
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 53 (1974)

Heft: 11

Artikel: Untauglicher Kompromiss statt Fristenlösung?

Autor: Lienhard, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-338893

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-338893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dr. Richard Lienhard

Untauglicher Kompromiss statt Fristenlösung?
«Die Frage des Schwangerschaftsabbruches ist in der ganzen Welt
akut und streitig. Übereinstimmung im Sinne der Ablehnung ist
nicht mehr zu erreichen. Das bedeutet Pluralismus. Er muss respektiert

werden, wenn nicht moralische Diktatur entstehen soll. Das
bedeutet für den freiheitlichen Staat: Er darf keinen
Schwangerschaftsabbruch gebieten, er darf aber auch keinen
Schwangerschaftsabbruch verbieten. Die Entscheidung muss bei der Person
sein und nicht bei der Institution.»
Ernst Ell, aktiver Katholik, Direktor der Erziehungsberatungsstelle
der Stadt Karlsruhe.

Der Bundesrat entschied sich im Hinblick auf eine Revision der
strafrechtlichen Bestimmungen über den Schwangerschaftsabbruch für einen

Kompromiss, der mehr als fragwürdig erscheint. Dieser Kompromiss soll
darin bestehen, dass die Indikationslösung1 erweitert wird: inskünftig
würde auch die sogenannte soziale Indikation anerkannt. (Eine soziale
Indikation liegt vor, wenn soziale Lebensumstände der Frau die
Schwangerschaftsunterbrechung rechtfertigen.) Über die Frage des straflosen
Schwangerschaftsabbruchs wurde in unserer Zeitschrift wiederholt und
ausführlich diskutiert. Ich erinnere insbesondere an den von Rechtsanwalt
Dr. Paul Steiner verfassten Beitrag, der sich gegen eine Liberalisierung
des Schwangerschaftsabbruchs richtete («Profil» 1/1974). Diese Stellungnahme

hat mir einige Protestschreiben eingetragen. Eine Leserin schrieb
mir auf offener Karte: «Jetzt sind Sie entlarvt. Nun weiss man, wie Sie

über die Frau denken.» Es fiel mir leicht, die aufgeregte Dame zu beruhigen

unter Hinweis auf einen Artikel, mit dem ich mich ausdrücklich zur
Fristenlösung bekannt hatte («Profil» 5/1973). Als Antwort auf Dr. Steiners

Stellungnahme verstand sich der ausführliche Beitrag von Dr. med.
Daniel Beck («Profil» 7/8/1974). Es Hegt deshalb nahe, dass auch in
unserem Blatt zur Botschaft des Bundesrates Stellung genommen wird.

»Weib, du bist die Pforte zur Hölle»

Die «NZZ» (Nr. 455 vom 3. Oktober 1974) hat in einem eher giftigen
Kommentar zum bundesrätlichen Antrag zutreffend bemerkt: Jede Art
Lösung hätte das Kollegialprinzip der Regierung zu stark belastet. Es ist
denn auch bekannt, dass Bundesrat Furgler von jeher vehement gegen
jede Konzession an eine liberale Lösung gekämpft hat. Niemand streitet
diesem Magistraten das Recht ab, sich in dieser Frage zu einer
ausgesprochenen katholisch-konservativen Auffassung zu bekennen. Man sollte

1 Zur Orientierung der mit dem Problem weniger vertrauten Leser: Unter
Indikationen werden Gründe verstanden, die trotz bestehenden Verbotes der Abtreibung
unter bestimmten Umständen eine Schwangerschaftsunterbrechung zulassen.

324



indessen meinen, die Zeit sei vorbei, da die christliche Lehre für die
bürgerliche Moral massgebend war. Nach der Europäischen Menschenrechtskonvention

(Artikel 8) darf jeder Erwachsene seine Intimsphäre nach

Moralvorstellungen welcher Art immer gestalten, solange sie nicht
sozialschädlich wirken. In dieser Beschränkung liegt die Würde des Strafrechts,
wie der Deutsche Juristentag kürzlich richtig festgestellt hat. Diese
Beschränkung verhindert, dass das Recht zum Machtmittel einer Gruppe
erniedrigt wird.

Der bekannte Prof. Dr. Alexander Mitscherlich hat einmal überzeugend
dargelegt, dass eine neurotische Frauenfeindlichkeit über anderthalb
Jahrtausende ein prägnantes Element der christlichen Lehre geblieben sei.

Und in der Tat: Die Kirchenväter wurden nie müde, auf die Tatsache
hinzuweisen, dass die Frau Adam zur Sünde verleitet habe. Tertullian wurde
noch konkreter: «Weib, du bist die Pforte zur Hölle.» Eine Spur dieser

Diskriminierung der Frau zeigt sich noch in der Enzyklika «Humanae
vitae» (bekannt unter dem Namen Pillenenzyklika). Sie wendet sich
ausdrücklich an die Männer der Wissenschaft, als ob es unter Wissenschaftern

keine Frauen gäbe. Diese hätten aber gerade zu Fragen der Mutterschaft

einiges zu sagen. Es scheint, dass noch heute die katholische Kirche
und ihre militanten Behördevertreter das Problem des Schwangerschaftsabbruchs

über die Köpfe der Frauen hinweg lösen möchten.

Mord per Krankenschein?
Ein Hauptargument gegen die Fristenlösung besteht in der Behauptung,

es werde durch den Schwangerschaftsabbruch auch innerhalb der ersten
drei Monate «keimendes Leben getötet». In demagogischer Weise wird
gelegentlich gar von «Mord» gesprochen. Diese absurde These hat Dr.
med. Daniel Beck bereits aus medizinischer Sicht widerlegt. Vom
juristischen Standpunkt aus noch eine Ergänzung:

Den Begriff Tötung für Abtreibung verwenden hiesse, die abgetriebene
Frucht sei juristisch ein Mensch mit allen seinen Rechten. Nach
schweizerischem Recht - wie auch nach den Rechtsordnungen der übrigen
europäischen Staaten — wird jedoch die Leibesfrucht erst mit der Geburt
zum Menschen.

Die Frage, ob die Leibesfrucht dem Menschen gleich zu stellen sei,
muss zurzeit der Westdeutsche Bundesgerichtshof entscheiden. Bekanntlich

hat sich der Bundestag in Bonn unlängst mehrheitlich zur Fristenlösung

bekannt. Seitens der CDU ist beim Bundesgerichtshof Verfassungsklage

erhoben worden. Zur Begründung wurde auf das Grundgesetz
verwiesen, das folgenden Rechtsgrundsatz enthält: «Jeder hat das Recht auf
Leben und körperlichen Unversehrtheit.» Die Frage, ob unter diesem
Grundsatz auch eine 12 Wochen alte Leibesfrucht subsumiert werden
könne, wird somit der Bundesgerichtshof in nächster Zeit beantworten

325



müsssen. Erst dann wird die Fristenlösung in unserm Nachbarstaat
rechtskräftig.

Es ist nicht daran zu zweifeln, dass das Gericht zugunsten der Fristenlösung

entscheiden wird. In der sozialdemokratischen Zeitschrift «Die
neue Gesellschaft» erschien kürzlich ein Beitrag zu diesem Rechtsproblem.

Zutreffend wurde zunächst die Frage gestellt: Welches war die
Meinung der Väter des Grundgesetzes? Dem Protokoll der 42. Sitzung
des parlamentarischen Rates ist folgendes zu entnehmen:

Es wird der Satz diskutiert:
«Jeder hat das Recht auf Leben und körperliche Unversehrtheit.» Der Abgeordnete

Seebohm stellt den Antrag, diesen Satz zu erweitern: «Das keimende Leben
wird geschützt.» Darauf erklärte der Abgeordnete Dr. Greve (SPD): «Ich muss
hier ausdrücklich zu Protokoll geben, dass zum mindesten, was mich angeht, ich
unter Recht auf Leben nicht auch das Recht des keimenden Lebens verstehe. Ich
darf auch für meine Freunde, zumindest in ihrer sehr grossen Mehrzahl, eine
Erklärung gleichen Inhalts abgeben, um protokollarisch festzuhalten, dass der
Hauptausschuss des Parlamentarischen Rates in seiner Gesamtheit nicht auf dem
in diesem Passus zum Ausdruck gebrachten Standpunkt steht.» Bei der Abstimmung

wird der Antrag des Abgeordneten Seebohm, den Passus «Das keimende
Leben wird geschützt» in das Grundrecht aufzunehmen, mit 11 gegen 7 Stimmen
abgelehnt.

In der Mehrheit vertrat also der Parlamentarische Rat keineswegs
die Auffassung, dass mit «jeder», der ein Recht auf Leben und körperliche

Unversehrtheit hat, auch ein acht oder zwölf Wochen alter Embryo
gemeint ist.

Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass kürzlich (am 11. Oktober
1974) der österreichische Verfassungsgerichtshof eine Klage des Landes
Salzburg auf Aufhebung der sogenannten Fristenlösung für den
Schwangerschaftsabbruch abgelehnt hat. Sinngemäss erklärte das Gericht, dass
die Fristenlösung nicht verfassungswidrig sei, weil der Schwangerschaftsabbruch

entgegen der Klagebegründungen keine staatlichen Eingriffe in
die Rechte der Staatsbürger darstelle. Die Fristenlösung widerspreche
auch nicht den Normen der Menschenrechtskonvention, nachdem aus
dieser kein Schutz des ungeborenen Lebens abzuleiten sei.

Schutz des Lebens

Wenn Vertreter der Kirche im Zusammenhang mit dem Problem des

Schwangerschaftsabbruches immer wieder vom Schutz des Lebens
sprechen, so muss doch zuerst einmal die Frage gestellt werden, wann Leben
beginnt. Dieses existiert nicht erst mit der Verschmelzung von Samen
und Ei, sondern bereits früher. Wo Verschmelzung von Ei und Samenzellen

verhindert wird, sterben sie ab. So ist jede Empfängnisverhütung
Tötung von Zellen; deshalb richtet sich die vorgenannte Pillenenzyklika
des Papstes nicht nur gegen die Abtreibung, sondern logischerweise
auch gegen die Empfängnisverhütung. Das zwingt die Kirche zum Fest-

326



halten an der überlieferten Moral: Die Sexualität hat der Fortpflanzung
zu dienen und ist deshalb ausschliesslich an die Ehe gebunden.

Lässt sich eine solche Moral heute noch vertreten? Leben wir noch in
einer Zeit, da die Kirche sich darauf berufen konnte, sie sei im Besitz
einer Sittenordnung, welche der Staat zur Grundlage seiner Rechtsordnung
zu machen hätte? Dass dem nicht mehr so ist, haben bereits namhafte
Vertreter der Kirche erkannt. Interessant ist in diesem Zusammenhang
ein Diskussionsbeitrag von J. P. Karner, Pfarrer der reformierten Wiener
Stadtkirche und Mitglied des Oberkirchenrates in Österreich 2. Karner
unterbreitete der Kirche einige kritische Fragen: Wie stellt sie sich zum
Schutz des geborenen Lebens? Hat die Kirche immer kompromisslos
gegen Krieg und Wirtschaftspiraterie Stellung genommen? Hat sie sich
in der Frage der Todesstrafe nicht allzu lange neutral verhalten? Und
was die soziale Frage anbetrifft, so führte J. P. Karner wörtlich folgend
aus:

«Die Leibesfrucht spricht:
Für mich sorgen sie alle: Kirche, Staat, Arzte und Richter. Ich soll
wachsen und gedeihen; ich soll neun Monate schlummern; ich soll es

mir gut sein lassen — sie wünschen mir alles Gute. Sie behüten mich.
Sie wachen über mich. Gnade Gott, wenn meine Eltern mir etwas antun;
da sind sie alle da. Wer mich anrührt, wird bestraft; meine Mutter fliegt
ins Gefängnis, mein Vater hintennach; der Arzt, der es getan hat, muss
aufhören, Arzt zu sein; die Hebamme, die geholfen hat, wird eingesperrt

- ich bin eine kostbare Sache. Für mich sorgen sie alle: Kirche, Staat,
Ärzte und Richter.
Neun Monate lang.

Wenn aber diese neun Monate vorbei sind, dann muss ich sehen wie ich
weiterkomme.»

Das «Neue Forum» veröffentlicht aber auch Meinungsäusserungen
von Vertretern der katholischen Kirche, die aufhorchen lassen. Diese
Äusserungen lassen sich etwa wie folgt zusammenfassen: es darf nicht
mehr sein, dass der Mensch einfach Objekt der Entscheidung anderer
bleibt, wie das dem tradierten Bild von Kirche und Staat entspricht. So
hat zum Beispiel der Katholik Ernst Ell die Frage «Frau: Gebärmutter
oder Mensch» wie folgt beantwortet:

«Bei federn Geschlechtsakt muss die Frau damit rechnen schwanger
zu werden, ob sie will oder nicht. Hat das neue Leben einmal begonnen,
hat es ein eigenes Recht, über das die Frau nicht verfügen kann. So ist
sie sowohl dem Manne wie dem Fötus ausgeliefert. Sie ist Werkzeug
der Natur, ohne eigenen Willen, ohne eigene Entscheidung. Ihr Ja zur

2 Veröffentlicht in der sozialistischen Zeitschrift «Neues Forum», Wien (Herausgeber:

Günther Nenning).

327



Ehe bedeutet das Ja zur Willkür des Mannes über ihren Leib. Gemäss

überlieferter Moral kann sie sich weder durch die Pille noch durch Sterilisation

noch auf andere Weise einen Raum eigener Entscheidung schaffen.
Sie ist rings umstellt von Sündenmöglichkeiten, sobald sie sich dem
Zwang der «Natur» entziehen und über sich selbst bestimmen will.»

Diese Auffassung steht in wohltuendem Gegensatz zu der konservativchristlichen

Meinung eines andern Katholiken: Bundesrat Furgler.

Von der Indikationslösung zur Fristenlösung
Jede ernsthafte Diskussion um das Problem des Schwangerschaftsabbruches

muss zum Schluss kommen, dass es im Grunde genommen nur
zwei Lösungen gibt: entweder entscheidet man sich für die totale
Ablehnung jeder Indikation einschliesslich der medizinischen, weil nur so
die Unantastbarkeit des ungeborenen Lebens aufrechtzuerhalten ist,
oder man entschliesst sich für die Fristenlösung, weil nur sie dem Selbst-
bewusstsein der Frau und ihrer Würde als Person gerecht wird. Jede

Indikationslösung ist ein untauglicher Kompromiss. Er entspricht der
Taktik, bestehende Vorurteile zu berücksichtigen, bis die Zeit für einen
weitern Schritt reif ist. Die Zeche für dieses Taktieren hat die Frau zu
bezahlen; deshalb sollten die eidgenössischen Räte den Mut aufbringen,
in Ablehnung des untauglichen bundesrätlichen Kompromisses den
entscheidenden und befreienden Schritt zur Fristenlösung zu tun.

So kristallisiert sich allmählich die Erkenntnis heraus, dass nicht alles,
was nach den religiösen, sittlichen oder weltanschaulichen Vorstellungen
einer Gruppe von Menschen unmoralisch ist, auch von Staats wegen
bestraft werden muss oder auch nur darf.

Wer Staatsbürger mit Kriminalstrafe zu einer seiner Meinung nach
moralischen Lebensführung zwingen will, sollte nicht zuletzt bedenken, dass

er dabei Gefahr läuft, einer rücksichtslosen Einmischung des Staates in die
Privat- und Intimsphäre das Wort zu reden.

Ministerialrat K. Glassl, Wien, in «Neues Forum»

328


	Untauglicher Kompromiss statt Fristenlösung?

