
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 53 (1974)

Heft: 6

Nachruf: Dogmatiker oder unabhängiger Denker? : zum Gedenken Konrad
Farners

Autor: Böni, Otto

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Otto Böni

Dogmatiker oder unabhängiger Denker?
Zum Gedenken Konrad Farners

«Könnt' ich Magie von meinem Pfad entfernen,
Die Zaubersprüche ganz und gar verlernen,
Stund' ich, Natur, vor dir allein,
Da wär's der Mühe wert, ein Mensch zu sein.»

Dies war eines der Lieblingszitate des alternden Konrad Farner. Wie
Goethes Faust war er von dem Wunsche beseelt, den uns umgebenden
Magieschleier herunterzureissen, das wahre Gesicht der Welt zu erkennen.
Sein Werk hatte erst bei wenigen die verdiente Beachtung gefunden, als er
am 10. April im Zürcher Kantonsspital in seinem 71. Lebensjahr starb.
Sein Leben war durch unzählige gesellschaftliche wie private Hochs und
Tiefs geprägt. Ganz besonders hart griff die gesellschaftliche Realität in
den Jahren unmittelbar nach 1956 in sein Leben ein. Es bedurfte einer
starken Persönlichkeit, um mit den Widerwärtigkeiten jener Jahre fertig zu
werden. Andererseits dürften ihn die letzten Lebensjahre etwas für die
erlittene Unbill entschädigt haben, denn endlich - wenn auch fast zu spät -
war ihm ein bescheidener Durchbruch gelungen. Plötzlich war Farner
gefragt, er wurde zitiert und publiziert, er fand öffentliche Anerkennung und
wurde sogar in bürgerlichen Zeitungen, für die er noch vor wenigen Jahren
absolut inexistent war, gewürdigt. Möglicherweise verdankt er einen Teil
dieser plötzlichen Anerkennung seinem Austritt aus der PdA im Jahre
1969. Er wandte sich damals enttäuscht von der Sowjetunion ab, der er

jahrzehntelang die Treue gehalten hatte. Gleichzeitig glaubte er,
hoffnungsvolle Anzeichen für ein neues, humaneres Menschenbild im China
Maos zu erkennen. Wäre dies der massgebende Grund für Farners Durchbruch

gewesen, so würde dies bedeuten, dass unsere herrschende Gesellschaft

sich von einer echten Ausstrahlung, und käme sie auch nur von
einer zahlenmässig so kleinen Gruppe, wie sie die PdA darstellt, fürchtet,
während sie keine Angst hat, dass der Maoismus bei uns auf fruchtbaren
Boden fällt.

Es soll nun vorerst der Versuch gemacht werden, einerseits das Verhältnis

der Gesellschaft zu Farner nach 1956 und andererseits dasjenige von
1969 bis zu seinem Tode zu umschreiben.

Jahre der Ächtung

Was sich in den Jahren 1956/57 in der Schweiz abspielte, offenbarte mit
erschreckender Deutlichkeit, wie wenig das Demokratieverständnis in
unserem Lande entwickelt ist. Höhepunkte der beschämenden Vorfälle, die
der militärischen Intervention der Sowjetunion in Ungarn folgten, waren

174



die Exzesse um Konrad Farner in Thalwil, die Pogromstimmung auf dem
Bahnhof Enge nach Rückkehr der Schweizer Teilnehmer am Jugendfestival

in Moskau und die Kommunistenjagd in der deutschen Schweiz, die
auch vor den Kindern der PdA-Funktionäre nicht halt machte. Die zum
Teil wohlorganisierte Hexenjagd wurde von unserer demokratischen Presse

nicht etwa an den Pranger gestellt, sondern vielmehr von ihr angeheizt.
Zwei Dokumente beweisen unter anderem, dass Andorra auch in der

Schweiz liegen könnte. Das eine ist der Roman von Walter Matthias
Diggelmann «Die Hinterlassenschaft» und das andere der als Separatdruck
veröffentlichte offene Brief Konrad Farners vom August 1957 an den
damaligen Chefredaktor der «Neuen Zürcher Zeitung», Nationalrat Willy
Bretscher. Darin wird der Nachwelt überliefert, was sich nach dem Oktober

1956 abgespielt hatte. Für Konrad Farner überstürzten sich die Ereignisse

nach dem 13. November 1956, als die so liberal geltende «NZZ» in
einem Hetzartikel den Namen Farners und - man höre und staune - seine

genaue Wohnadresse publizierte. Täglich wurde von nun an vor seinem
Haus in Thalwil demonstriert, gepöbelt, Unrat abgeladen, Steine geschmissen

und anderes mehr. Die Manifestanten kamen nicht nur aus Thalwil, sie

reisten auch aus der näheren Umgebung einzeln an und - wer wäre da
nicht an braune Zeiten erinnert - wurden von rührigen Helfern gleich mit
Bussen von Zürich nach Thalwil gebracht. Farner konnte sich zum Schutze

seiner Familie und seines Hauses, das zeitweise einer Festung glich, nur
auf ganz wenige Getreue stützen. Die Wut des Pöbels erhielt durch das

mutige Verhalten dieser Freunde Farners neue Nahrung. Man versuchte,
ihre Namen zu eruieren, um sie durch Denunziation beim Arbeitgeber
brotlos zu machen. Man beschädigte ihre Fahrzeuge und scheute nicht
davor zurück, in verbrecherischer Weise die Räder eines Motorrades zu
lokkern. Das Leben in Thalwil wurde für die Familie Farner zur Hölle. Sie

konnte im Ort nicht mehr einkaufen, der Zahnarzt verweigerte die
Behandlung, überall wurde sie angepöbelt. Den Kindern wurde in der Schule
mit aller Härte und Gemeinheit bewusst gemacht, dass ihr Erzeuger ein
Geächteter, ein Volksfeind war. Die «Aktion Frei sein» verteilte Flugblätter

gegen Farner mit dessen Passphoto. Im Garten des Nachbarn wurde
eine grosse Tafel einbetoniert, auf der zu lesen war: «In dieser Strasse
wohnt ein Dr. Konrad Farner, der die kommunistische Tyrannei in der
Schweiz errichten will. Er und wer mit ihm verkehrt, sei von allen
Freiheitsliebenden verachtet.» Es wurde direkt zur Sippenhaftung aufgerufen:
«Kein aufrechter Thalwiler soll ihn grüssen, keine aufrechte Thalwilerin
ihn und seine Familie in den Läden von Thalwil bedienen.» Farner, der
stets nur mit der Feder gekämpft und sich nur Kraft seiner Worte Geltung
verschafft hatte, war gezwungen, zur physischen Selbsthilfe zu greifen. In
realer Einschätzung seiner körperlichen Kräfte verliess er sich nicht auf
seine Fäuste, sondern trug als Waffe stets eine Pfefferdose bei sich.

175



Der Durchbruch

Am 1. Juli 1973 feierte Konrad Farner seinen 70. Geburtstag. Mehrere
in- und ausländische Gazetten schenkten seinem Ehrentag die verdiente
Aufmerksamkeit, so unter anderem die Basler «National-Zeitung». Neben
einem Beitrag des Geburtstagskindes, der sich mit dem Realismus in der
bildenden Kunst befasste, enthielt die Ausgabe vom 7. Juli 1973 eine

Würdigung des Publizisten und Redaktors Karl Kränzle, in der dieser die

Unabhängigkeit des Denkens und das Anregende des Geistes bei Farner
herausstrich. Der Zürcher Kunst- und Literaturkritiker Fritz Billeter
versuchte aufzuzeigen, dass es Farner, den die bürgerliche Presse paradoxerweise

stets als kommunistischen Dogmatiker verketzerte, in seinen
kunsthistorischen Arbeiten stets mehr darum ging, Fragen aufzuwerfen, als

Antworten zu geben. Er bezeichnete ihn daher richtigerweise als einen

Fragenden, der bei seinen Lesern den Wunsch nach Veränderung zu wek-
ken versuchte. Der Prager Theologe Jan Milic Lochmann gab seinem Aufsatz

den Titel «Ein Verbündeter» und berichtete darin von einer Begegnung

mit Farner in den spätem fünfziger Jahren. Farner hielt damals auf
Einladung von Professor Hromodka einen Vortrag im Prager Hus-Seminar
der evangelischen Theologen. Er bekannte sich dort als radikaler und
revolutionärer Sozialist. Ein Anliegen stellte er stets in den Vordergrund:
«Das kommunistische Erbe im Marxismus und im Christentum, also die

Frage nach brüderlicher Gemeinschaft der Menschen im wirtschaftlichen,
kulturellen und auch im kirchlichen Bereich.» Eine Woche später, am 14.

Juli 1973, war es der Schriftsteller Hugo Löetscher, der es verstand, im
«Tages-Anzeiger-Magazin» in einem grösseren Bildbericht recht umfassend

die Persönlichkeit dieses «ungewöhnlichen Marxisten» darzustellen.
Farners Weg vom jungen Luzerner Snob, der sich bereits mit 16 Jahren eine

Maitresse halten konnte, bis zum bewussten Wegbereiter des Marxismus

wird darin mit grossem Einfühlungsvermögen gestaltet, wobei der
Autor mit treffenden, spritzigen Anekdoten aus Farners Leben nicht spart.

Als Farner neun Monate später starb, durchbrach selbst die «Neue Zürcher

Zeitung» ihr Tabu und veröffentlichte, um ihrer Informationspflicht
zu genügen, eine kurze Meldung der Depeschenagentur über dessen Tod.
Die Basler «National-Zeitung» gedachte Farners am 13. April mit einem
grösseren Beitrag des Berner Schriftstellers Sergius Golowin. Gleichzeitig
veröffentlichte sie einen Aufsatz Farners über ein um 1655 entstandenes
Bild Frans Hals. Im «Tages-Anzeiger» gedachte wiederum Fritz Billeter
seines «Lehrers», indem er die beiden wohl bedeutendsten Leistungen
Farners, seinen Dialog mit den Christen und seine Denkanstösse für die
Kunstwissenschaft, herausstrich. Etwas kläglich fiel die Würdigung des

verstorbenen Marxisten und Kommunisten im «Vorwärts» aus, also der
Zeitung, die Farner über Jahre durch äusserst lesenswerte Arbeiten bereichert

hatte. Die Frage drängt sich unwillkürlich auf: Ist dies der Dank für
den Genossen, der der Partei der Arbeit und ihrer Kulturorganisation die

176



Säle gefüllt hatte? Welches Gewicht erhält dieses Schweigen angesichts der
Tatsache, dass im «Echo der Zeit» von Radio Beromünster eine Gedenkrede

des Berner Pfarrers und Schriftstellers Kurt Marti mit folgenden Worten

angekündigt wurde: « .einer der bedeutendsten und eigenwilligsten
Köpfe des europäischen Geisteslebens.»

Biographische Notizen

Konrad Farner wurde 1903 als Sohn einer gutbürgerlichen, alten Zürcher

Familie in Luzern geboren. Der Erste Weltkrieg bedeutete für den
ohne materielle Sorgen aufgewachsenen, verwöhnten Bürgerssohn in
zweifacher Hinsicht eine Zäsur. Einerseits wurde er durch den Bankrott seines

Vaters, eines renommierten Bergstrasseningenieurs, plötzlich mit der harten

Wirklichkeit des materiellen Seins konfrontiert, und andererseits lenkte
die Brutalität des Krieges seine geistige Entwicklung in neue Bahnen. In
diesen Jahren übten vor allem zwei Schriftsteller starken, anhaltenden
Einfluss auf ihn aus: das Werk Romain Rollands und der Antikriegsroman
«Das Feuer» von Henri Barbusse. Auf der Suche nach Lösungen der von
diesen beiden Humanisten aufgeworfenen Fragen entdeckte er Lenin, dessen

Schriften für ihn zum Rüstzeug auf dem Weg zu einem bewussten
Sozialisten wurden. Auch später hatte Farner nie den bestimmenden Einfluss
Lenins, des grossen Führers der russischen Revolution, verleugnet. Bereits
1923 wurde Farner Mitglied der Kommunistischen Partei der Schweiz.

Farner studierte Staatswissenschaft, Kunstgeschichte und Theologie und
doktorierte mit der Arbeit «Christentum und Eigentum bis Thomas von
Aquin». Obwohl Farner sein ganzes Wissen und Können in den Dienst
der Arbeiterklasse stellte, konnte er nie seine bürgerliche Herkunft
verleugnen. Schon rein äusserlich blieb er der immer korrekt angezogene Bürger.

Gegen Unordentlichkeit in der Kleidung reagierte er ebenso untolerant
wie gegen Verstösse gegen den Knigge. So konnte er beispielsweise lauthals
seiner Empörung Ausdruck geben, wenn im Restaurant jemand gegen die
Tischsitten verstiess, indem er den Salat mit dem Messer bearbeitete. Auch
sein Verhältnis zum Geld wurde von den ihn verehrenden Arbeitern nicht
immer verstanden. Mehrmals wurde für den immer in finanziellen
Schwierigkeiten steckenden Farner, der allerdings in einem reich mit Kunstgegenständen

und Büchern versehenen Bürgerhaus wohnte, Geld gesammelt.
Daran beteiligten sich, als es gesellschaftlich nicht mehr so anstössig war,
auch renommierte Schriftsteller und Journalisten. Doch viele, die mit kleinen

Beträgen ihre Solidarität mit Farner bekundeten, konnten nicht verstehen,

wenn dieser dann damit «gut bürgerlich» umging, in teuren Restaurants

ass und wertvolle Kunstgegenstände renovieren Hess.

Farner hat in seinem abwechslungsreichen Leben auf verschiedene Art
sein Brot verdient: als Grafikexperte für Auktionshäuser, als Buchantiquar,

als Innenarchitekt für Neureiche, die sich nach dem Stil des 18.
Jahrhunderts einrichten wollten und ihrem Geschmack nicht trauten, als Her-

177



ausgeber von Buchreihen, so der Sammlung «Klosterberg» (Schwabe Verlag)

und der Reihe «Mensch und Gesellschaft» (Francke Verlag). Letztere
sollte eine echte weltanschauliche Diskussion einleiten mit bedeutenden

bürgerlichen und marxistischen Autoren wie Croce, Schumpeter, Amonn
und dem damals unbekannten Emigranten Leo Kofier, der unter dem

Pseudonym Warynski ein grundlegendes Werk publizierte. Später war Farner

führend an der Herausgabe der Reihe «Erbe und Gegenwart» (Mun-
dus Verlag) beteiligt, die ebenfalls einen inzwischen berühmt gewordenen
Emigranten, nämlich Hans Mayer, zu Worte kommen Hess. In dieser Reihe
erschienen auch zwei eigene Werke Farners, so die von ihm selbst in den
letzten Jahren als zu positiv gewertete Einschätzung Hans Ernis und ein
Büchlein über die Photomontagen von John Heartfield.

In der Gewissheit, dass ein Marxist, und sei er noch so fähig (der Fall
Valentin Gitermann ist dafür ein klassisches Beispiel), an einer schweizerischen

Universität nie einen Lehrstuhl erhalten würde, überlegte sich Farner

nach Kriegsende die Übersiedlung nach Ostdeutschland, von wo er
verschiedene Angebote erhalten hatte. Die Tatsache, dass ein schöner Teil
seiner riesigen Bibliothek über Monate, wenn nicht über Jahre in Kisten
verpackt in Schaffhausen zum Transport bereitlag, beweist, dass er diese
finanziell sicher verlockenden Angebote ernst nahm.

Farners Verhältnis zu den sozialistischen Staaten war sehr ambivalent.
Einerseits war er genügend Realist, um - sehr zur Empörung der PdA,
deren ZK-Mitglied er über lange Zeit war - zu erkennen, dass dort ein
Meinungsterror herrschte und Unbotmässige in Konzentrationslagern
verschwanden. Andererseits war er von dem Neuem und dem Geschaffenen
dermassen beeindruckt, dass er sich auch zu unverständlichen Lobhudeleien

hergab. Es sei nur an das Tagebuch seiner Moskau-Reise von 1953
erinnert oder an seine Rede zum 70. Geburtstag Stalins. Er forderte
damals die Anwesenden auf, sich zu Ehren Stalins zu erheben, denn dessen
Leben sei erfülltes Vorbild, seine Lehre kluge Wegweisung, seine Tat kühne

Verwirklichung, «und Leben, Lehre und Tat bilden eine selbstverständliche

Einheit». Farner sah wohl ein, dass ihn eine Übersiedelung nach
Ostdeutschland zwar von materiellen Sorgen befreit hätte, aber dass ihn
seine wissenschaftlichen Arbeiten, sein Infragestellen und sein oft sehr
undogmatisches Suchen in Schwierigkeiten gebracht hätten. Er müsste erkennen,

dass ihm ähnliche Wissenschaftler wie Hans Mayer, Ernst Bloch, Leo
Kofier und andere mehr in der DDR immer mehr isoliert wurden. Seine
Kontakte beschränkten sich daher auf seine Mitarbeit an der bedeutendsten

Kulturzeitschrift der DDR, «Sinn und Form». Doch als 1962 der
feinfühlige Lyriker Peter Huchel als deren Chefredaktor ausgebootet wurde,
zog Farner Konsequenzen. Erst wieder 1966 erschien darin als Nachdruck
eine nicht sehr überzeugende Auseinandersetzung mit Max Frischs «Gantenbein».

Farner hatte seine Brücken zu den sozialistischen Staaten fast
abgebrochen, als er im Jahre 1969 nach 46jähriger Mitgliedschaft (KPS und

178



PdA) seinen Austritt aus der Partei der Arbeit gab. Er erklärte damals:
«Die Partei der Arbeit ist meines Erachtens unfähig, radikale Fragen zu
stellen und radikale Antworten zu geben; sie ist Opportunismus und
Revisionismus.»

Farner engagierte sich besonders in Fragen der Kunst und in seinen
Bemühungen um ein Gespräch mit dem Christen. Er beschäftigte sich aber
auch intensiv mit der Schweizer Geschichte. So zeichnete er als Mitverantwortlicher

für eine 1948 anlässlich der Jahrhundertfeier des Bundesstaates
im Zürcher Helmhaus durchgeführte Ausstellung. Diese von seiner
Weltanschauung geprägte Schau veranlasste einen inzwischen zu Ansehen
gelangten «NZZ»-Redaktor und Gemeinderat im Parlament zu intervenieren.
Ein Gutachten von Professor von Salis und die Reaktion des Publikums
erteilten dem Interpellanten eine Abfuhr, die er nie ganz verschmerzen
konnte. 1951, anlässlich der 600-Jahr-Feier von Zürichs Eintritt in den

Bund, hielt Farner eine Rede, die später im Selbstverlag erschien und
deren Restbestände 1956 vom randalierenden Pöbel verbrannt wurden. 1971
erschien dann diese Rede überarbeitet in Form eines Essays in Neuauflage.

Das Spezialistentum lag Farner fern. Er besass eine universale Bildung
und verstand es auch, mit einfachen Formulierungen seine grossen Kenntnisse

an ein Arbeiterpublikum weiterzugeben. Er war im wahrsten Sinne
ein Vermittler und Lehrer.

Farners Kampf um einen wirklichen Realismus

Farners besondere Liebe galt der Kunst. Seine Anschauungen standen
jedoch oft im Widerspruch zur offiziellen Kunsttheorie der kommunistischen

Parteien. Ursprünglich war seine Opposition gegen den sogenannten
sozialistischen Realismus äusserst bescheiden. So mokierte er sich lediglich
über den Puritanismus in der sowjetischen Kunst. Den heftig diskutierten
Roman «Fern von Moskau» stempelte er zum «Roman ohne Unterleib»
und machte sich lusig über das Verschwinden des nackten Menschen aus
der sowjetischen bildenden Kunst. Heute muten diese Kritiken möglicherweise

lächerlich an, damals schlössen sie jedoch die Gefahr in sich, aus der
verschworenen Gemeinschaft der Kommunisten als räudiges Schaf
ausgeschlossen zu werden. Später, im Jahre 1955, verteidigte Farner dann in der
von der PdA herausgegebenen Zeitschrift «Sozialismus» gewisse
Formexperimente und kritisierte die im Rahmen des sozialistischen Realismus
propagierte «Volksverbundenheit». Dies hatte zur Folge, dass er der Abkehr
vom Marxismus beschuldigt wurde. Seine für «Sinn und Form» geschriebene

Arbeit über den «Aufstand der Abstrakt-Konkreten» wurde
abgelehnt. Erst 1960 fand er dafür einen linken westdeutschen Verlag und später

wurde diese Arbeit selbst von Luchterhand neu aufgelegt. Auch darin
vertrat er seine Grundthese: Die bürgerliche Malerei hat ihren Inhalt
verloren, macht aber in der Gestaltung immer neue prüfenswerte Experimente.

Der sozialistische Realismus hat zwar einen neuen vom Marxismus

179



erstrebten Inhalt erarbeitet, gestaltet diesen aber mit veralteten Formen.
Unser verkommerzialisierte, vertechnisierte Welt kann aber nur in einer
ihr entsprechenden Form wiedergegeben werden. Wegweisend waren für
Farner die italienischen Neorealisten wie Guttuso und Mucchi sowie die
Lateinamerikaner Rivera, Orozco und Siqueiros. Um in seinen Studien um
Form und Inhalt neue Akzente zu setzen, befasste er sich immer wieder
intensiv mit Hodler und Goya und schrieb am Beispiel der Entwicklung von
Gustave Dore eine grossartige, fundamentale Kulturgeschichte des 19.
Jahrhunderts. Er setzte sich aber auch mit der modernen Kunst auseinander.

Ausgehend von den Formexperimenten der russischen Abstrakten wie
Kandinsky, Malewitsch, Lissitzky und Tatlin beschäftigte er sich mit Hans
Erni, Max von Moos, Max Bill und Pablo Picasso. Eine sozialistische,
marxistische Kunsttheorie wird in Zukunft auf die Denkanstösse Konrad
Farners nicht verzichten können.

Der Anreger zum christlich-marxistischen Dialog

Farner suchte den Dialog mit dem Christen bereits zu einem Zeitpunkt,
als andere, die heute zu den grossen marxistischen Dialogpartnern zählen,
diesem Thema noch keine oder nur wenig Beachtung schenkten, so zum
Beispiel der marxistische französische Philosoph Roger Garaudy. Immer
wieder wurde Farner zu Gesprächen mit Christen eingeladen. So referierte
er schon 1951 anlässlich einer Tagung des protestantischen Pfarrkapitels
in Horgen über die «Weltanschauung und Geschichte des Marxismus». Im
Jahre 1954 versuchte er im Rahmen der christlichen Friedenswoche in
Zürich, die Gemeinsamkeiten von Christ und Kommunist herauszuarbeiten.
Seine Kontakte zu prominenten Wortführern der verschiedenen christlichen

Glaubensbekenntnisse wurden im Laufe der Jahre immer intimer.
Besonders stark verbunden fühlte er sich den Theologen Karl Barth, Fritz
Lieb, J. L. Hromadka und J. M. Lochmann. Im katholischen Lager waren
es Jesuiten und Dominikaner, die zu seinen ständigen Gesprächspartnern
zählten. Das Resultat dieser Kontakte hielt Farner in der 1958 entstandenen

Schrift «Fragen und Frager - Christ und Marxist heute» fest. In all
seinen Arbeiten und Gesprächen ging es ihm nie darum, Schuldige zu
finden, dem Trennenden Gewicht zu verleihen, sondern vielmehr darum, das

Verbindende herauszuschaffen. Das Missionarische lag ihm fern, er wollte
nicht bekehren, sein Wunsch war es, «dass der Christ Christ bleibe und ein
noch besserer Christ werde, dass der Marxist Marxist bleibe und ein noch
besserer Marxist werde». Farners Anliegen war eine Veränderung der
gegenwärtigen für Christen und Marxisten unbefriedigenden Gesellschaftsordnung,

und um dies durchzusetzen, braucht sowohl der Marxist den
Christen als auch der Christ den Marxisten. Es gibt Anzeichen dafür, dass

Farner in diesen Fragen Wegbereiter und Pionier einer weltweiten Bewegung

gewesen war, denn immer mehr werden ihnen von beiden Seiten
Beachtung geschenkt, und der Dialog, der bisher nur auf höchster intellektu-

180



eller Ebene geführt wurde, greift allmählich auch auf die Basis über. Seine

Auswirkungen sind vor allem in Lateinamerika bereits sichtbar, wo im
Sinne Konrad Farners der christliche Priester und der marxistische
Revolutionär Seite an Seite gegen Diktatur und soziale Ungerechtigkeit
kämpfen.

Zu den Urgrundlagen der Marxschen Theorie gehört die Lehre nicht
nur vom zu erreichenden Menschentum, sondern auch vom entfremdeten
Menschentum. Marxismus ist nicht nur Humanismus, sondern auch Kritik
an der bisherigen humanistischen Tradition, weil diese nicht genügt. Ich
verstehe als tiefsten Sinn der Marxschen Lehre: Der Menschen soll danach
suchen, alle Formen der Entfremdung zu überwinden. Dann ist die
Geschichte der Lehre von der Erbsünde und von der Aufklärung, von Augustinus

bis Kant, natürlich die sehr authentische Vorgeschichte dieser Suche.

Prof. Milan Machovec in «Neues Forum»

Sagen wir es einmal ganz nüchtern und ohne uns davor zu drücken:
diese Jenseitigkeit der letzten christlichen Hoffnung hat die Gefahr in sich,
die Aufgaben dieser Welt nicht ganz ernst zu nehmen, sich mit der Misere
des Daseins abzufinden, über die Armen, die sich selbst Entfremdeten,
die Ärmsten hinwegzusehen. Diese Gefahr ist selbstverständlich da, und
das Christentum ist ihr de facto immer wieder verfallen.

Deswegen bedarf es einer dauernden selbstkritischen Arbeit, das sagt
uns Herr Machovec ganz mit Recht, das kann man nur akzeptieren. Und
wenn vieles, was das Christentum hätte tun sollen, in der jungen, lebendigen

Bewegung des Marxismus de facto getan worden ist, dann müssen
wir - ich weiss nicht, was wir anderes tun sollen - das als Mea culpa des

Christentums wirklich eingestehen. Wir können hier nur sagen: wir müssen

lernen, und wir müssen in diesem Sinne einen sich so verstehenden
Marxisten nur unterstützen. Das muss gesagt werden.

Prof. Karl Rahner in «Neues Forum»

181


	Dogmatiker oder unabhängiger Denker? : zum Gedenken Konrad Farners

