
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 52 (1973)

Heft: 2

Artikel: Vom Bildungswert der historischen Wissenschaften

Autor: Michel-Alder, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-338645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-338645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elisabeth Michel-Alder

Vom Bildungswert der historischen Wissenschaften

Was ist Geschichte?
Geschichte befasst sich mit der «Totalität» von Beziehungen und

Zuständen, die aus - individuellem wie kollektivem — menschlichem Denken
und Handeln hervorgehen.

Ursprüngliches Überlieferungsgut sind Werkzeuge und die Kenntnis des

Gebrauches dieser Instrumente von einer Generation auf die nächste.
Es geht also zunächst um Produktionswissen. Dabei bleibt Geschichte
aber nicht stehen: Sie reflektiert diese Tradierung von Instrumenten und
Kenntnissen; sie ordnet, klärt, kategorisiert, abstrahiert usw. Solche
bewusste, objektivierte, im Vollzug geklärte Überlieferung von Produktionswissen

ist unmittelbarer Weitergabe qualitativ weit überlegen. Die Gesetze
solcher Klärung, Ordnung und reflektierter Vermittlung begründen ihrerseits

einen eigenen Überlieferungszusammenhang, der sich als Reflexionswissen

vom unmittelbaren Produktionswissen unterscheidet, aber keinesfalls

abgetrennt werden kann. Im konkreten Verhalten des historischen
Subjektes werden die beiden immer wieder zur Einheit verbunden.

Mit «Geschichte» meinen wir einen Reflexionsprozess, der sich mit der
Tradierung von Kenntnissen und Fertigkeiten wie dem Wissen um solche
Kenntnisse und Fertigkeiten befasst.

Können wir historisch forschen und erkennen?
Unsere Erkenntnisse historischer Prozesse stützen sich auf eine

differenziert entwickelte Vernunft, die heutigen Menschen verfügbar ist. Parallel

zur Entwicklung solcher Vernunft hat die Menschheit in wichtigen
psychischen Schichten phylogenetisch primitives Sein bewahrt - was sich
immer wieder in entsprechenden spontanen und emotionalen Reaktionen
manifestiert. Beide Möglichkeiten menschlicher Erfahrung sind
Voraussetzungen zur Erforschung früherer und anderer Kulturen. Dazu kommen

- als weitere Erkenntnishilfen - einige formale Konstanten im konkreten
Leben der verschiedenen historischen Gesellschaften, die mit den unseren
vergleichbaren Problemen belastet waren. Zum Beispiel: Die uns bekannten

Gesellschaftsformen waren so gestaltet, dass nur ein relativ kleiner
Teil der Menschen in den vollen Genuss der jeweiligen Kultur kam, während

die grosse Masse zum Verzicht auf materielle und immaterielle Güter

gezwungen war.

Vom Erkenntniswert des Historischen
Historisches Forschen und Denken lässt uns potentiell die Totalität

gesellschaftlicher und individueller Entwicklung samt der Entfaltung und
Veränderung der aussermenschlichen Natur erkennen.

37



Die historischen Wissenschaften befassen sich mit Ereignissen, Epochen
und Zeugnissen der Vergangenheit, die als Resultate verschiedener
Daseinsformen begriffen werden. Hinter diesen Resultaten sucht der Historiker

nach den Gesetzen ihres Werdens.
Geschichte setzt sich zum Ziel, die Gesetze des historischen Wandels

sichtbar zu machen; sie sucht nach Strukturen, Analogien, Gleichmässig-
keiten, Bedingungen usw. Diese Suche geht nicht von einem archimedischen

Punkt aus. Die historischen Wissenschaften mit den sie vollziehenden

Individuen stehen ihrerseits mitten im Wandel der heutigen
Gesellschaften. Historische Erkenntnis kann also nie als abgeschlossene, absolute

verstanden werden.
Gesetze, die in der Vergangenheit die Struktur des Geschehens

bestimmten, können einen Beitrag zur Theorie der Gegenwart leisten; sie
lassen uns heutige Veränderungen begreifen und dafür Massstäbe gewinnen.

Geschichte trägt Wesentliches zur Analyse und Kritik unserer
Wirklichkeit bei, indem sie diese Wirklichkeit als gewordene rekonstruiert.
Die gewordene, «gemachte» Gegenwart ist zugleich Zeugin für eine
werdende Zukunft; eine Zukunft, die mitgestaltet werden kann (und soll) von
Personen, die fähig und bereit sind zu gesellschaftlichem Handeln.
Geschichte ist konstitutiv für das Selbstverständnis der Gegenwart und gibt
den Blick frei für die Machbarkeit der Zukunft. Sie setzt das handelnde
Subjekt mit ihren Erkenntnissen in gewissem Rahmen in die Lage,
adäquat einzugreifen. Dabei gewinnt sie ihre praktische Dimension. Die
historischen Wissenschaften, besser: die historische Reflexion im
allgemeinen, setzt das Subjekt instand, den Ort des eigenen Handelns im Ganzen

der Realität adäquat zu bestimmen, indem sie in der Reflexion die

Überwindung des Unmittelbaren, Tatsächlichen überhaupt ermöglicht.
Überlieferte, gegebene historische Umstände (Sachzwänge, Aufbauprinzipien,

Bewegungstendenzen usw.) prägen in gewissem, kurzfristig kaum
veränderbarem Masse die Gegenwart. Je besser der Einzelne oder die

Gruppe die Bedingungen und Prozesse zur Entstehung dieser Umstände
kennen, desto gezielter, bewusster und besser können sie in die Geschichte

eingreifen. Dabei können gewisse Gesetzmässigkeiten in der Entwicklung
der menschlichen Gesellschaften wie in der Geschichte der Auseinandersetzung

des Menschen mit der Natur nicht, andere wenig, der grösste Teil
aber wesentlich beeinflusst und beherrscht werden. Es gilt, hier
unterscheiden zu lernen.

Historische Erkenntnis verschafft dem Subjekt die Voraussetzungen für
sachgemässes Verhalten im gesellschaftlich-politischen Aktionsfeld; sie

weist Komponenten der Entstehung der Gesellschaft als Grundlage ihrer
Umgestaltung auf.

Die Aufarbeitung der Vergangenheit - nicht im Sinne blosser Beschreibung

von Objekten, sondern als gedankliche Durchdringung und Bewältigung

- ist Aufklärung. Sie ist dem Subjekt eine Hilfe bei der Entfaltung

38



des Bewusstseins seiner Bedingtheit - nicht Determiniertheit! - in der
jeweiligen Gesellschaft und kommt damit einer Stärkung des Selbst, des

Individuums gleich.
Der Verlust historischer Reflexion ist nichts weniger als die Schwächung

des Subjekts; er bringt das Individuum wie die Gruppe in Gefahr,
zum blossen Objekt seiner Geschichte und damit zum bewusstlosen
Instrument mächtigerer Kräfte zu werden. Dem Einzelnen wie der Gesellschaft

bewusste und gestaltete geschichtliche Kontinuität (auch im Wandel)

und im Denken und Handeln autonome Subjektivität gehören
zusammen.

Die Geschichte steht nicht allein in der Vermittlung solcher Erkenntnisse.

Tradition wird im wesentlichen verbal weitergegeben; somit haben
die Sprachwissenschaften vergleichbare Erkenntniswerte. Literatur,
bildende und darstellende Kunst, Musik (Musiktheater), Architektur usw.
geben weitere, andere Einsichten in Formen und Inhalte von Leben,
Zusammenleben und kooperativer Bearbeitung der Natur samt allen damit
verwobenen Ideen, Wünschen, Phantasien usw. frei.

Im weiteren haben selbstverständlich alle Wissenschaften, die in
unmittelbarem Zusammenhang mit historischen Lebensformen stehen, mehr
oder weniger gepflegte geschichtliche Dimensionen mit entsprechenden
Erkenntniswerten: die Sozialwissenschaften, Ökonomie, Rechtswissenschaften,

Pädagogik, Philosophie, Theologie - aber auch die Naturwissenschaften

und Medizin usw.

Geschichtsverständnisse, die solche Erkenntnis verstellen
Ihre höchste Entfaltung erfuhren die Geschichtswissenschaften im

19. Jahrhundert. Zeitlich fällt sie mit der industriellen Revolution zusammen,

also mit der Epoche grösster Umwälzungen im unmittelbaren Pro-
duktionsprozess und der Entstehung moderner Industrieformen. Das
Bedürfnis nach Rückbesinnung auf frühere Produktionsweisen, auf die
dadurch bedingten Formen des Zusammenlebens sowie deren Veränderungen

ist als Suche nach Orientierungshilfen in turbulenten Zeiten zu
verstehen. Nun hat sich das dergestalt erweckte geschichtliche Interesse aber
nicht primär auf Vorgänge der Wirtschafts- und Sozialgeschichte konzentriert,

es zeigt im Gegenteil eine einseitige Ausrichtung auf die «politische»
Geschichte. Die Historiker richten ihr Forschen auf die Gruppe der
Herrschenden; offenbar erfuhren sie in den inner- wie ausserstaatlichen
Herrschaftsverhältnissen die zentralen Probleme der Vergesellschaftung des
Menschen und damit der Geschichtswissenschaft. Die Aspekte der
kooperativ-arbeitsteiligen Bearbeitung der Natur wurden für die
Geschichtswissenschaft des vergangenen Jahrhunderts nicht konstitutiv.

Damit versagt die historische Wissenschaft in gewissem Sinne vor dem
Anspruch, Orientierungshilfe im revolutionären Wandel der Gegenwart
des 19. Jahrhunderts zu sein; sie verliert rasch ihre Bedeutung für den

39



Bereich der Produktion und der damit verknüpften Formen sozialen
Lebens - sie gibt ihre praktische Dimension sukzessive preis. Die Geschichte
des 19. Jahrhunderts verstand sich im wesentlichen (Ausnahmen wie etwa
Droysen sind allerdings nicht zu übersehen) als «objektive» Wissenschaft,
sie wünschte und anerkannte keinen Bezug zur gegenwärtigen Gesellschaft

im eigentlichen wissenschaftlichen Erkenntnisprozess; sie verzichtete

auf Aufklärung. Damit leistete sie einen wichtigen Beitrag an die
restaurative Politik des bürgerlichen Nationalstaates.

Geschichte gibt ihre aufklärerische Möglichkeit preis, wenn sie in der
Verehrung früherer Zeiten steckenbleibt und - was oft damit verknüpft
ist - von einem weit zurückliegenden festen historischen Standpunkt aus
Urteile über jüngere Entwicklungen formuliert und das Spätere entsprechend

beklagt. In verschiedenen Nationalgeschichten finden sich solche
massstäblichen Fixpunkte in der Form besonders heroischer Begebenheiten

(oder «Mythen»), die dann benutzt werden, um ein Volksganzes zu
naiver Identifikation mit Vergangenheit («Wurzeln», «Blut und Boden der
Ahnen» usw.) und damit auch Gegenwart irrational zu verführen.

Geschichte steht im Dienst des Lebens, nicht irgendwelcher «reiner
Erkenntnis», die auch ihr nicht zugänglich ist. Sie muss sich vor einer
Pseudo-Objektivität dinghaft erstarrter Fakten hüten, die zu «sichern»
ihr oft letzter Sinn des Forschens scheint. In diesem Zusammenhang ist
vor der Bewunderung der Macht der Geschichte zu warnen, die rasch
umschlägt in eine tiefe Reverenz vor dem Erfolg (der Macht) und mit dem
Kniefall vor dem Tatsächlichen als Notwendigem endet. Die Verbeugung
vor der Macht der Geschichte als Tribut an die Realität gehört zum
Akzeptieren jeder öffentlichen Meinung und jeder amtierenden Obrigkeit
wie das Ei zum Huhn.

Geschichte, die jede «Tatsache» als historische Notwendigkeit, als

«objektiv» erscheinen lässt, erzieht fügsame Untertanen. Selbstverständlich

muss Geschichte sachlich, rational und logisch vorgehen - aber sie

muss die «Tatsachen» soweit transzendieren, dass sie auch zürnen kann.
Richtet der forschende Historiker seinen Blick bloss auf einzelne

agierende Individuen, so unterschlägt er die Tatsache, dass jeder Mensch in
einer sich entwickelnden Gesellschaft, also von übergreifenden sozialen
Zuständen wesentlich mitbestimmt ist. Ohne diese Bedingungen zu
untersuchen, kann das Individuum zwar beschrieben, aber nicht begriffen werden

- ebensowenig wie eine historische Gesellschaft ohne die in ihr
handelnden und denkenden Individuen zu begreifen wäre und diese wiederum
nicht ohne die Vorgänge in der sie umgebenden aussermenschlichen Natur.

Die klugen Hirne gewitzter oder böswilliger Einzelgänger sind nicht
völlig unabhängige Produzenten der wegweisenden Ideen einer Epoche.
Ebensowenig können politische Entscheidungen von «Staatsmännern»

völlig abseits von den sie bedingenden und tragenden Gesellschaftsformen,
die ihrerseits von der Art und Weise definiert sind, wie die Menschen dar-

40



in ihr Leben gewinnen, verstanden werden. Religion, Gesetze, Wissenschaft,

Künste, Industrie, Krankheit, Ernährung usw. sind eng an
bestimmte historische und gesellschaftliche Voraussetzungen geknüpft und
nur im Zusammenwirken begreifbar. So ist die Entwicklung der
Differentialrechnung zum Beispiel alles andere als zufällig.

Ein Geschichtsverständnis, das den einzelnen entscheidenden Menschen
und nur ihn ins Zentrum der Beobachtung rückt, verzichtet insofern auf
Aufklärung, als es den Anschein erweckt, dass Gut und Böse, Fortschritt
oder Zerfall nur (zufällig) von wenigen Einzelpersonen abhänge. Zusammen

mit der vorherrschenden Meinung, dass der Mensch im Kern ohnehin
schlecht sei («homo homini lupus» usw.) ist die Verführung zur Resignation,

zum historischen Fatalismus perfekt. Zufällig handelnde
Einzelmenschen scheinen dann verantwortlich für Probleme, die von den
Verhältnissen herrühren. Dabei bleiben die Verhältnisse selbst einmal mehr
unbehelligt.

Seit urgeschichtlichen Zeiten vermag der Einzelne nicht mehr alle zum
Überleben notwendigen Funktionen allein zu erfüllen; diese sind zwischen
verschiedenen Gruppen aufgeteilt, die ihrerseits in qualitativ und quantitativ

unterschiedlichen Abhängigkeiten voneinander stehen und in ihrer
gesellschaftlichen Existenz abweichende Interessen verfolgen. Damit
differenziert sich auch alles, was wir kurz als «geistiges Leben» bezeichnen
können. Geschichte ist zweifellos lückenhaft, wo sie sich nur mit einzelnen

Gruppen - zum Beispiel denjenigen, die ihre spezifischen Ideen im
Staat realisieren konnten - befasst (wozu natürlich die Quellenlage
verführt Eindimensionale Geistes- oder Nationalgeschichten sind also
Fiktion - genauer gesagt: Fälschungen.

Im geschichtlichen Erkennen lernen wir Kompliziertheit und Mühsal
von Veränderungen einsehen und akzeptieren. Wir lernen, wie viel
Geduld es braucht zur Herstellung besserer Bedingungen auch für geringe
Reformen. Die historische Geduld ist einerseits hilfreich, anderseits aber
eine Gefahr: Geduld ist nämlich die wesentlichste Voraussetzung für die
Langwierigkeit jedes historischen Fortschrittes; sie kann sich unmerklich
zur Rechtfertigung der Unmöglichkeit sichtbarer Veränderung innerhalb
menschlicher Zeitdimensionen pervertieren und gegen-aufklärerisch werden.

Gibt es einen «Sinn» im historischen Prozess?
Wenn immer historische Forschung die Notwendigkeit eines geschichtlichen

Ereignisses überzeugend erklärt, stellt sie den in der Gegenwart
Handelnden Grundlage und Mittel bereit, um Vernunft in die gegenwärtige

und zukünftige Geschichte hineinzutragen. Das heisst aber keinesfalls,
dass Geschichte jenseits von analysierbaren Zusammenhängen «Geist»
oder «Vernunft» schlechthin enthalte und realisiere. Die Annahme, dass

41



Geschichte eine unabhängige, absolute Macht sei, gehört ins Reich der
dogmatischen Metaphysik. (Hegel und Marx mögen solchen Widerspruch
verzeihen.)

Im historischen Prozess lassen sich die Kämpfe verschiedenster Gruppen

um die Durchsetzung ihrer jeweiligen Zielsetzungen und Interessen
aufweisen, einen einheitlichen, durchgehenden Sinn suchen wir vergebens.
Auch aus dieser Sicht sind gewisse Formen der National-Geschichtsschrei-
bung äusserst problematisch.

Das «Schicksal» waltet in dem Masse über den Ereignissen, als die
Gesellschaft sich ausserstande sieht, ihre Angelegenheiten im eigenen
Interesse (auch im Widerspruch verschiedener Finalitäten) selbst zu
regeln. Es gibt in der Weltgeschichte so viel Sinn und Vernunft, als die
Menschen in ihr zu realisieren imstande sind.

Der Verlust des historischen Bewusstseins in der Gegenwart
Es scheint, dass die Gegenwart unter einem universellen Gesetz des

Verlustes der historischen Dimension steht, was sich zum Beispiel im
Abbau des Geschichtsunterrichtes in den Schulen oder innerhalb der
Sprachfächer zeigt. Oberflächliche Erklärungen, wie «keine Zeit» oder
«wichtigere Probleme im jetzigen Zeitpunkt», greifen zu kurz. Nur die
Reflexion der gesellschaftlichen Grundlagen dieser Entwicklung hilft hier
weiter.
Tatsache ist, dass die heutige industrielle Produktion immanent die
Zeitdimension getilgt hat. Entscheidend für die produzierte Ware ist der
Tauschwert, nicht mehr der Gebrauchswert. Damit geht ein Verlust von
Qualität (für Produzent und Konsument) einher - zugunsten kurzlebiger
Quantitäten.

Produktionssteigerungen basieren nicht mehr auf Erfahrung, sondern
weitgehend auf der Befreiung von traditionellen Formen. Wenigen
«Kadern» ist es vorbehalten, Neuerungen zu planen, zu realisieren und dabei
die grossen Zusammenhänge im Auge zu behalten. Der Grossteil der
Arbeitenden wird durch die beschleunigte technische Entwicklung in immer
neue Aufgaben gehetzt, die nur mit knapper Not einzuholen sind. Die
Gesellschaft verweigert ihm die Voraussetzungen, um die Entwicklung vor-
ausschauend-lemend vorzubereiten. Ungefragt, stets am Rande der
Überforderung, wird er kurzfristig zur passiven Anpassung an den Wandel

gezwungen, um weiterhin seine Arbeitskraft auf den Markt tragen zu
können.

Der Mensch gerät bei der Arbeit, in der Freizeit, im Zusammenleben
mit anderen, vor dem TV-Apparat usw. zunehmend in Abhängigkeiten,
über die er nichts vermag, in Unmündigkeiten, die er weder durchschauen
noch analysieren und schon gar nicht überwinden kann. Die zunehmende

Spezialisierung und Arbeitsteilung trägt ihrerseits zur Verschärfung der

42



Lage bei. Der Mensch entäussert sich der Erinnerung, weil sie ihn hindert,
gefährdet, vielleicht unbrauchbar macht. Er sieht sich zur Identifikation
mit dem heute Bestehenden gezwungen, um sich überhaupt noch
zurechtzufinden.

Mit dem Zwang zur kurzfristigen Anpassung fällt unweigerlich ein
Selbstverlust des Individuums zusammen. Das gesellschaftliche Subjekt
wird um den Raum von Autonomie und Mündigkeit betrogen, die ihm
eigentlich im Rahmen einer Demokratie versprochen wird und der
zugleich die Bedingung einer echten Demokratie darstellt. Das entmündigte
Individuum kann eigene Stärke nur noch in der Identifikation mit einem
starken kollektiven Ich (zum Beispiel in der Abhebung der eigenen
Gruppe von andersgearteten, «fremden» Bevölkerungsgruppen wie Juden
oder Fremdarbeiter und unter Anleitung eines starken Führers) erleben.

Autonomieverlust, Beschränkung des Handlungsraumes der Subjekte
und Faschismus wie Verlust der historischen Dimension gehören zusammen.

Darüber dürfen auch die sorgfältige Pflege historischer Wurzeln und
die Rückgriffe auf frühere Zeiten und Lebensformen in faschistischen
Gesellschaften nicht hinwegtäuschen; sie dienen ausschliesslich der notwendigen

sozialen Integration.
Je unausweichlicher das Individuum in eine Objektrolle gedrängt wird,

desto ausschliesslicher erfährt es die gesellschaftliche Entwicklung, an der
es partizipiert, als blosse Bewegung von Sachen, die es völlig determinieren.

Historisches Bewusstsein, Ich-Stärke und Überwindung des Realen stehen

in engster gegenseitiger Beziehung; der Verlust der historischen
Dimension in unserer Gegenwart geht mit einer Zerstörung der gesellschaftlichen

Subjekte einher.
Da diese Entwicklung sich nicht zufällig und in rein idealistischen

Sphären abspielt, sondern im Rahmen der gesellschaftlichen Realität, sind
veränderte Bedingungen für eine andere Entwicklung zwar nicht
kurzfristig herzustellen, aber vom Historiker kompromisslos längerfristig zu
intendieren.

Bildung und Geschichte
Der «Bildungswert» der historischen Wissenschaften liegt in ihrer

aufklärerischen Erkenntnisvermittlung, in dem, was hier «praktische Dimension»

genannt wurde und nicht primär in formalem «historischem
Denken». Eine Reform der historischen Bildung kann nur auf dem Weg der
Selbstbesinnung von Geschichte auf ihre Rolle in der Gesellschaft erfolgreich

sein und dem Verlust historischen Bewusstseins entgegenwirken.
Geschichtsunterricht, der Attraktivität durch Aktualität sucht, die

epochemässig verstanden wird und die Behandlung der vergangenen
zwanzig Jahre ins Zentrum stellt, ist auf dem Holzweg.

43



Ebenso verfehlt ist eine sozialwissenschaftlich raffiniert aufpolierte
Verpackung «objektiver» Faktenhuberei quer durch die Jahrtausende. Alte
Hüte, lernpsychologisch geschickter angepriesen, verbessern die geschichtliche

Bildung an den Schulen noch nicht.
Es gilt, die wissenschaftlich-historischen Erkenntnisse unter bestimmten

Bedingungen an eine Gruppe von Lernenden zu vermitteln. Um diese

Vermittlung optimal zu gestalten, braucht der Historiker-Lehrer die Hilfe
der Sozialwissenschaften, nicht um seinen Unterricht konsumierbarer zu
gestalten.

Geschichtliche Bildung muss zum Ziel haben, den Erkenntnis- und
Handlungsspielraum der Subjekte zu erweitern. Damit leistet sie einen
wesentlichen Beitrag zur Realisierung von Bildungszielen, die Mündigkeit
und autonomes Denken und Handeln in gesellschaftlicher Verantwortung

beinhalten. Historische Bildung leistet ihren Beitrag - wie oben
ausgeführt - in der Klärung des Bewusstseins, des Verständnisses, der Hand-
lungsmöglichkeiten usw. des Individuums in der Gesellschaft und in der
Auseinandersetzung der Gesellschaft mit der Natur - immer vorausgesetzt,

dass sie in ihrem Selbstverständnis die aufklärerische Dimension
nicht verrät.

Unsere Gesellschaft hat in ihrer Gesetzgebung deutlich die verheiratete
Frau in ihrem Prestige erhöht, solange die Gesetzesbestimmungen für die
sogenannten «ledigen Mütter» verschiedene Einschränkungen im
Erziehungsrecht und in den Versorgungsansprüchen für ihr Kind enthielten.
Daher ist die Ehe für das Mädchen noch immer gleichbedeutend mit
Sicherheit und Geborgenheit, braucht die Frau noch immer den
Ehemann, wenn sie ihre vitalen Ansprüche ohne Diskriminierung und seelische

Belastung befriedigen will.
Dr. Elisabeth Springer in «Die Zukunft»

44


	Vom Bildungswert der historischen Wissenschaften

