
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 50 (1971)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Literatur

Autor: Thurneysen, M. / Brügel, J.W.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literatur
Koexistenz ist positive Realkonkurrenz

Ein Marxist sagt der Kirche, wie er sie und das Christentum sieht. Das
ist provozierend, aber heilsam. Dabei kann den Christen etwas Ähnliches
widerfahren wie einer Frau, die vor dem Spiegel steht, ein neues Kleid
anprobiert, sich dabei wohlgefällig im Spiegel betrachtet; aber sie sieht
nicht recht, wie sie in dem neuen Kleid von hinten aussieht, besonders

wenn sie ein paar Schritte macht. Ihre Freundin leistet ihr den Dienst, der
hier notwendig ist, und sagt ihr offen, wie sie, von der Rückseite gesehen,
wirkt. Sie sagt es ihr auch dann, wenn diese Wahrheit alles andere als

schmeichelhaft ist. Diesen Freundesdienst leistet Konrad Farner in seinem
Buche «Theologie des Kommunismus?» den Christen. Er sagt, wie die
Kirche in den Augen derer dagestanden hat - und noch dasteht -, die sich
auf der Schattenseite des Lebens befinden. Farner unternimmt nicht nur
den Versuch dazu, er kann das wirklich. Der christliche Leser wird sich
in diesem Zusammenhang fragen, ob Farner dazu wohl mit der ihm eigenen

Sachlichkeit und Unvoreingenommenheit darum so gut in der Lage
sei, weil er diesen Dienst nicht nur der einen Seite, den Christen oder den

Marxisten, sondern weil er ihn beiden gleichzeitig tut und dabei keiner
Seite etwas schenkt.

Es geht dabei dem Verfasser «um nichts anderes als um ein offenes
Gespräch, das möglichst wenig durch Affekte belastet sein soll und in der
Hauptsache dazu dienen möge, Fragen aufzuwerfen Die Fragen befinden

sich ausdrücklich auf beiden Seiten, denn hüben und drüben leben
Christen und Marxisten», das heisst in Ost und West. Diese Fragen sind
auf ein grosses Ziel hin ausgerichtet: «Die Christen sollen Christen bleiben

und noch bessere Christen werden, die Marxisten sollen Marxisten
bleiben und noch bessere Marxisten werden. Beide können jedoch zu
wirklichen Kommunisten werden, ohne ihre Hältung aufgeben zu müssen.

Keiner der beiden besitzt das Monopol auf den Kommunismus, beiden
ist der Kommunismus als Zielsetzung Wesensteil ihrer Welt.»

Was versteht Farner unter Kommunismus? «Der Kommunismus ist
keine grundsätzliche Alternative zum Christentum, wie es verbürgerlichte
Christen und auch, das sei offen gesagt, verbürgerlichte ,Marxisten'
behaupten, im Gegenteil: er ist eine Möglichkeit des Christentums, er ist

morgen, gesellschaftlich gesehen, wahrscheinlich die einzige Möglichkeit
des Christentums. Das Christentum ist nicht an eine bestimmte
Gesellschaftsordnung gebunden .; der Kommunismus aber ist eine
Gesellschaftsform, keine Weltanschauung.» Das bedeutet praktisch: «Die
Jerusalemer Gemeinde Jakobs ist das Vorbild all der unzähligen kommunistischen

Gemeinschaften, die das Christentum in vielen verwirklichte oder

zu verwirklichen suchte: angefangen mit der Klostergründung des Pacho-
mius über Benedikt und Franziskus bis hin zu den ,Chiffoniers d'Em-

236



maus' des Abbe Pierre, von den Albigensern und Hussiten über die
Beghinen und Wiedertäufer bis hin zu David Lazzaretli und den heutigen
protestantischen Brüderhöfen und Kommunitäten.»

Diesen Erscheinungen geht Farner im ersten Teil seines Buches unter
dem Titel «Der frühchristliche Kommunismus» bis zum Ausgang der Antike

und im dritten Teil unter dem Titel «Die Grosse Hoffnung» namentlich

in dessen vier ersten Kapiteln bis in die heutige Zeit hinein nach. Der
Verfasser ist so aufrichtig zuzugeben: «Die Gegenwart erbringt das krasse

Paradoxon, dass der reale Kommunismus heute allein durch religiöse
Gemeinschaften getätigt wird; und zwar nur in zahlenmässig kleinen
Körperschaften.» Hier wäre der Verfasser zu fragen, ob und wieweit
allenfalls er die israelischen Kibbuzim auch hierherzählt. Farner weiss
aber auch, dass katholische Priester und protestantische Pastoren wie
einfache Bibelforscher in den Konzentrationslagern der Schreckensjahre
1933 bis 1945 für die christliche Botschaft in den Tod gingen und
hiermit die wahre und konkrete Ökumene bildeten.» Das sollten Christen
ebensowenig vergessen wie Marxisten, «für deren Weltanschauung ebenfalls

unzählige Opfer fielen Diese Zeugengemeinschaft von Christen
und Marxisten ist der beste Ausgangspunkt eines» gemeinsamen
«Gespräches.»

Man mag sich an diesem Punkte fragen: Warum ist Farner eigentlich
nicht Christ? Darauf gibt er die Antwort: «Erstmals in der bisherigen
Menschengeschichte sind die technischen und wissenschaftlichen
Produktionskräfte solchermassen gross, dass grundsätzlich Armut und Hunger
getilgt werden können, dass eine sozialistische Gesellschaft errichtet werden

kann; es sind die Kommunikationsmittel dermassen immens, dass die
Welt eine Einheit bilden könnte; eine durchgreifende Entkolonisierung ist
grundsätzlich in Gang gekommen; es ergreift das revolutionäre Bewusstsein

als Wille zur Veränderung des Menschen alle Kontinente.» Angesichts

dieser Aufgaben im Weltmassstab reicht die in der Hauptsache in-
dividualethische Ausrichtung des Christentums nicht mehr aus. Farner
sieht zwar, dass auch bei den Christen Veränderungen im Gange sind,
und verfolgt diese mit wachem Interesse; aber angesichts dessen, was in
der Welt heute an Umwälzungen vor sich geht, bedarf es gesellschaftlicher
und wissenschaftlicher Methoden. Der Marxismus besitzt diese. Er muss
sich allerdings folgender Tatsache bewusst sein: «Die Marxisten haben
allzusehr den Menschen als Gattungswesen und zuwenig als Individuum
gesehen — dieses leere Feld bedeutet eine immense Gefährdung des
Sozialismus.» Hier besteht aber dank den dialektisch-wissenschaftlichen
Methoden des Marxismus die Möglichkeit der Abhilfe, wenn der Wille
dazu vorhanden ist. Für Farner ist das in China und Kuba eher der Fall
als in der Sowjetunion. Die Christen müssen sich allerdings ebensosehr
bewusst sein, dass das Christentum unwirksam bleibt, solange es sich auf
den privaten, individualethischen Bereich beschränkt.

237



Mit dieser Feststellung des Verfassers sind wir beim eigentlichen
Gespräch zwischen Christen und Marxisten, dem der mittlere Hauptteil seines

Buches unter dem bezeichnenden Titel «Die Konfrontation» gewidmet

ist. Und hier tauchen nun all die Fragen auf, die sich auf beiden Seiten

befinden und die beide Seiten aneinander richten wollen. So etwa,
wenn Farner die Kirche fragt, welche Stellung sie in Theorie und Praxis

zur Frage des Besitzes einnehme und in diesem Zusammenhang die kühne

Formulierung an die Christenheit wagt: «Sie muss endlich die Frage stellen,

ob der Auferstandene nicht auf seiten der Aufständischen zu finden
sei, dieser Aufständischen» (gemeint sind die in der Kirchengeschichte
unter dem Namen «Donatisten» bekannten nordafrikanischen Landarbeiter,

die Albigenser, Hussiten usw.), «die den wirklich glorreichen Teil der
Kirchengeschichte ausmachen.» Oder den Marxisten gibt der Verfasser
zu bedenken: «Die dialektische Verbindung von Materialismus und Idealität

löste sich allmählich zugunsten der Materialität auf. Man war darauf
aus, mit. dem Westen ökonomisch in Konkurrenz, zu treten, ihn
einzuholen, ja zu überholen, um die Richtigkeit des sowjetischen Systems in
erster Linie materiell unter Beweis zu stellen. Man vergass den
Menschen Das materielle Bcsser-Leben verdrängt die unabdingbare
kommunistische Komponente, das Besser-Sein, die kommunistische Ethik.»
Beiden zugleich kann er sagen: «Wie für Barth die Kirche nie eine absolute

Autorität war, so sollte für den Marxisten die Partei nie eine absolute
A utorität sein: das fmmer-recht-haben' der Kirche, durch die Inquisition
und die Religionskriege geradezu ungeheuerlich ad absurdum geführt, ist
ebenso falsch wie das Jmmer-recht-haben' der Partei, das durch die Zeit
des sogenannten .Personenkults1' ebenfalls geradezu ungeheuerlich ad
absurdum geführt worden ist. Wie Barth die Kirche dialektisch pro und
kontra gesehen hat, so sollte der Marxist die Partei dialektisch sehen, und
wie Barth der Kirche ein fJnbequemer' war, so sollte der Marxist der
Partei ein ,Unbequemer' sein: die Hundertprozentigen der Linienvertreter
sind beiderorts meist die falschen Vertreter.» Diese Beispiele genügen.

Sicher sind da und dort Fragen an den Verfasser zu richten, etwa
hinsichtlich seiner nicht in allen Punkten glücklichen Einstufung des Apostels
Paulus und seiner Theologie im Gegensatz zu Jakobus und seinem Brief.
Bei genauem Lesen wird man allerdings merken, dass sich Farners Kritik
weniger gegen Paulus selbst richtet - den er im dritten Teil «Die Grosse

Hoffnung» mit dem Zitat «Hoffnung lässt nicht zuschanden werden»
akzentuiert zu Ehren kommen lässt - als gegen das, was später aus der pau-
linischen Theologie gemacht wurde. - Ebenso ist man etwas erstaunt über
die hervorragende Stellung, die der Verfasser ungeachtet aller taktischen
Rücksichten, die er gerade als Marxist nehmen könnte und müsste, Thomas

von Aquin zukommen lässt.
Aber gerade diese kompromisslose Aufrichtigkeit und Geradlinigkeit,

mit der es Farner sich - auch im persönlichen Lebensbereich - alles an-

238



dere als leicht gemacht hat, muss einem diesen Mann lieb machen, ganz
abgesehen davon, was er uns zu sagen hat. Und er hat uns Christen etwas

zu sagen, etwas sehr Entscheidendes. Farner fordert die positive
Realkonkurrenz zwischen Christen und Marxisten: «Die marxistische Wissenschaft

des Kommunismus' muss von den Marxisten entideologisiert und
noch mehr verwissenschaftlicht werden, die christliche ,Theologie der
Hoffnung' muss von den Christen mit einer fheologie des Kommunismus'

verbunden und diese umfassende Theologie muss Praxis werden;
denn die Frage, die heute die Marxisten an die Christen stellen, kann von
diesen allein durch die Praxis beantwortet werden.» M. Thurneysen

Kommunistischer Antisemitismus
Der Beitrag von Francois Fejtö, einem aus Ungarn stammenden und in

Paris französisch publizierenden Autor, zum Problem des Verhältnisses
von Kommunismus zur Judenfrage leidet in der deutschen Ausgabe
(Judentum und Kommunismus, Antisemitismus in Osteuropa, Europa-Verlag,

Wien/Zürich, 1967, 266 Seiten) schon darum, weil sie eine
unveränderte Wiedergabe eines 1960 französisch erschienenen Buches ist.
Inzwischen haben sich gerade auf diesem Gebiet viele neue Entwicklungen
ergeben, die unberücksichtigt bleiben. Aber auch viele apodiktische
Behauptungen des Autors (so, dass die Opfer des Slansky-Prozesses nie
rehabiliert wurden) sind durch spätere Ereignisse widerlegt. (So ziemlich
alles, was Fejtö über den Slansky-Prozess sagt, war schon 1960 sachlich
nicht richtig.) Natürlich kann man von einem kurzen Buch keine erschöpfende

Analyse eines komplizierten Problems erwarten, aber man kann
dem Verfasser den Vorwurf nicht ersparen, dass er sich fast ganz auf ihm
zufällig in die Hand gekommene Quellen (zum Beispiel eine bestimmte
französische Zeitschrift) stützt und wichtige Quellen links liegen lässt. Die
grundlegenden, in Amerika erschienenen Werke zu dem Thema, etwa das
Buch des Menschewiken Salomon Schwarz (1950), scheinen ihm ganz
unbekannt zu sein. Viele Namen sind verstümmelt; nicht einmal der
Name des ersten Präsidenten von Israel (Weizmann) wird richtig
wiedergegeben. An einer Stelle wird die pro-stalinistische polnische «Natolin-
Gruppe» als «NATO-Anhänger» missverstanden. Es ist sicher ein
wertvoller Fund, wenn Fejtö in einer polnischen Zeitung der fünfziger Jahre
einen Leserbrief mit den Sätzen entdeckt: «Die Zeit ist gekommen, da
kein Mauschel mehr in unserem Land leben soll. Wir werden ihr
Geschick bestimmen, wie Hitler es getan hat. Gott selber hat Hitler gegen
die Juden entsandt.» Das wird aber durch die Tatsache wieder entwertet,
dass der Autor nicht anzugeben vermag, in welcher Zeitung und wann
das gedruckt worden sein soll. Fejtös Behauptung, die jüdischen Theoretiker

des Sozialismus mit Marx an der Spitze hätten aus ihm «eine totalitäre

Weltanschauung gemacht, die eine ungeheure Herausforderung an
Gott bildet, weil sie eine Heilsreligion ohne Gott, ein allumfassendes

239



Zion ist», scheint recht gewagt und zeugt nicht für die Seriosität seiner
Betrachtungsweise. Wenn man von diesen und anderen Schönheitsfehlern
absieht, muss man anerkennen, dass der Verfasser über das Judenproblem
in kommunistisch regierten Staaten viele wesentliche Dinge zu sagen hat,
insbesondere über Ungarn, und dass sich im dokumentarischen Anhang
viele wertvolle und wenig bekannte Zitate finden. Dr. J. W. Brügel

Sozio-kulturelle Probleme der Eingliederung italienischer Arbeitskräfte in
der Schweiz

Rudolf Braun. Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach-Zürich und Stuttgart.
589 Seiten. Paperback Fr./DM 44.-.

Das vorliegende Werk befasst sich mit einer Thematik von ausserge-
wöhnlicher sozio-politischer Brisanz: Probleme der ausländischen
Arbeitskräfte stehen schon seit Jahren in den obersten Rängen nationaler
Gegenwarts- und Zukunftsaufgaben, nicht zuletzt auch durch ihre enge
Verquickung mit Fragen der Konjunktur- und Geldwertstabilisierung.
Jedermann fühlt sich in irgendeiner Form und in irgendeinem Bereich seines

beruflichen und ausserberuflichen Lebens betroffen, wie die aktuelle
und mit so viel Emotionen geladene Diskussion über die «Schwarzen-
bach-Initiative» zeigt.

Das wachsende Unbehagen einer weiten Öffentlichkeit über die jahrelang

geübte liberale Zulassungspraxis und -politik führte anfangs der
sechziger Jahre zu einer Überprüfung der Einwanderungs- und
Arbeitsmarktpolitik. Die Erkenntnis, dass die schweizerische Volkswirtschaft gar
nicht mehr in der Lage ist, auf einen Grossteil der ausländischen Arbeitskräfte

zu verzichten, liess anderseits die Einsicht reifen, dass eine aktivere

Eingliederungspolitik vonnöten ist. Wieweit findet diese Forderung

in der schweizerischen Öffentlichkeit eine Resonanz? Wieweit sind
die ausländischen Arbeitskräfte ihrerseits überhaupt bereit, sich
einzugliedern? Welche Konsequenzen erwachsen denn für die Schweizer
Bevölkerung aus einem verstärkten Bemühen, aktiv die Integration des
Ausländerbestandes zu fördern?

Es waren solche Fragen, die Anlass zur Durchführung dieser breit
angelegten empirischen Untersuchung gaben - einer Untersuchung, die sich
nicht nur auf die ausländischen Arbeitskräfte beschränkte, sondern auch
die ansässige Bevölkerung mit in die Betrachtung einschliesst. Hand in
Hand mit wissenschaftlichen Erkenntnisabsichten dient die fundierte Studie

der Lösung praktischer Probleme. Insbesondere ist sie durch die
Erhebung quantitativer und qualitativer Daten sowie durch die fundierte
Interpretation dieses Materials geeignet, das Problem der ausländischen
Arbeitskräfte und die «Überfremdungs»-Diskussion zu versachlichen.
Das vorliegende Werk sollte deshalb das Interesse aller um die
schweizerische Zukunftsgestaltung bemühten Kreise der Praxis wie der Wissenschaft

finden.

240



Der Schweizer Rudolf Braun ist Professor für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte

an der Freien Universität in Berlin; für das Studienjahr 1969/
1970 ist er Fellow des Center for Advanced Study in the Behavioral Sciences,

Stanford (California). Seine beiden früher erschienenen Publikationen

über die «Industrialisierung und Volksleben» und den «Sozialen und
kulturellen Wandel im 19. Jahrhundert» haben ihrer methodischen
Originalität wegen im In- und Ausland höchste Anerkennung gefunden. Für
diese beiden Werke erhielt er im Jahre 1968 von der Faculty of Arts and
Sciences und dem Department of History der Harvard-Universität den
Silas Marcus Prize zugesprochen.

Weltrevolution oder Koexistenz?
Alois Riklin. Schrift 10 des SAD. Auslieferung durch Verlag Th. Gut

& Co., 8712 Stäfa. 126 Seiten, Fr. 4.50.
Die Aussenpolitik der kommunistischen Staaten bewegt sich im

Spannungsverhältnis zwischen Weltrevolution und Koexistenz. Dieses
Spannungsverhältnis untersucht Alois Riklin, Dozent für Politische Wissenschaft

an der Hochschule St. Gallen, in einer eben erschienenen Schrift
des Schweizerischen Aufklärungsdienstes.

Die aussenpolitische Konzeption der kommunistischen Staaten ist nicht
so starr, wie man gemeinhin annimmt. Sie schwankt in Zeit und Raum.

Mit der zeitlichen Entwicklung der aussenpolitischen Grundvorstellungen
befasst sich der erste Teil der Schrift («Weltrevolution oder Koexistenz

in der Geschichte der kommunistischen Bewegung»). In der Ideenwelt

von Marx und Engels hatte die Koexistenz von Staaten verschiedener

Gesellschaftsordnung keinen Platz; denn sie glaubten an die
Gleichzeitigkeit der Revolution in allen führenden Industriestaaten. Erst Lenin
hat mit seiner These von ungleichmässigem Wachstum des Kapitalismus den
Grundstein der sowjetischen Koexistenztheorie gelegt. Aber Lenins
Koexistenzkonzept war kurzfristig und kriegerisch. Stalins Koexistenzkonzept
war langfristig und kriegerisch. Das gegenwärtige sowjetische Koexistenzkonzept

ist langfristig und - in bezug auf zwischenstaatliche Kriege -
friedlich. Das ist ein Fortschritt. Ihn zu leugnen ist gemäss der provozierenden

Behauptung Riklins ein Akt der Unehrlichkeit oder der Ignoranz.
Der zweite Teil der Schrift ist der räumlichen Differenzierung der

aussenpolitischen Theorie gewidmet («Weltrevolution und Koexistenz im
Weltkommunismus der Gegenwart»). Heute gibt es in der kommunistischen

Weltbewegung nicht ein einziges aussenpolitisches Leitbild, sondern
mindestens deren drei, nämlich ein sowjetisches, ein jugoslawisches und
ein chinesisches. In der jugoslawischen Sicht tritt die Weltrevolution hinter

die Koexistenz zurück. Die chinesischen Kommunisten scheinen
demgegenüber der Weltrevolution den Vorrang zu geben, während die
Sowjetunion eine mittlere Position verficht. Riklin warnt indessen vor
einer Verketzerung Rotchinas zugunsten der Sowjetunion. Man müsse
die machtmässigen Relationen im Auge behalten und dürfe die revolu-

241



tionäre Rhetorik der Chinesen nicht unbedingt zum Nennwert nehmen.
Den Höhepunkt bildet ohne Zweifel der dritte Teil, der Weltrevolution

und Koexistenz in den weltgeschichtlichen Zusammenhang hineingestellt.
Der Verfasser bezieht sowohl gegen die Dämonisierung als auch gegen
die Verharmlosung des Kommunismus Stellung und fordert «neue
Sachlichkeit». Das richtige Verhaltensmodell gegenüber der kommunistischen
Herausforderung sei '»weder Sieg noch Kapitulation, sondern Koexistenz».

«Den Kommunisten sollten wir antworten: Auch wir sind für Koexistenz.

Aber wir sind für eine echte Koexistenz. Echte Koexistenz setzt
Verzicht auf Weltrevolution, auf Gewalt, auf jede Art des Krieges, setzt

Anerkennung der Existenzberechtigung andersartiger politischer Systeme,
setzt Toleranz gegenüber Andersdenkenden voraus. Das sowjetische
Koexistenzangebot ist im Vergleich zu Lenins Konzept ein grosser
Fortschritt. Aber es ist doch noch ungenügend und unvollständig.

Denn: Weltrevolution oder Koexistenz - das ist die Frage! Beides

zusammen geht nicht!»

Blick in die Zeitschriften
Hinweise

Obwohl immer wieder durch Skandale bei Presse, Radio und
Fernsehen die Problematik der Massenmedien in aller Welt augenfällig wird,
fehlt meines Wissens eine grundsätzliche sozialistische Analyse der
sogenannten «Bewusstseins-Industrie». So scharfsinnig die Beobachtungen in
der gleichnamigen, 1962 verfassten Schrift von Hans Magnus Enzensberger

sind, so bleiben seine Alternativvorschläge doch reichlich abstrakt.
In der Münchner Vierteljahresschrift «kürbiskern» (Heft 3) versuchen

nun verschiedene Autoren, die «Bewusstseins-Industrie», die nach
Enzensberger die «eigentliche Schlüsselindustrie des 20. Jahrhunderts» ist,

zu durchleuchten. Der Hauptbeitrag ist eine Untersuchung von «Presse,
Funk und Fernsehen in der BRD». Diese Arbeit wird ergänzt durch eine
Reihe von Detailuntersuchungen, wobei besonders die dokumentarisch
wertvolle Zusammenstellung über die «Verlagskonzentration in der BRD»
hervorzuheben ist.

Mit einiger Verspätung sei an dieser Stelle noch ein lobender Hinweis
auf die 1.-Mai-Nummer des Organs des Schweizerischen Typographen-
bundes gestattet, für die Bruno Margadant aus seiner umfangreichen
Sammlung eine Kostprobe von über dreissig politischen Plakaten der
Schweiz zusammengestellt hat. Diese Auswahl gibt einen sehr guten
Einblick in das Können und das Engagement für die Sache der Arbeitnehmer
einiger bedeutender Künstler und Maler, wie Pellegrini, Cariget, Lohse,

242


	Literatur

