
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 50 (1971)

Heft: 4

Artikel: Jesuiten und Klöster in politischer Sicht

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-338369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-338369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Jesuiten und Klöster in politischer Sicht
Zur Kritik des Jesuiten- und Klosterartikels der Bundesverfassung

Die konfessionellen Artikel 51 und 52 unserer Bundesverfassung sind
Ausnahmerecht geworden. Wie Prof. Werner Kägi in seinem «Gutachten
zum Jesuiten- und Kloster-Artikel der Bundesverfassung» urteilt,
widersprechen diese Normen «heute» ebensosehr den «Anforderungen der
Praktikabilität» wie dem «Gebot der Zweckmässigkeit» und selbst dem
Prinzip der «Legitimität». Als Massnahmen gegen den «politischen
Katholizismus» und den «katholischen Konfessionalismus» gedacht, entfällt
mit dem Selbstverständnis der nachkonziliaren Kirche aber auch jedes
Argument für den Sinn solcher Bestimmungen. Über diesen zweiten oder
politischen Aspekt des Themas handeln die folgenden Überlegungen,
während die juristische Seite des Problems in einem späteren Beitrag
erörtert werden soll.

1. Der Sinn von Art. 51 und 52 BV
Was die Verfassung mit dem sogenannten «Jesuiten»- und «Klosterverbot»

bezweckt, geht aus den beiden Kriterien von BV 51 II hervor. Die
einschlägigen Rechtssätze lauten:

«Art. 51. Der Orden der Jesuiten und die ihm affiliierten
Gesellschaften dürfen in keinem Teile der Schweiz Aufnahme finden, und es ist
ihren Gliedern jede Wirksamkeit in Kirche und Schule untersagt. Dieses
Verbot kann durch Bundesbeschluss auch auf andere geistliche Orden
ausgedehnt werden, deren Wirksamkeit staatsgefährlich ist oder den
Frieden der Konfessionen stört (Hervorhebungen vom Verfasser). Art. 52.
Die Errichtung neuer und die Wiederherstellung aufgehobener Klöster
oder religiöser Orden ist unzulässig.»

Die Verfassung stellt somit die juristisch unwiderlegbare Vermutung
auf, die blosse Existenz des Jesuitenordens und etwaiger «Tochtergesellschaften»,

aber auch «jede Wirksamkeit» einzelner «ihrer Glieder» in
«Kirche und Schule» sei «staatsgefährlich» und störe den «Frieden der
Konfessionen». Die nämliche Vermutung gilt offenbar nicht weniger für
«Klöster oder religiöse Orden», die daher auf den Status quo von 1874
beschränkt bleiben. Folglich liegt der Sinn der beiden Artikel im
verfassungsrechtlichen Schutz vor den verfassungsrechtlich präsumierten Feinden

der bestehenden Ordnung.
Manche Gegner der Ausnahmeartikel sehen nun im konstitutionellen

Verdikt über katholische, amtskirchlich approbierte Gemeinschaften ein
willkürliches «Diktat der Sieger» im Sonderbundskrieg, das ausserdem
bei der ersten Totalrevision der Verfassung noch anmassender radikali-
siert worden sei. Für den Jesuitenpater Ferdinand Strubel zum Beispiel

101



manifestiert sich hier nichts weiter als der - in einer «Siedehitze von Wut
und Hass» entfesselte - «Vernichtungswille gegen den politischen und
kirchlich-weltanschaulichen Gegner». Was immer jedoch an irrationalen
Motiven die Entscheidungen des Souveräns von 1848 und 1874 beeinflusst

haben mag, die ursprüngliche «Ratio» der fraglichen Artikel ist

gerade dann nicht nur «irrational», wenn man von jenen Massstäben

ausgeht, nach denen wir heute für die Aufhebung dieser Bestimmungen
eintreten sollten, und das heisst: nach den Massstäben einer
freiheitlichdemokratischen Rechtsordnung.

2. Die historische Begründung
a) Die Intoleranz des politischen Katholizismus

Ob katholische Orden irgendeinmal im juristischen Sinne «staatsgefährlich»

waren, lassen wir vorerst dahingestellt. Politisch gesehen enthielt
jedenfalls schon die amtskirchliche Ideologie des vergangenen Jahrhunderts
eine so klare Absage an die moderne Staatsidee, dass die Väter unserer
Verfassung den Katholizismus insgesamt als «staatsfeindlich» und je nach
seinem Machtpotential auch als «staatsgefährlich» beurteilen müssten.

Seit Konstantin dem Grossen beanspruchte die Kirche den Status einer
exklusiven Staatsreligion. Nur die «Wahrheit» hatte ein «Recht auf
Dasein». Ein öffentliches Bekenntnis der NichtChristen wurde
unterdrückt, während die a priori böswilligen «Apostaten», «Häretiker» oder
«Schismatiker» einem eigentlichen Glaubenszwang - seit dem 13.
Jahrhundert dem Inquisitionsverfahren - ausgesetzt waren. Dieser «politischen
Theologie» trug selbst das nachreformatorische Territorialitätsprinzip
(cuius regio, eius religio) noch Rechnung, wenn anders damit wenigstens
der Grundsatz des «katholischen Staates» unangefochten blieb. Viel
weiter gehen demgegenüber die Zielsetzungen der revolutionären
Bourgeoisie des 18. und des 19. Jahrhunderts. Die liberalen Grundrechte
stellen das «katholische Prinzip» überhaupt in Frage. Bereits 1791
verurteilt daher Pius VI. die Forderungen der Französischen Revolution als

«Ungetüme» (monstra). 1832 erscheint die Enzyklika «Mirari vos», worin
Gregor XVI. sich über die Pressefreiheit beklagt und die Gewissensfreiheit

gar als «Wahnsinn» (deliramentum) oder «alles verpestenden Irrtum»
(pestilentissimus error) anprangert. In Pius' IX. «Syllabus» von 1864 wird
einmal mehr mit dem «Anathema» bedacht, wer sich weigere, «die
katholische Religion als einzige Religion eines Staatswesens anzuerkennen,
unter Ausschluss aller übrigen Arten von Gottesverehrung». Und noch
1888 schreibt Leo XIII. die Enzyklika «Libertas praestantissimum»
gegen jene, die versuchten, «die Gedankenfreiheit, Pressefreiheit, Lehrfreiheit

sowie die unterschiedslose Religionsfreiheit zu fordern, zu verteidigen
oder zu gewähren, als seien dies Rechte, welche die Natur dem Menschen
verliehen habe». Überflüssig zu sagen, dass mit der grundsätzlichen
Ablehnung liberaler Grundrechte auch die Möglichkeit entfiel, eine funk-

102



tionsfähige Demokratie zu bejahen. Selbst die Soziallehre der Päpste müsste

unter den Ideologieverdacht fallen, nur wieder dem kirchlichen Absolutismus

zu dienen. Auffallend war, dass die erste Sozialenzyklika, «Rerum

novarum», zu einer Zeit erschien, da die Kirche in den westeuropäischen
Demokratien (mit Ausnahme Italiens) katholische Parteien systematisch
zu fördern begann. Katholische Parteien aber boten in den laikal verfass-
ten Staaten die letzte Chance, das «katholische Prinzip» doch noch eines

Tages zur Geltung zu bringen. Ihr Erfolg indessen hing nicht zuletzt
davon ab, dass sie den gesellschaftspolitischen Alternativen des Liberalismus
und des Sozialismus mit einer eigenständigen Doktrin begegnen konnten.

In der Schweiz endlich blieb die Feindschaft des politischen Katholizismus

gegenüber der freiheitlich-demokratischen Rechtsordnung so wenig
theoretisch wie in den Nachbarländern. Das «katholische Prinzip»
widerstrebte der Gründung eines laikalen Bundesstaates, hätte dieser doch die
Souveränität der katholisch gebliebenen Kantone tangiert. Die Führer des

Sonderbundes und der päpstliche Nuntius fanden sich denn auch in der
gemeinsamen Sorge um die Eigenstaatlichkeit des «Corpus catholicum».
Der Sonderbundskrieg wurde folgerichtig «ein Weltanschauungskrieg, ein

ideologischer Krieg» (Strobel). Was also konnte noch der Annahme
entgegenstehen, dieser Katholizismus würde immer wieder nach Möglichkeiten

suchen, den Bundesstaat oder wenigstens seine materielle Verfassung
in Frage zu stellen? Die Annahme schien um so mehr berechtigt, als eine

kräftig expandierende Katholikenpartei verschiedene Vorschriften des Syl-
labus oder des kirchlichen Gesetzbuches in staatliches Recht überfuhren
wollte. Die Maximalforderung nach dem «katholischen Staat» wurde
offiziell zwar nicht vertreten, wohl aber hinter den Kulissen, etwa im
Philosophieunterricht katholischer Mittelschulen doziert. Hinzukam eine

gesellschaftspolitische Programmatik, die das bestehende Klassensystem
nicht etwa zu überwinden, sondern durch «organische» Strukturen zu
verhärten wie zu verschleiern suchte. Im autoritären Denken hatten Konfessions-

und Gesellschaftspolitik ihren gemeinsamen Nenner gefunden.
b) Die Intoleranz des katholischen Konfessionalismus

Der erste Vorwurf, den die Verfassung an die Adresse der Jesuiten
und anderer Ordensgemeinschaften richtet, ist die Grundlage der zweiten

Anklage. Die Kirche, der die Betroffenen dienten, störte den konfessionellen

Frieden nämlich weniger durch den Drang nach einer Rekatholisierung
evangelischer Christen als vielmehr durch ihre Politik.

Seit Augustinus unterscheidet die Kirche zwischen einer «dogmatischen»
und einer «praktischen Toleranz». Hätte man mit jener den eigenen Aus-
schliesslichkeitsanspruch aufgegeben, so hielt man diese den «ungläubigen»

NichtChristen, Generationen nach der Reformation aber auch den

«irrgläubigen» Christen gegenüber für angebracht. Wie die «dogmatische

Intoleranz» daher die Rekatholisierung forderte, bestimmte die

«praktische Toleranz» deren Methoden. Gegen eine solche Unterschei-

103



düng wäre an sich nichts einzuwenden, da der «konfessionelle Friede»
keine konfessionelle Bestandesgarantie meint und demnach die Werbung
für ein Bekenntnis solange zulässt, als sie frei von Druckmitteln, falschen

Versprechungen oder Verunglimpfungen des Gegners erfolgt. Hat sich
die Kirche des 19. Jahrhunderts solcher Loyalität beflissen? Vieles,
was wir heute als Verunglimpfung empfinden würden, gehörte
zweifellos zum verbalen Grobianismus des Zeitgeistes. Auch wären eigentliche

Übergriffe der Kirche wie etwa im Fall Mortara niemals zu
Staatsaffären geworden, hätte hier nicht die Ausnahme die tolerantere Regel
bestätigt. Indessen reduzierte das «katholische Prinzip» die «praktische
Toleranz» auf das blosse Verbot des Glaubenszwangs. Im «katholischen
Staat» wäre die Auseinandersetzung mit den Andersgläubigen demnach
einer einseitigen Indoktrination gewichen. Wenn die Kirche daher nicht
so weit gehen wollte, dann nur aus taktischen Gründen. Mithin müsste
der politische Katholizismus den konfessionellen Frieden - zumindest
latent - gefährden.

Unsere Überlegungen bestätigen sich neuerdings am Beispiel der
Schweiz. Seit dem frühen 17. Jahrhundert ist von einer Missionierung
protestantischer Gebiete nichts mehr zu hören. Trotzdem war der
konfessionelle Friede im vergangenen Jahrhundert gebrochen. Warum? Strobel
hält dafür die simple Erklärung bereit, die laizistischen Radikalen seien
eben die «konfessionellen Friedensstörer» gewesen. Badener Artikel und
aargauische Klosteraufhebung würden diese These bestätigen, hätte nicht
die römische Kirche den radikalen Ansturm durch ihre eigene
Fortschrittsfeindlichkeit provoziert. Strobel berichtet mit Genugtuung, wie sehr
damals die «Volksmissionen» den politischen Katholizismus stärkten
c) Jesuiten und Klöster als Exponenten des militanten Katholizismus

Die Frage bleibt bestehen, weshalb die Väter der Verfassung einzelnen
Vereinigungen oder Gliedern der römischen Kirche anlasteten, was
dieselbe als ganze betraf. Dachten jene nicht konsequenter, die einen

generellen «Staatsschutzartikel gegen die katholische Kirche» vorschlugen?
Offensichtlich schreckte der Verfassungsgesetzgeber davor zurück, die

gesamte Tätigkeit der Kirche einzuschränken und begnügte sich deshalb
mit einem Schlag gegen ihre Exponenten.

Obschon die Jesuiten nach der Bestätigungsbulle von 1540 auch als

«Kampfesorden gegen die Reformation» (Fritz Fleiner) wirken sollten,
unterlag ihre Tätigkeit weitgehend den Einschränkungen des konfessionellen

Territorialitätsprinzips. Dass sie eine besondere «Jesuitenmoral»
entwickelt hätten, ist historisch unhaltbar. Hingegen wurde in keine
andere Organisation so viel Geist investiert, um den politischen Katholizismus

zu verteidigen. Vollends nach ihrer zeitweiligen Aufhebung (1773-
1814) suchten die Jesuiten ihre Papsttreue bis zu einer exzessiven

Restaurationsideologie zu kultivieren. Das wichtigste Ordensorgan, die «Ci-
viltä Cattolica», stand ganz auf der Seite des «Syllabus», den sie den

104



Angriffen der zivilisierten Welt gegenüber mit der sonderbaren Distink-
tion von «These und Hypothese» verteidigte. Danach sollte die «These»
staatsrechtlicher Intoleranz als normatives Ziel katholischer Politik gelten,

während die «Hypothese» einer freiheitlichen Verfassung dort zu
vertreten wäre, wo sich die Katholiken in der Minderheit befänden. Wir
verstehen, wenn die Pariser Intellektuellen diesen Opportunismus mit dem
makabren Bonmot persiflierten: «La these, c'est quand le Nonce dit qu'il
faut brüler les Juifs; l'hypothese, c'est quand il dine chez M. de
Rothschild.» Im übrigen ist den Jesuiten irgendeine tagespolitische Aktivität
zumindest in der Schweiz nicht nachzuweisen. Das gilt vorab für ihre
fatale Berufung nach Luzern.

Während die erste Bundesverfassung den übrigen Orden keine Verbote
auferlegte, ging auch die 74er Revision mit ihnen immer noch glimpfliches
um als mit den Jesuiten. Der Verfassungsgesetzgeber wertete das monasti-
sche Leben und seinen Verzicht auf bürgerliche oder politische Rechte
weniger als Gefährdung der neuen Staatsform denn als Provokation führ

das aufgeklärte Zeitalter. Schon Bundesrat Dubs hat indes gewarnt, mit
solchen Argumenten die Klöster einfach «wegzudekretieren». Sonst könnte

man ebensosehr den Zölibat, die Messe, die Heiligenverehrung und die
Dogmen der katholischen Kirche abschaffen, womit nur wieder die
«frühere territoriale Glaubenseinheit» hergestellt und die «Glaubens- und
Kultusfreiheit» gerade negiert würde.

3. Die nachkonziliare Lage

a) Das Ende des politischen Katholizismus
Unterstellen wir Art. 51 und 52 BV eine rationale Begründung, so

wollte der historische Verfassungsgesetzgeber damit die politische Seite
des «Ultramontanismus» treffen und nicht etwa gegen katholische Dogmen

- in der 74er Revision z. B. gegen die Unfehlbarkeitserklärung des

Ersten Vatikanums - protestieren. Gelingt daher der Nachweis, dass
der politische Katholizismus endgültig der Geschichte angehört, dann
sind auch die umstrittenen Bestimmungen gegenstandslos geworden. Ein
Blick auf die Lehren der nachkonziliaren Kirche erleichtert uns diesen
Nachweis tatsächlich mehr, als selbst den «christlichdemokratischen»
Nachfahren der alten «KK-Partei» zuträglich ist.

Während sich Pius XII. in seiner bekannten «Toleranzformel» vom
6. Dezember 1953 noch an das «katholische Prinzip» und seine
jesuitische Modifikation hielt, fordert die Kirche seit ihrer Konzilserklärung
«Über die Religionsfreiheit», «dass in religiösen Dingen niemals jemand
gezwungen wird, gegen sein Gewissen zu handeln, und nicht daran
gehindert wird, privat oder öffentlich, als einzelner oder in Verbindung
mit andern nach seinem Gewissen zu handeln». Dieses Recht wiederum
gründe auf der «Würde der menschlichen Person selbst». Die Kirche

105



widerruft damit einerseits die Verwandlung der «Wahrheit» in ein

«Rechtssubjekt», anderseits ersetzt sie den «katholischen» durch den
«laikalen Staat», der sich in religiösen Fragen keine Entscheidung über
Wahrheit oder Irrtum anmasst. Dass ferner die Religionsfreiheit ohne die

übrigen Freiheitsrechte nicht zum Tragen kommt, ist keine Frage mehr.
Ja, die Pastoralkonstitution «Über die Kirche in der Welt von heute»
sieht im «Schutz dieser personalen Rechte» darüber hinaus «die notwendige

Bedingung dafür, dass die Bürger einzeln oder organisiert am öffentlichen

Leben und an der Leitung des Staates tätigen Anteil nehmen». So

wird die römische Kirche mit hundert-, wenn nicht zweihundertjähriger
Verspätung zum Anwalt jener freiheitlich-demokratischen Ordnung,
gegen die sie einst ihre Intelligenzia mobilisierte.

Schliesslich verzichtet auch die amtskirchliche Soziallehre der neueren
Zeit auf einen «Katholizismus», der seine Unvereinbarkeit mit jedem
'«Liberalismus» oder «Sozialismus» proklamieren müsste. Weder ist mehr
von einer «berufsständischen Ordnung» die Rede, noch gilt das
Privateigentum an den Produktionsmitteln weiterhin als «Naturrecht». Was von
der ursprünglichen Soziallehre bleibt, sind die Aktionsprinzipien der
Solidarität und der Subsidiarität, die indessen ein gesellschaftliches
Bezugssystem voraussetzen, das je nach dem Stand der Produktivkräfte
ebensowohl sozialistisch wie kapitalistisch verfasst sein kann, niemals
aber zu einer «freiheitsfeindlichen Kollektivierung» führen darf. Ob die
Kirche bei konkreteren Forderungen ein Hirtenamt oder ein Prophetenamt

in Anspruch nehme, braucht uns insofern nicht zu beschäftigen,
als feststeht, dass die katholischen Gläubigen dadurch zwar zum
Nachdenken, jedoch nicht zum bedingungslosen Nachvollzug verpflichtet werden.

Letzte Instanz bleibt hier für jeden das sachlich informierte Gewissen.

Hinzu kommt eine naturrechtliche Tradition, die selbst das
naturrechtlich argumentierende Lehramt noch relativiert, wenn anders die
Erkenntnis der politischen Wahrheit eine Frage der natürlichen Vernunft
sein soll. Mochte dieses Denken früher den Herrschaftsanspruch begründen,

was «Rom» als «Naturrecht» verkünde, sei für alle «Einsichtigen»
annehmbar, so folgt daraus heute die umgekehrte Auffassung, dass eine
bessere Zukunft auch ausserhalb der offiziellen Kirche entworfen und
verwirklicht werden könnte. Die politische Vergangenheit warnt die Kirche
vor jedem Triumphalismus und mahnt sie, die «Weltlichkeit der Welt»
(J. B. Metz) ernstzunehmen.

Trotz allem Wandel der katholischen Staats- und Gesellschaftslehre
artikuliert sich in unserm Land immer wieder das ungute Gefühl, «dass es
die konfessionell geprägte konservativ-christlichsoziale Partei der Schweiz
gibt, die mit politischen Mitteln die Grundsätze des römisch-katholischen
Glaubens und Denkens im Staate zur Geltung bringen will» (Rudolf
Pfister). Zahlreich sind daher die Stimmen, die von einer Aufhebung der
Ausnahmeartikel eine wahre «Kettenreaktion» katholischer Forderungen

106



befürchten. Der Katalog reiche von der Aufnahme voller diplomatischer
Beziehungen zum Vatikan bis zur Revision des Eherechts oder zur
staatlichen Bekenntnisschule. Sehen wir vom katholischen Selbstwiderspruch

einer «christlichen Partei» ab, so sind bei diesen Mutmassungen
folgende Momente zu beachten: 1. Diplomatische Beziehungen zum
Vatikan hören in dem Masse auf, ein Politikum zu sein, als mit dem politischen

Katholizismus auch die Zeit der entsprechenden Konkordate ein
Ende findet. Umgekehrt ist es gerade das schweizerische Staatsrecht, das
ob der kantonalen «Kirchenhoheit» und dem Genehmigungsvorbehalt
des Bundes bei der Zirkumskription der Bistümer (BV 50 IV) auf den

Konkordatsweg verweist, womit ein katholisches Interesse an diplomatischen

Beziehungen zum Vatikan nicht weniger legitim erscheint. 2.
Niemand ruft mehr einer Revision des Eherechts im «katholischen Sinne».
Die obligatorische Zivilehe, in can. 1063 CIC noch kategorisch verworfen,
gilt dem neuen Mischehendekret des Papstes vom 31. März 1970 als bare
Selbstverständlichkeit. Ebensowenig hat die Kirche gegen eine zivile Form
der Ehescheidung einzuwenden. Entgegen dem «Syllabus» und seinem
Spätzünder im heutigen Italien, wiewohl im Einklang mit dem Konzil
und den führenden Moraltheologen, konnte daher der Jesuitenpater Albert
Ziegler am 8. November 1970 dem Schweizer Radio erklären, «nicht in
der Verhinderung einer staatlichen Ehescheidung» liege «die Aufgabe der
Kirche, sondern im Bemühen, bessere, glücklichere und damit auch dauerhafte

Ehen ermöglichen zu helfen». Was 3. die Bekenntnisschule
angeht, erinnert die Konzilserklärung «Über die christliche Erziehung» die
«christlichen Eltern» tatsächlich an die «Pflicht, ihre Kinder, wann und
wo sie die Möglichkeit haben, katholischen Schulen anzuvertrauen». Und
die «Staatsgewalt» wiederum soll für die Verwirklichung dieses «Elternrechts»

die «öffentlichen Mittel» bereitstellen. Wie indes die Traktandenliste

für die «Synode 72» der Schweizer Katholiken zeigt, sind diese nicht
ohne weiteres gewillt, eine derart undifferenzierte Forderung des
kirchlichen Hirtenamtes einfach hinzunehmen. Ferner steht der «parteipolitische

Katholizismus» im Wort, keine Verfassungsrevision zu lasten der
prinzipiellen Neutralität der öffentlichen Schulen anzustreben, hat doch
Bundesrat Feldmann schon 1955 den damaligen Ständerat von Moos bei
der Zusicherung behaftet, «in seinen Kreisen denke niemand an weitere
verfassungsmässige Vorstösse auf konfessionellem Gebiet». Im übrigen
sind nach dem Konzil selbst katholische Privatschulen nicht mehr in der
Lage, sich weiterhin als Kaderschmieden des politischen Katholizismus
zu verstehen,
b) Das Ende des katholischen Konfessionalismus

War der konfessionelle Friede in der Vergangenheit zwar weniger
durch den Versuch einer existenziellen Rekatholisierung der Protestanten
als vielmehr durch das Prinzip einer institutionellen Rekatholisierung des
öffentlichen Bereichs gefährdet, verdient der nachkonziliare Szenenwech-

107



sei in der dogmatischen wie in der praktischen Toleranzfrage gleichwohl
unsere Beachtung.

Obschon sich die katholische Kirche in ihrem Dekret «Über den

Ökumenismus» nach wie vor zum Glauben bekennt, nur sie könne den

«Zutritt zu der ganzen Fülle der Heilsmittel» gewähren, billigt sie den

übrigen Kirchen «Bedeutung und Gewicht im Geheimnis des Heiles» zu.
Nicht weniger als um ihre Mitschuld an der Glaubensspaltung weiss sie,

dass ihr «Antlitz» heute den «getrennten Brüdern und der ganzen Welt
nicht recht aufleuchtet». Statt die nichtkatholischen Christen zur «Rückkehr»

einzuladen, will sie erst einmal sich selbst der «dauernden
Reformation» und «inneren Bekehrung» unterziehen. Sie lehnt Konversionen
nicht gerade ab, weiss jedoch, dass von ihnen keine Wiedervereinigung
der Christen zu erwarten ist. Ausdrücklich möchte sie ihren Missionsauftrag

nur «unter den Völkern und Gemeinschaften vollziehen, die
noch nicht an Christus glauben». Das Verhalten zu den nichtkatholischen
Christen aber soll nach den Gesetzen eines echten Dialogs erfolgen. Dieser
ist daher einerseits «auf der Ebene der Gleichheit» zu führen, anderseits

ohne subjektive Vorwegnahme der Ergebnisse, d. h. «ohne den künftigen

Anregungen des Heiligen Geistes vorzugreifen».
Testfall für den ökumenischen Ernst der katholischen Kirche ist das neue

Mischehenrecht, das am 1. Oktober 1970 die unglückliche Regelung des

Kirchlichen Gesetzbuches von 1918 endgültig ablöste. Danach hat der
nichtkatholische Teil keine Garantien mehr für den Glauben des Partners

oder die katholische Taufe und Erziehung der Kinder zu leisten.

Aufgehoben ist insbesondere der ominöse can. 1062, der den katholischen

Teil verpflichtete, «in kluger Weise um die Bekehrung des andern
Gatten zum katholischen Glauben besorgt zu sein». Der katholische Nup-
turient soll zwar versprechen, seiner Kirche treu zu bleiben und «nach
Kräften alles zu tun, dass alle seine Kinder in der katholischen Kirche
getauft und erzogen werden». Indessen darf er seinen Erziehungswillen
niemals gegen das - gleichberechtigte - Gewissen seines Partners
durchsetzen. Man mag an der Neuregelung beanstanden, dass die Mischehe
überhaupt noch einer Dispens bedarf, einer doppelten sogar, wenn sie

nicht nach katholischem Ritus eingegangen wird. Ebenso legalistisch ist
die weitere Bestimmung, die für die «Heilung» der «ungültigen» Mischehen

(sanatio in radice) ein besonderes Verfahren vorsieht. Nichtsdestoweniger

hat die katholische Kirche auch in dieser Frage aufgehört, um der
«Wahrheit» willen lieblos zu sein.
c) Jesuiten und Klöster als Exponenten der erneuerten Kirche

Die Fronten haben sich verkehrt. Orden, die früher einen starren
Integralismus vertraten, kämpfen heute für Ökumene und Freiheit. Ihre
Wortführer sind oft progressiver als die inzwischen etablierten Gegner
von gestern.

Niemand ausser Johannes XXIII. hat zur ökumenischen Öffnung der

108



katholischen Kirche soviel beigetragen wie der Jesuitenpater Kardinal
Bea. Die 31. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu von 1965/66
übertraf im «demütigen Schuldbekenntnis für alle Verfehlungen gegen die
Einheit, die Glieder der Gesellschaft früher oder in neueren Zeiten
begangen haben», selbst noch das Konzil. Dass schliesslich die Kirche mit
ihrer Deklaration der Religionsfreiheit das «katholische Prinzip» des

konstantinischen Zeitalters überwinden konnte, ist in erster Linie dem
Lebenswerk des amerikanischen Jesuiten John C. Murray zu verdanken.
In den Schriften Karl Rahners, eines weiteren Jesuiten also, finden wir
die Grundlagen des gegenwärtigen Dialogs zwischen Katholiken und
Marxisten. Dabei sind sich die Gesprächspartner heute schon einig, dass
ein Marxismus, der auf die militant-atheistische Komponente verzichtet,
dem christlichen Glauben durchaus entsprechen kann.

Bei den übrigen Orden, die unter den verfassungsrechtlichen
Einschränkungen leiden, wären ähnliche Entwicklungen festzuhalten. Die
Dominikaner z. B., die erst 1890 wieder in die Schweiz kamen, sehen sich
bei der Bewältigung ihrer Vergangenheit vielleicht noch grösserer Tragik
gegenüber als die Jesuiten. Zum Thema «Politisches Dominikanertum»
sagt Gonsalv Mainberger, Prior der «Zürcher Dominikaner», jedenfalls
deutliche Worte über die «ideologieverdächtige Glorifizierung» des
thomistischen Erbes, über eine inquisitorische Tradition mit «heiliggesprochenen

Fanatikern» und «Hasspredigern». Ja, er scheut sich nicht, im
Dominikaner Thomas de Torquemada jenen Grossinquisitor zu erkennen,
«in dem die spanischen Juden ihren ersten Hitler gefunden hatten». Der
Mut zur Wahrheit spricht für sich selbst.

Mag der Wille des historischen Verfassungsgesetzgebers zumindest
den Jesuiten gegenüber politisch vertretbar erscheinen, so konfrontiert
sie uns heute mit einem Ausnahmerecht, das jede rationale Grundlage

entbehrt. Davon abgesehen haben die konfessionellen Artikel ihr
Ziel nie erreicht. Statt den politischen Katholizismus einzudämmen, müssten

sie ihn dialektisch reproduzieren. Das Minoritätsbewusstsein, das
diese Bestimmungen erzeugten, diente wie nichts sonst der Agitation für
die «katholische Sache». Dass die politische Linke unter dieser Konstellation

ihr besonderes Nachsehen hatte, versteht sich am Rande, verlor sie

doch allzuviel von ihrem objektiven Potential an eine «Kampfgemeinschaft»,

die während Jahrzehnten «zum reaktionärsten Flügel des politischen

Katholizismus in der ganzen Welt» (Schmid-Ammann) gehörte. Die
kontraproduktive Funktion der verfassungsrechtlichen Verbote gegenüber
katholischen Orden aber sollten wenigstens jene bedenken, die darin
«immer noch notwendige schweizerisch-eidgenössische Demokratie- und
Neutralitätsschutz- und Trutzartikel» (Walter Nelz) erkennen und offenbar

nicht in der Lage sind, den heutigen Aufbruch der «römischen»
Kirche zur Katholizität auch schon als das Ende des «Katholizismus»
zu deuten.

109



Literaturhinweise
Max Geiger, Geschichtliche und grundsätzliche Überlegungen zur

Jesuitenfrage und zum Problem des politischen Katholizismus, «Reformatio»,
5. Jg. (1956), S. 143 ff, 205 ff.

Albert Gnägi, Katholische Kirche und Demokratie, Einsiedeln 1970.
Kägi/Ziegler/Pfister/Dürrenmatt, Jesuiten - Protestanten - Demokratie,

Zürich 1968.
Gonsalv Mainberger, Politisches Dominikanertum, Zürich 1970.
Paul Schmid-Ammann, Der politische Katholizismus, Bern 1945.
Alexander Schwan, Katholische Kirche und pluralistische Politik,

Tübingen 1966.
Ferdinand Strobel, Die Jesuiten und die Schweiz im XIX. Jahrhundert,

Olten-Freiburg i. Br. 1955. Zur Jesuitenfrage in der Schweiz, Zürich
1965.
Sondernummern von Zeitschriften: «Civitas», 25. Jg. (1970), Nr. 9/10;

«Reformatio», 5. Jg. (1955), Heft 2/3; 18. Jg. (1969), Heft 5.

Zur These vom «Selbstwiderspruch einer christlichen Partei» sei
verwiesen auf Argumentation und Belegstellen in «Civitas», 25. Jg. (1970),
Nr. 12, S. 990 ff.

Dr. Irma Rutz-Weiss

Zur Sozialwidrigkeit der herkömmlichen
Strafvollzugsverhältnisse (II)

Unschwer zu erkennen ist, dass die Gefängnisse auch in unserem
Sozialstaat Fremdgebiete sind: der soziale Schutz des Gefangenen, die
soziale Förderung und soziale Sicherung sind nicht oder unzureichend
verwirklicht. Der vielfach überhaupt fehlende oder aber unzulängliche
Versicherungsschutz gegen Arbeitsunfälle ist dabei das stossendste Merkmal.

(So hat der Kanton Tessin zwar die neueste Strafanstalt der Schweiz;
eine Unfallversicherung zugunsten der Insassen besteht jedoch nicht.) -
Aber auch Betriebsschutz, Arbeitsinspektion, Arbeitsmedizin fehlen gros-
senteils. - Und schliesslich darf vielleicht auch einmal darauf hingewiesen
werden, dass es kaum gerechtfertigt erscheint, die Jugendlichen, die im
freien bürgerlichen Leben vom öffentlichen Arbeitsgesetz sowie nach
Dienstvertragsrecht hinsichtlich Ruhezeit und Ferienanspruch besonders
geschützt werden, im Vollzug der oft mehrjährigen Massnahmen ausserhalb

all dieser Schutznormen zu stellen. (In Schweden haben, nebenbei
bemerkt, auch erwachsene Delinquenten mit langen Freiheitsstrafen einen
Ferienanspruch.)

Dass die soziale Förderung in den Straf- und Massnahmenvollzugs-

110


	Jesuiten und Klöster in politischer Sicht

