Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft und Kultur
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 50 (1971)

Heft: 4

Artikel: Jesuiten und Kldster in politischer Sicht
Autor: Spieler, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-338369

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-338369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler
Jesuiten und Kloster in politischer Sicht

Zur Kritik des Jesuiten- und Klosterartikels der Bundesverfassung

Die konfessionellen Artikel 51 und 52 unserer Bundesverfassung sind
Ausnahmerecht geworden. Wie Prof. Werner Kdgi in seinem «Gutachten
zum Jesuiten- und Kloster-Artikel der Bundesverfassung» urteilt, wider-
sprechen diese Normen «heute» ebensosehr den «Anforderungen der
Praktikabilitit»> wie dem «Gebot der Zweckmissigkeit» und selbst dem
Prinzip der «Legitimitidt». Als Massnahmen gegen den «politischen Ka-
tholizismus» und den «katholischen Konfessionalismus» gedacht, entfillt
mit dem Seclbstverstindnis der nachkonziliaren Kirche aber auch jedes
Argument fiir den Sinn solcher Bestimmungen. Uber diesen zweiten oder
politischen Aspekt des Themas handeln die folgenden Uberlegungen,
wahrend die juristische Seite des Problems in einem spiteren Beitrag er-
ortert werden soll.

1. Der Sinn von Art. 51 und 52 BV

Was die Verfassung mit dem sogenannten «Jesuiten»- und «Kloster-
verbot» bezweckt, geht aus den beiden Kriterien von BV 51 II hervor. Die
einschldgigen Rechtssdtze lauten:

«Art. 51. Der Orden der Jesuiten und die ihm affiliierten Gesell-
schaften diirfen in keinem Teile der Schweiz Aufnahme finden, und es ist
ihren Gliedern jede Wirksamkeit in Kirche und Schule untersagt. Dieses
Verbot kann durch Bundesbeschluss auch auf andere geistliche Orden
ausgedehnt werden, deren Wirksamkeit staatsgefdhrlich ist oder den
Frieden der Konfessionen stort (Hervorhebungen vom Verfasser). Art. 52.
Die Errichtung neuer und die Wiederherstellung aufgehobener Kloster
oder religioser Orden ist unzuldssig.»

Die Verfassung stellt somit die juristisch unwiderlegbare Vermutung
auf, die blosse Existenz des Jesuitenordens und etwaiger «Tochtergesell-
schaften», aber auch «jede Wirksamkeit» einzelner «ihrer Glieder» in
«Kirche und Schule» sei «staatsgefihrlich» und store den «Frieden der
Konfessionen». Die ndmliche Vermutung gilt offenbar nicht weniger fiir
«Kloster oder religiose Orden», die daher auf den Status quo von 1874
beschrdankt bleiben. Folglich liegt der Sinn der beiden Artikel im verfas-
sungsrechtlichen Schutz vor den verfassungsrechtlich prasumierten Fein-
den der bestehenden Ordnung.

Manche Gegner der Ausnahmeartikel sehen nun im konstitutionellen
Verdikt iiber katholische, amtskirchlich approbierte Gemeinschaften ein
willkiirliches «Diktat der Sieger» im Sonderbundskricg, das ausserdem
bei der ersten Totalrevision der Verfassung noch anmassender radikali-
siert worden sei. Fiir den Jesuitenpater Ferdinand Strobel zum Beispiel

101



manifestiert sich hier nichts weiter als der — in einer «Siedehitze von Wut
und Hass» entfesselte — «Vernichtungswille gegen den politischen und
kirchlich-weltanschaulichen Gegner». Was immer jedoch an irrationalen
Motiven die Entscheidungen des Souverdns von 1848 und 1874 beein-
flusst haben mag, die urspriingliche «Ratio» der fraglichen Artikel ist
gerade dann nicht nur «irrational», wenn man von jenen Massstaben
ausgeht, nach denen wir heute fiir die Aufhebung dieser Bestimmungen
eintreten sollten, und das heisst: nach den Massstidben einer freiheitlich-
demokratischen Rechtsordnung.

2. Die historische Begriindung
a) Die Intoleranz des politischen Katholizismus

Ob katholische Orden irgendeinmal im juristischen Sinne «staatsgefihr-
lich» waren, lassen wir vorerst dahingestellt. Politisch gesehen enthielt je-
denfalls schon die amtskirchliche Ideologie des vergangenen Jahrhunderts
eine so klare Absage an die moderne Staatsidee, dass die Viter unserer
Verfassung den Katholizismus insgesamt als «staatsfeindlich» und je nach
seinem Machtpotential auch als «staatsgefdhrlich» beurteilen mussten.

Seit Konstantin dem Grossen beanspruchte die Kirche den Status einer
exklusiven Staatsreligion. Nur die «Wahrheit» hatte ein «Recht auf
Dasein». Ein oOffentliches Bekenntnis der Nichtchristen wurde unter-
driickt, wahrend die a priori béswilligen «Apostaten», «Hiretiker» oder
«Schismatiker» einem eigentlichen Glaubenszwang — seit dem 13. Jahr-
hundert dem Inquisitionsverfahren — ausgesetzt waren. Dieser «politischen
Theologie» trug selbst das nachreformatorische Territorialitdtsprinzip
(cuius regio, eius religio) noch Rechnung, wenn anders damit wenigstens
der Grundsatz des «katholischen Staates» unangefochten blieb. Viel
weiter gehen demgegeniiber die Zielsetzungen der revolutiondren Bour-
geoisie des 18. und des 19. Jahrhunderts. Die liberalen Grundreciite
stellen das «katholische Prinzip» iiberhaupt in Frage. Bereits 1791 ver-
urteilt daher Pius VI. die Forderungen der Franzosischen Revolution als
«Ungetliime» (monstra). 1832 erscheint die Enzyklika «Mirari vos», worin
Gregor XVI. sich iiber die Pressefreiheit beklagt und die Gewissensfrei-
heit gar als «Wahnsinn» (deliramentum) oder «alles verpestenden Irrtum»
(pestilentissimus error) anprangert. In Pius’ IX. «Syllabus» von 1864 wird
einmal mehr mit dem «Anathema» bedacht, wer sich weigere, «die
katholische Religion als einzige Religion eines Staatswesens anzuerkennen,
unter Ausschluss aller iibrigen Arten von Gottesverehrung». Und noch
1888 schreibt Leo XIIL. die Enzyklika «Libertas praestantissimum» ge-
gen jene, die versuchten, «die Gedankenfreiheit, Pressefreiheit, Lehrfrei-
heit sowie die unterschiedslose Religionsfreiheit zu fordern, zu verteidigen
‘oder zu gewihren, als seien dies Rechte, welche die Natur dem Menschen
verlichen habe». Uberfliissig zu sagen, dass mit der grundsitzlichen
Ablehnung liberaler Grundrechte auch die Mdoglichkeit entfiel, eine funk-

102



tionsfdhige Demokratie zu bejahen. Selbst die Soziallehre der Pdpste muss-
te unter den Ideologieverdacht fallen, nur wieder dem kirchlichen Absolu-
tismus zu dienen. Auffallend war, dass die erste Sozialenzyklika, «Rerum
novarum», zu einer Zeit erschien, da die Kirche in den westeuropdischen
Demokratien (mit Ausnahme Italiens) katholische Parteien systematisch
zu fordern begann. Katholische Parteien aber boten in den laikal verfass-
ten Staaten die letzte Chance, das «katholische Prinzip» doch noch eines
Tages zur Geltung zu bringen. Thr Erfolg indessen hing nicht zuletzt da-
von ab, dass sie den gesellschaftspolitischen Alternativen des Liberalismus
und des Sozialismus mit einer eigenstindigen Doktrin begegnen konnten.

In der Schweiz endlich blieb die Feindschaft des politischen Katholizis-
mus gegeniiber der freiheitlich-demokratischen Rechtsordnung so wenig
theoretisch wie in den Nachbarlindern. Das «katholische Prinzip» wider-
strebte der Griindung eines laikalen Bundesstaates, hitte dieser doch die
Souverinitit der katholisch gebliebenen Kantone tangiert. Die Fiihrer des
Sonderbundes und der pépstliche Nuntius fanden sich denn auch in der
gemeinsamen Sorge um die Eigenstaatlichkeit des «Corpus catholicumy».
Der Sonderbundskrieg wurde folgerichtig «ein Weltanschauungskrieg, ein
ideologischer Krieg» (Strobel). Was also konnte noch der Annahme ent-
gegenstehen, dieser Katholizismus wiirde immer wieder nach Moglichkei-
ten suchen, den Bundesstaat oder wenigstens seine materielle Verfassung
in Frage zu stellen? Die Annahme schien um so mehr berechtigt, als eine
kraftig expandierende Katholikenpartei verschiedene Vorschriften des Syl-
labus oder des kirchlichen Gesetzbuches in staatliches Recht iiberfiihren
wollte. Die Maximalforderung nach dem «katholischen Staat» wurde of-
fiziell zwar nicht vertreten, wohl aber hinter den Kulissen, etwa im Philo-
sophieunterricht (!) katholischer Mittelschulen doziert. Hinzukam eine
gesellschaftspolitische Programmatik, die das bestehende Klassensystem
nicht etwa zu iiberwinden, sondern durch «organische» Strukturen zu ver-
hirten wie zu verschleiern suchte. Im autoritdren Denken hatten Konfes-
sions- und Gesellschaftspolitik ihren gemeinsamen Nenner gefunden.

b) Die Intoleranz des katholischen Konfessionalismus

Der erste Vorwurf, den die Verfassung an die Adresse der Jesuiten
und anderer Ordensgemeinschaften richtet, ist die Grundlage der zweiten
Anklage. Die Kirche, der die Betroffenen dienten, storte den konfessionel-
len Frieden namlich weniger durch den Drang nach einer Rekatholisierung
evangelischer Christen als vielmehr durch ihre Politik.

Seit Augustinus unterscheidet die Kirche zwischen einer «dogmatischen»
und einer «praktischen Toleranz». Hatte man mit jener den eigenen Aus-
schliesslichkeitsanspruch aufgegeben, so hielt man diese den «ungldubi-
gen» Nichtchristen, Generationen nach der Reformation aber auch den
«irrgldubigen» Christen gegeniiber fiir angebracht. Wie die «dogmati-
sche Intoleranz» daher die Rekatholisierung forderte, bestimmte die
«praktische Toleranz» deren Methoden. Gegen eine solche Unterschei-

103



dung wire an sich nichts einzuwenden, da der «konfessionelle Friede»
keine konfessionelle Bestandesgarantie meint und demnach die Werbung
fiir ein Bekenntnis solange zuldsst, als sie frei von Druckmitteln, falschen
Versprechungen oder Verunglimpfungen des Gegners erfolgt. Hat sich
die Kirche des 19. Jahrhunderts solcher Loyalitit beflissen? Vieles,
was wir heute als Verunglimpfung empfinden wiirden, gehdrte zwei-
fellos zum verbalen Grobianismus des Zeitgeistes. Auch wiren eigent-
liche Ubergriffe der Kirche wie etwa im Fall Mortara niemals zu Staats-
affaren geworden, hitte hier nicht die Ausnahme die tolerantere Regel
bestdtigt. Indessen reduzierte das «katholische Prinzip» die «praktische
Toleranz» auf das blosse Verbot des Glaubenszwangs. Im «katholischen
Staat» wire die Auseinandersetzung mit den Andersgldubigen demnach
einer einseitigen Indoktrination gewichen. Wenn die Kirche daher nicht
so weit gehen wollte, dann nur aus taktischen Griinden. Mithin musste
der politische Katholizismus den konfessionellen Frieden — zumindest
latent — gefdhrden.

Unsere Uberlegungen bestédtigen sich neuerdings am Beispiel der
Schweiz. Seit dem frithen 17.Jahrhundert ist von einer Missionierung
protestantischer Gebiete nichts mehr zu horen. Trotzdem war der konfes-
sionelle Friede im vergangenen Jahrhundert gebrochen. Warum? Strobel
hilt dafiir die simple Erkldarung bereit, die laizistischen Radikalen seien
eben die «konfessionellen Friedensstorer» gewesen. Badener Artikel und
aargauische Klosteraufhebung wiirden diese These bestdtigen, hitte nicht
die romische Kirche den radikalen Ansturm durch ihre eigene Fortschritts-
feindlichkeit provoziert. Strobel berichtet mit Genugtuung, wie sehr da-
mals die «Volksmissionen» den politischen Katholizismus starkten . . .
c¢) Jesuiten und Kloster als Exponenten des militanten Katholizismus

Die Frage bleibt bestehen, weshalb die Viter der Verfassung einzelnen
Vereinigungen oder Gliedern der romischen Kirche anlasteten, was die-
selbe als ganze betraf. Dachten jene nicht konsequenter, die einen gene-
rellen «Staatsschutzartikel gegen die katholische Kirche» vorschlugen?
Offensichtlich schreckte der Verfassungsgesetzgeber davor zuriick, die
gesamte Titigkeit der Kirche einzuschrinken und begniigte sich deshalb
mit einem Schlag gegen ihre Exponenten.

Obschon die Jesuiten nach der Bestitigungsbulle von 1540 auch als
«Kampfesorden gegen die Reformation» (Fritz Fleiner) wirken sollten,
unterlag ihre Tatigkeit weitgehend den Einschrankungen des konfessio-
nellen Territorialitdtsprinzips. Dass sie eine besondere «Jesuitenmoral»
entwickelt hitten, ist historisch unhaltbar. Hingegen wurde in keine
andere Organisation so viel Geist investiert, um den politischen Katholi-
zismus zu verteidigen. Vollends nach ihrer zeitweiligen Aufhebung (1773—
1814) suchten die Jesuiten ihre Papsttreue bis zu einer exzessiven Re-
staurationsideologie zu kultivieren. Das wichtigste Ordensorgan, die «Ci-
vilta Cattolica», stand ganz auf der Seite des «Syllabus», den sie den

104



Angriffen der zivilisierten Welt gegeniiber mit der sonderbaren Distink-
tion von «These und Hypothese» verteidigte. Danach sollte die «These»
staatsrechtlicher Intoleranz als normatives Ziel katholischer Politik gel-
ten, wahrend die «Hypothese» einer freiheitlichen Verfassung dort zu ver-
treten wire, wo sich die Katholiken in der Minderheit befinden. Wir ver-
stehen, wenn die Pariser Intellektuellen diesen Opportunismus mit dem
makabren Bonmot persiflierten: «La these, c’est quand le Nonce dit qu’il
faut briler les Juifs; I’hypothese, c’est quand il dine chez M. de Roth-
schild.» Im iibrigen ist den Jesuiten irgendeine tagespolitische Aktivitit
zumindest in der Schweiz nicht nachzuweisen. Das gilt vorab fiir ihre
fatale Berufung nach Luzern. ‘

Wihrend die erste Bundesverfassung den iibrigen Orden keine Verbote
auferlegte, ging auch die 74er Revision mit ihnen immer noch glimpfliches
um als mit den Jesuiten. Der Verfassungsgesetzgeber wertete das monasti~
sche Leben und seinen Verzicht auf biirgerliche oder politische Rechte
weniger als Gefdhrdung der neuen Staatsform denn als Provokation fis:
das aufgekldrte Zeitalter. Schon Bundesrat Dubs hat indes gewarnt, mit
solchen Argumenten die Kloster einfach «wegzudekretieren». Sonst konn-
te man ebensosehr den Zolibat, die Messe, die Heiligenverehrung und die
Dogmen der katholischen Kirche abschaffen, womit nur wieder die
«friihere territoriale Glaubenseinheit» hergestellt und die «Glaubens- und
Kultusfreiheit» gerade negiert wiirde.

3. Die nachkonziliare Lage

a) Das Ende des politischen Katholizismus

Unterstellen wir Art. 51 und 52 BV eine rationale Begriindung, so
wollte der historische Verfassungsgesetzgeber damit die politische Seite
des «Ultramontanismus» treffen und nicht etwa gegen katholische Dog-
men — in der 74er Revision z. B. gegen die Unfehlbarkeitserkldarung des
Ersten Vatikanums — protestieren. Gelingt daher der Nachweis, dass
der politische Katholizismus endgiiltig der Geschichte angehdrt, dann
sind auch die umstrittenen Bestimmungen gegenstandslos geworden. Ein
Blick auf die Lehren der nachkonziliaren Kirche erleichtert uns diesen
Nachweis tatsdchlich mehr, als selbst den «christlichdemokratischen»
Nachfahren der alten «KK-Partei» zutriglich ist.

Wihrend sich Pius XII. in seiner bekannten «Toleranzformel» vom
6. Dezember 1953 noch an das «katholische Prinzip» und seine jesui-
tische Modifikation hielt, fordert die Kirche seit ihrer Konzilserklirung
«Uber die Religionsfreiheit», «dass in religiésen Dingen niemals jemand
gezwungen wird, gegen sein Gewissen zu handeln, und nicht daran ge-
hindert wird, privat oder offentlich, als einzelner oder in Verbindung
mit andern nach seinem Gewissen zu handeln». Dieses Recht wiederum
grinde auf der «Wiirde der menschlichen Person selbst». Die Kirche

105



widerruft damit einerseits die Verwandlung der «Wahrheit» in ein
«Rechtssubjekt», anderseits ersetzt sie den «katholischen» durch den
«laikalen Staat», der sich in religiosen Fragen keine Entscheidung iiber
Wahrheit oder Irrtum anmasst. Dass ferner die Religionsfreiheit ohne die
iibrigen Freiheitsrechte nicht zum Tragen kommt, ist keine Frage mehr.
Ja, die Pastoralkonstitution «Uber die Kirche in der Welt von heute»
sicht im «Schutz dieser personalen Rechte» dariiber hinaus «die notwen-
dige Bedingung dafiir, dass die Biirger einzeln oder organisiert am 6ffent-
lichen Leben und an der Leitung des Staates tdtigen Anteil nehmen». So
wird die romische Kirche mit hundert-, wenn nicht zweihundertjahriger
Verspdatung zum Anwalt jener freiheitlich-demokratischen Ordnung, ge-
gen die sie einst ihre Intelligenzia mobilisierte.

Schliesslich verzichtet auch die amtskirchliche Soziallehre der neueren
Zeit auf einen «Katholizismus», der seine Unvereinbarkeit mit jedem
4Liberalismus» oder «Sozialismus» proklamieren miisste. Weder ist mehr
von einer «berufsstandischen Ordnung» die Rede, noch gilt das Privat-
eigentum an den Produktionsmitteln weiterhin als «Naturrecht». Was von
der urspriinglichen Soziallehre bleibt, sind die Aktionsprinzipien der
Solidaritdt und der Subsidiaritdt, die indessen ein gesellschaftliches Be-
zugssystem voraussetzen, das je nach dem Stand der Produktivkrifte
ebensowohl sozialistisch wie kapitalistisch verfasst sein kann, niemals
aber zu einer «freiheitsfeindlichen Kollektivierung» fithren darf. Ob die
Kirche bei konkreteren Forderungen ein Hirtenamt oder ein Propheten-
amt in Anspruch nehme, braucht uns insofern nicht zu beschiftigen,
als feststeht, dass die katholischen Glaubigen dadurch zwar zum Nach-
denken, jedoch nicht zum bedingungslosen Nachvollzug verpflichtet wer-
den. Letzte Instanz bleibt hier fiir jeden das sachlich informierte Gewis-
sen. Hinzu kommt eine naturrechtliche Tradition, die selbst das natur-
rechtlich argumentierende Lehramt noch relativiert, wenn anders die
Erkenntnis der politischen Wahrheit eine Frage der natiirlichen Vernunft
sein soll. Mochte dieses Denken frither den Herrschaftsanspruch begriin-
den, was «Rom» als «Naturrecht» verkiinde, sei fiir alle «Einsichtigen»
annehmbar, so folgt daraus heute die umgekehrte Auffassung, dass eine
bessere Zukunft auch ausserhalb der offiziellen Kirche entworfen und
verwirklicht werden konnte. Die politische Vergangenheit warnt die Kirche
vor jedem Triumphalismus und mahnt sie, die «Weltlichkeit der Welt»
(J. B. Metz) ernstzunehmen.

Trotz allem Wandel der katholischen Staats- und Gesellschaftslehre
artikuliert sich in unserm Land immer wieder das ungute Gefiihl, «dass es
die konfessionell geprigte konservativ-christlichsoziale Partei der Schweiz
gibt, die mit politischen Mitteln die Grundsitze des romisch-katholischen
Glaubens und Denkens im Staate zur Geltung bringen will> (Rudolf
Pfister). Zahlreich sind daher die Stimmen, die von einer Aufhebung der
Ausnahmeartikel eine wahre «Kettenreaktion» katholischer Forderungen

106



befiirchten. Der Katalog reiche von der Aufnahme voller diplomatischer
Bezichungen zum Vatikan bis zur Revision des Eherechts oder zur
staatlichen Bekenntnisschule. Sehen wir vom katholischen Selbstwider-
spruch einer «christlichen Partei» ab, so sind bei diesen Mutmassungen
folgende Momente zu beachten: 1. Diplomatische Beziehungen zum Va-
tikan horen in dem Masse auf, ein Politikum zu sein, als mit dem politi-
schen Katholizismus auch die Zeit der entsprechenden Konkordate ein
Ende findet. Umgekehrt ist es gerade das schweizerische Staatsrecht, das
ob der kantonalen «Kirchenhoheit» und dem Genehmigungsvorbehalt
des Bundes bei der Zirkumskription der Bistiimer (BV 50 IV) auf den
Konkordatsweg verweist, womit ein katholisches Interesse an diplomati-
schen Beziehungen zum Vatikan nicht weniger legitim erscheint. 2. Nie-
mand ruft mehr einer Revision des Eherechts im «katholischen Sinne».
Die obligatorische Zivilehe, in can. 1063 CIC noch kategorisch verworfen,
gilt dem neuen Mischehendekret des Papstes vom 31. Mirz 1970 als bare
Selbstverstdandlichkeit. Ebensowenig hat die Kirche gegen eine zivile Form
der Ehescheidung einzuwenden. Entgegen dem «Syllabus» und seinem
Spatziinder im heutigen Italien, wiewohl im Einklang mit dem Konzil
und den fithrenden Moraltheologen, konnte daher der Jesuitenpater Albert
Ziegler am 8. November 1970 dem Schweizer Radio erkldren, «nicht in
der Verhinderung einer staatlichen Ehescheidung» liege «die Aufgabe der
Kirche, sondern im Bemiihen, bessere, gliicklichere und damit auch dauer-
hafte Ehen ermdglichen zu helfen». Was 3. die Bekenntnisschule an-
geht, erinnert die Konzilserklarung «Uber die christliche Erziechung» die
«christlichen Eltern» tatsdchlich an die «Pflicht, ihre Kinder, wann und
wo sie die Mdglichkeit haben, katholischen Schulen anzuvertrauen». Und
die «Staatsgewalt» wiederum soll fiir die Verwirklichung dieses «Eltern-
rechts» die «Offentlichen Mittel» bereitstellen. Wie indes die Traktanden-
liste fiir die «Synode 72» der Schweizer Katholiken zeigt, sind diese nicht
ohne weiteres gewillt, eine derart undifferenzierte Forderung des kirch-
lichen Hirtenamtes einfach hinzunehmen. Ferner steht der «parteipoliti-
sche Katholizismus» im Wort, keine Verfassungsrevision zu lasten der
prinzipiellen Neutralitdt der offentlichen Schulen anzustreben, hat doch
Bundesrat Feldmann schon 1955 den damaligen Stinderat von Moos bei
der Zusicherung behaftet, «in seinen Kreisen denke niemand an weitere
verfassungsmissige Vorstosse auf konfessionellem Gebiet». Im iibrigen
sind nach dem Konzil selbst katholische Privatschulen nicht mehr in der
Lage, sich weiterhin als Kaderschmieden des politischen Katholizismus
zu verstehen.
b) Das Ende des katholischen Konfessionalismus

War der konfessionelle Friede in der Vergangenheit zwar weniger
durch den Versuch einer existenziellen Rekatholisierung der Protestanten
als vielmehr durch das Prinzip einer institutionellen Rekatholisierung des
offentlichen Bereichs gefdhrdet, verdient der nachkonziliare Szenenwech-

107



sel in der dogmatischen wie in der praktischen Toleranzfrage gleichwohl
unsere Beachtung.

Obschon sich die katholische Kirche in ihrem Dekret «Uber den
Okumenismus» nach wie vor zum Glauben bekennt, nur sie konne den
«Zutritt zu der ganzen Fiille der Heilsmittel» gewidhren, billigt sie den
iibrigen Kirchen «Bedeutung und Gewicht im Geheimnis des Heiles» zu.
Nicht weniger als um ihre Mitschuld an der Glaubensspaltung weiss sie,
dass ihr «Antlitz» heute den «getrennten Briidern und der ganzen Welt
nicht recht aufleuchtet». Statt die nichtkatholischen Christen zur «Riick-
kehr» einzuladen, will sie erst einmal sich selbst der «dauernden Re-
formation» und «inneren Bekehrung» unterziehen. Sie lehnt Konversionen
nicht gerade ab, weiss jedoch, dass von ihnen keine Wiedervereinigung
der Christen zu erwarten ist. Ausdriicklich mochte sie ihren Missions-
auftrag nur «unter den Vilkern und Gemeinschaften vollziehen, die
noch nicht an Christus glauben». Das Verhalten zu den nichtkatholischen
Christen aber soll nach den Gesetzen eines echten Dialogs erfolgen. Dieser
ist daher einerseits «auf der Ebene der Gleichheit» zu fiihren, ander-
seits ohne subjektive Vorwegnahme der Ergebnisse, d. h. «ohne den kiinf-
tigen Anregungen des Heiligen Geistes vorzugreifen».

Testfall fiir den 6kumenischen Ernst der katholischen Kirche ist das neue
Mischehenrecht, das am 1. Oktober 1970 die ungliickliche Regelung des
Kirchlichen Gesetzbuches von 1918 endgiiltig abloste. Danach hat der
nichtkatholische Teil keine Garantien mehr fiir den Glauben des Part-
ners oder die katholische Taufe und Erziehung der Kinder zu leisten.
Aufgehoben ist insbesondere der omindse can. 1062, der den katholi-
schen Teil verpflichtete, «in kluger Weise um die Bekehrung des andern
Gatten zum katholischen Glauben besorgt zu sein». Der katholische Nup-
turient soll zwar versprechen, seiner Kirche treu zu bleiben und «nach
Kriaften alles zu tun, dass alle seine Kinder in der katholischen Kirche
getauft und erzogen werden». Indessen darf er seinen Erziehungswillen
niemals gegen das — gleichberechtigte — Gewissen seines Partners durch-
setzen. Man mag an der Neuregelung beanstanden, dass die Mischehe
iiberhaupt noch einer Dispens bedarf, einer doppelten sogar, wenn sie
nicht nach katholischem Ritus cingegangen wird. Ebenso legalistisch ist
die weitere Bestimmung, die fiir die «Heilung» der «ungiiltigen» Misch-
ehen (sanatio in radice) ein besonderes Verfahren vorsieht. Nichtsdesto-
weniger hat die katholische Kirche auch in dieser Frage aufgehort, um der
«Wahrheit» willen lieblos zu sein.

c) Jesuiten und Kloster als Exponenten der erneuerten Kirche

Die Fronten haben sich verkehrt. Orden, die friiher einen starren In-
tegralismus vertraten, kdmpfen heute fiir Okumene und Freiheit. Thre
Wortfiihrer sind oft progressiver als die inzwischen etablierten Gegner
von gestern.

Niemand ausser Johannes X XIII. hat zur 6kumenischen Offnung der

108



katholischen Kirche soviel beigetragen wie der Jesuitenpater Kardinal
Bea. Die 31. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu von 1965/66
tibertraf im «demiitigen Schuldbekenntnis fiir alle Verfehlungen gegen die
Einheit, die Glieder der Gesellschaft frither oder in neueren Zeiten
begangen haben», selbst noch das Konzil. Dass schliesslich die Kirche mit
ihrer Deklaration der Religionsfreiheit das «katholische Prinzip» des
konstantinischen Zeitalters iiberwinden konnte, ist in erster Linie dem
Lebenswerk des amerikanischen Jesuiten John C. Murray zu verdanken.
In den Schriften Karl Rahners, eines weiteren Jesuiten also, finden wir
die Grundlagen des gegenwdartigen Dialogs zwischen Katholiken und
Marxisten. Dabei sind sich die Gesprichspartner heute schon einig, dass
cin Marxismus, der auf die militant-atheistische Komponente verzichtet,
dem christlichen Glauben durchaus entsprechen kann.

Bei den iibrigen Orden, die unter den verfassungsrechtlichen Ein-
schrinkungen leiden, wiren dhnliche Entwicklungen festzuhalten. Die
Dominikaner z. B., die erst 1890 wieder in die Schweiz kamen, sehen sich
bei der Bewiltigung ihrer Vergangenheit vielleicht noch grosserer Tragik
gegeniiber als die Jesuiten. Zum Thema «Politisches Dominikanertums»
sagt Gonsalv Mainberger, Prior der «Ziircher Dominikaner», jedenialls
deutliche Worte iiber die «ideologieverdichtige Glorifizierung» des tho-
mistischen Erbes, iiber eine inquisitorische Tradition mit «heiliggespro-
chenen Fanatikern» und «Hasspredigern». Ja, er scheut sich nicht, im
Dominikaner Thomas de Torquemada jenen Grossinquisitor zu erkennen,
«in dem die spanischen Juden ihren ersten Hitler gefunden hatten». Der
Mut zur Wahrheit spricht fiir sich selbst.

Mag der Wille des historischen Verfassungsgesetzgebers zumindest
den Jesuiten gegeniiber politisch vertretbar erscheinen, so konfrontiert
sic uns heute mit einem Ausnahmerecht, das jede rationale Grund-
lage entbehrt. Davon abgesehen haben die konfessionellen Artikel ihr
Ziel nie erreicht. Statt den politischen Katholizismus einzudimmen, muss-
ten sie ihn dialektisch reproduzieren. Das Minoritdtsbewusstsein, das
diese Bestimmungen erzeugten, diente wie nichts sonst der Agitation fiir
dic «katholische Sache». Dass die politische Linke unter dieser Konstella-
tion ihr besonderes Nachsehen hatte, versteht sich am Rande, verlor sie
doch allzuviel von ihrem objektiven Potential an eine «Kampfgemein-
schaft», die wiahrend Jahrzehnten «zum reaktionirsten Fliigel des politi-
schen Katholizismus in der ganzen Welt» (Schmid-Ammann) gehorte. Die
kontraproduktive Funktion der verfassungsrechtlichen Verbote gegeniiber
katholischen Orden aber sollten wenigstens jene bedenken, die darin
«immer noch notwendige schweizerisch-eidgenossische Demokratie- und
Neutralitdtsschutz- und Trutzartikel» (Walter Nelz) erkennen und offen-
bar nicht in der Lage sind, den heutigen Aufbruch der «romischen»
Kirche zur Katholizitit auch schon als das Ende des «Katholizismus»
zu deuten.

109



Literaturhinweise

Max Geiger, Geschichtliche und grundsitzliche Uberlegungen zur Jesui-
tenfrage und zum Problem des politischen Katholizismus, «Reformatio»,
5. Jg. (1956), S. 143 ff, 205 ff.

Albert Gnagi, Katholische Kirche und Demokratie, Einsiedeln 1970.

Kdigi/Ziegler/Pfister/Diirrenmatt, Jesuiten — Protestanten — Demokratie,
Ziirich 1968.

Gonsalv Mainberger, Politisches Dominikanertum, Ziirich 1970.

Paul Schmid-Ammann, Der politische Katholizismus, Bern 1945.

Alexander Schwan, Katholische Kirche und pluralistische Politik, Tii-
bingen 1966.

Ferdinand Strobel, Die Jesuiten und die Schweiz im XIX. Jahrhundert,
Olten-Freiburg i. Br. 1955. Zur Jesuitenfrage in der Schweiz, Ziirich
1965.

Sondernummern von Zeitschriften: «Civitas», 25. Jg. (1970), Nr. 9/10;

«Reformatio», 5. Jg. (1955), Heft 2/3; 18. Jg. (1969), Heft 5.

Zur These vom «Selbstwiderspruch einer christlichen Partei» sei ver-

wiesen auf Argumentation und Belegstellen in «Civitas», 25. Jg. (1970),

Nr. 12, S. 990 ff.

Dr. Irma Rutz-Weiss

Zur Sozialwidrigkeit der herkommlichen
Strafvolizugsverhaltnisse (ll)

Unschwer zu erkennen ist, dass die Gefdngnisse auch in unserem
Sozialstaat Fremdgebiete sind: der soziale Schutz des Gefangenen, die
soziale Forderung und soziale Sicherung sind nicht oder unzureichend
verwirklicht. Der vielfach iiberhaupt fehlende oder aber unzulingliche
Versicherungsschutz gegen Arbeitsunfille ist dabei das stossendste Merk-
mal. (So hat der Kanton Tessin zwar die neueste Strafanstalt der Schweiz;
eine Unfallversicherung zugunsten der Insassen besteht jedoch nicht.) —
Aber auch Betriebsschutz, Arbeitsinspektion, Arbeitsmedizin fehlen gros-
senteils. — Und schliesslich darf vielleicht auch einmal darauf hingewiesen
werden, dass es kaum gerechtfertigt erscheint, die Jugendlichen, die im
freien biirgerlichen Leben vom oOffentlichen Arbeitsgesetz sowie nach
Dienstvertragsrecht hinsichtlich Ruhezeit und Ferienanspruch besonders
geschiitzt werden, im Vollzug der oft mehrjdihrigen Massnahmen ausser-
halb all dieser Schutznormen zu stellen. (In Schweden haben, nebenbei
bemerkt, auch erwachsene Delinquenten mit langen Freiheitsstrafen einen
Ferienanspruch.)

Dass die soziale Forderung in den Straf- und Massnahmenvollzugs-

110



	Jesuiten und Klöster in politischer Sicht

