
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 49 (1970)

Heft: 12

Artikel: J.-P. Sartre, die Intellektuellen und die Arbeiter

Autor: Jurt, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-338288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-338288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josef Jurt

J.-P. Sartre, die Intellektuellen und die Arbeiter
«Sartre ist sehr zu bedauern», so schrieb Francois Mauriac in seinem

letzten Bloc-Notes vom 15. Juni 1970, «er will ins Gefängnis gehen, er
hat Durst nach dem Martyrium; es gibt aber kein Martyrium ohne Henker
und hier fehlt offensichtlich der Henker». Sartre hat in der Tat im April
die Leitung der maoistischen Zeitschrift «La Cause du peuple» übernommen,

nachdem die beiden jugendlichen Direktoren Jean-Pierre Le Dantec
und Michel Le Bris wegen «Verherrlichung des Verbrechens» festgenommen

worden waren. Der fünfundsechzigjährige Philosoph zögerte nicht,
die Zeitschrift auf der Strasse zu verkaufen — ein Unterfangen, das
meistens einige Monate Gefängnis einbringt. Wer vier Exemplare von «La
Cause du peuple» zum Kaufe anbietet, wird der Wiederherstellung einer
verbotenen Liga — Im Gauche proletarienne — angeklagt, denn das von
Sartre geleitete Organ verbreite die Ideen der aufgelösten linksextremen
Bewegung. So wurden Mitte September fünf junge Leute, welche die
genannte Zeitschrift verkauft hatten, zu sechs und fünf Monaten Gefängnis
verurteilt; am 1. Oktober sprach das Staatssicherheitsgericht gegen zwei
Studenten wegen desselben Vergehens eine halbjährige Gefängnisstrafe
aus. Sartre blieb, obwohl er die Zeitschrift leitet und verkauft, bisher
unbehelligt, wie er auch während des Algerienkrieges trotz heftigster
Stellungnahmen nicht festgenommen wurde. «On n'arrete pas Voltaire», soll
de Gaulle gesagt haben. Gegenüber dem Vorwurf, es werde hier mit zwei
Ellen gemessen, warf Maitre Charlot als Staatsanwalt ein, es gelte, die
wahren Verkäufer, die militanten Kämpfer zu verfolgen und nicht jene,
die das Organ zufällig und offensichtlich verkauften, um die Behörden zu
provozieren. Sartre gehöre zu dieser zweiten Kategorie; er habe ja nie
verheimlicht, dass die Übernahme der maoistischen Zeitschrift nicht die

bedingungslose Zustimmung zu allen darin geäusserten Ansichten bedeute.
Als Schriftleiter einer Publikation, deren Meinung er nicht teile, könne
Sartre keineswegs der Wiederherstellung einer verbotenen läga angeklagt
werden («Le Monde», 15. September 1970).

Während des Prozesses gegen vier jugendliche Gauchisten vom 29.
September entgegnete Sartre, er sei keineswegs ein Strohmann, sondern der

wirkliche Direktor von «La Cause du peuple». Er bejahe nicht alle

Meinungen dieses Organs, wie er auch nicht alle Artikel seiner Zeitschrift
«Les Temps modernes» unterschreibe. Er fühle sich aber weit mehr
verantwortlich als die jungen Leute, die einige Exemplare der genannten
Zeitung zum Verkaufe anboten. In einem Gespräch mit «Combat» wies
der Philosoph auf die Illegalität des Vorgehens hin. «La Cause du peuple»
sei offiziell nicht verboten; dennoch würden die Verkäufer der Zeitung
wegen Wiederherstellung einer verbotenen Organisation verfolgt. In einer

354



kleinen Pressekonferenz am f6. Oktober beim Erscheinen der Nummer 29
des von ihm geleiteten Organs erklärte Sartre, es gehe darum, die Regierung

vor ihre Verantwortung zu stellen: entweder «La Cause du peuple»
zu verbieten und den Schriftleiter einzuklagen oder die Zeitung frei
erscheinen zu lassen. Wenige Tage später wohnte Sartre dem Prozess gegen
Alain Geismar bei, der nach der Verurteilung der vorherigen Leiter von
«La Cause du peuple» zur Manifestation auf der Strasse aufgerufen hatte.
Sartre zog es aber vor, nicht als Zeuge aufzutreten, da das Urteil schon
gemacht sei; er wolle vor dem Volk Zeugnis ablegen; er erklärte in einer
Rede vor den Renaultwerkcn in Boulogne-Billanrourt, die Arbeiter allein
könnt en die Aktion Geismars beurteilen, da sie die Opfer der bürgerlichen
Gewalt seien.

Was will der Philosoph Sartre mit dieser hektisch anmutenden politischen

Betriebsamkeit, die sich oft in blossen punktuellen Handlungen zu
erschöpfen scheint? Man kann sich die Antwort leicht machen, indem
man das Engagement des Schriftstellers ins Lächerliche zieht wie eine
gewisse bürgerliche Schweizer Presse, die in ihrem Kommentar zum Prozess

Geismar hämisch bemerkt: «Sartre sitzt in Proletariertracht im Saal
und wartet darauf, als Zeuge einvernommen zu werden», oder zwei Tage
darauf sich über «Sartre als Propagandisten» auslässt, der als Proletarier
verkleidet auf einer Öltonne vor mehr Photographen als Arbeitern geredet
habe. Selbst wenn man Sartres Ansichten nicht in allem teilt, kann man
ihm — eine seriöse Zeitung wie «Combat» bezeichnet den Philosophen als

«den nach de Gaulle berühmtesten Franzosen in der Well» — auf andere
Weise begegnen. Es gilt, diesen Denker ernst zu nehmen, so wie ein Camus
1939 von Bernanos, dem er politisch nicht unbedingt nahe stand, schrieb,
dieser Schriftsteller verdiene die Achtung und die Dankbarkeit aller freien
Menschen. Einen Menschen achten heisse ihn ganz achten. Dieser Respekt
gebietet, auf Sartre bezogen, sich nicht nur an den Phänomenen aufzuhalten,

sondern nach den tieferen Beweggründen einer Haltung zu fragen. So

entspricht Sartres Engagement nicht einer jähen Abenteuerlust, einem
plötzlichen Tatendrang eines alternden Philosophen; seine Aktion
gehorcht einer vorgängigen scharf dialektischen Reflexion. Diese Reflexion,
die das Handeln motiviert, ist für uns relevant: sie ist fassbar in umfangreichen

Äusserungen Sartres (Zwei Gespräche im «Combat», 9. Juli 1970.
und «L'Idiot international», f 5. September 1970), die leider von der Presse

kaum beachtet wurden, währenddem die Einzelaklionen Sartres, losgelöst
von ihrem ideologischen Kontext, in lächerlicher Weise, gemäss dem
oberflächlichen Sensationsprinzip, aufgebauscht wurden.

Sartres gegenwärtiges Engagement versteht sich aus einer Analyse der

jetzigen Gesellschaft und aus der Reflexion über die Rolle des Intellektuellen

in der Gesellschaft.

Die Repressionen der spätkapitalistischen Gesellschaft
Nach Sartre wehren sich die herrschenden Klassen in der kapitalisti-

355



sehen Gesellschaft gegen die Forderungen der Werktätigen mit versteckter
und offener Repression. Früher habe die Bourgeoisie versucht, ihre Ideologie

in jeder sozialen Schicht zu verbreiten, damit sie zur gemeinsamen
Ideologie aller Klassen werde; dank dieser ideologischen Identifikation
werde eine Bewusstseinsbildung und damit auch massive Forderungen
verhindert. Marcuse bezeichnete diese Taktik als «repressive Toleranz».
Vergessen wir dabei nicht, dass Ideologie nicht mit Weltanschauung
gleichzusetzen ist; sie ist eher ein ideeller Deckmantel, um nackte
Machtinteressen zu verbrämen. Um es mit A. Burghardt zu sagen: «Die in einer
Gesellschaft jeweils herrschenden und gleichsam legitimen Ideen reflektieren

die jeweilige sozioökonomische Situation und das Bemühen
Sozialprivilegierter, Situationen in persönlichem Interesse optimal zu ändern
oder sie zu stabilisieren, wozu man sich die Rechtfertigung durch Ideen
sichert.»

Heute aber habe die Bourgeoisie ihre Ideologie fallengelassen, so fährt
Sartre fort, und zeige ihr wahres Gesicht. Die Ideen, die zur Zeit der
bürgerlichen Revolution von 1789 zum Durchbruch kamen, dann aber
verraten wurden — Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit - hätten sich als

Bumerang erwiesen. Die Arbeiter griffen diese Wertvorstellungen auf,
begnügten sich nicht mehr mit Forderungen nach höherem Lohn und
Lebensstandard, sie wollten frei und gleich sein, ihre eigenen Arbeiten
kontrollieren, mitbestimmen über Produktion, Verwendung und Verteilung
der Erzeugnisse. Gegen diese Bewusstwerdung der Arbeiterschaft könne
sich das Patronat nur mit repressiven Mitteln wehren. Die Drohung der

Entlassung schwebe ständig über den Werktätigen. Der Arbeitsrhythmus
werde stets gesteigert. Innerhalb der Betriebe herrsche eine Atmosphäre
der Bespitzelung, wie man es noch und noch in den Interviews des

ausgezeichneten Buches «Les ouvriers» von Gabi nachlesen könne.
Noch schlimmer sei die Situation der Fremdarbeiter, die oft «illegal»

eingereist seien, das heisst mit dem geheimen Einverständnis der Behörden

und der Unternehmer, die nachher diese unbequeme Lage ausnützten.
Diese Leute stellte eine Art Unter-Proletariat dar, das noch viel unmittelbarer

der Repression ausgesetzt sei.

Im übrigen richte sich die Repression gegen die linken Studenten, die
sich nicht in die bestehende Gesellschaft einfügten. Man braucht sich
bloss daran zu erinnern, dass Mauerinschriften, die im Mai 1968 eine
wahre Mauerpoesie hervorgerufen hatten, mit 500 bis 1000 Franken Busse

bestraft werden; man braucht sich an die erwähnten harten Urteile gegen
die Verkäufer von «La Cause du peuple» zu erinnern, die der familiären
und zivilen Rechte verlustig erklärt wurden, also weder wählen, noch

stimmen, noch studieren, noch ein öffentliches Amt annehmen können.
Selbst der Berichterstatter der «NZZ», der sicher nicht der Sympathie für
die Neue Linke verdächtig ist, spricht von der «Entziehung der bürgerlichen

Rechte, die vom Staatssicherheitsgericht gegen junge Aktivisten der

356



Ultralinken ausgesprochen wurde, die zu relativ kurzen Freiheitsstrafen
verurteilt wurden, aber durch die Nebenstrafe lebenslänglich von allen
Ämtern ausgeschlossen und überhaupt zu Bürgern zweiter Klasse degradiert

werden.» («NZZ», 22. Oktober 1970) Sartre schliesst seine

Erwägungen: «Das kapitalistische System kann sich in unseren europäischen
Gesellschaften nicht aufrechterhalten ohne ständige Repression.» Dabei
muss man ihm zugutehalten, dass er den Sinn für die historischen Dimensionen

keineswegs verloren hat, anders als junge Gauchisten, die unbedacht
und ohne sich der tragischen Paradoxie bewusst zu sein, israelische Politiker

und Gaullisten des Zweiten Weltkrieges als Faschisten zeihen. «Wir
sind nicht in einer faschistischen Periode», sagte Sartre, «es handelt sich
um etwas ganz anderes. Es handelt sich nicht um eine Militärdiktatur von
Obristen. Es handelt sich um etwas, das aufkeimt, das eine besondere
Form haben wird und das sich, wenn kein Widerstand geleistet wird, noch
verstärken wird: die Bourgeoisie ist entschlossen, sich auf repressive Art
zu verteidigen.»

Der Intellektuelle in der Gesellschaft

Bezeichnenderweise ist der Begriff «intellectuell» zur Zeit der Dreyfus-
affäre in Gebrauch gekommen und meinte die sich in die Auseinandersetzung

einschaltenden Vertreter literarischer oder wissenschaftlicher
Berufe. Seitdem erwartet man vom Intellektuellen, dass er zu den Fragen des

öffentlichen Lebens Stellung bezieht. Sartre seinerseits versucht, den
Intellektuellen zu definieren, keineswegs als einen, der nur Verstandesarbeit
vollbringt; denn keine Arbeit ist ausschliesslich intellektuell oder manuell.
Der Intellektuelle konstituiert und benutzt in seiner exakten Disziplin ein
Wissen, das im Prinzip das Wohl aller Menschen anstrebt, also universellen

Charakter hat. Doch in seiner Anwendung ist dieses Wissen nicht mehr
universell, sondern partikulär; es dient Einzelinteressen; der Arzt, der
Jurist, der Ingenieur arbeitet vor allem für eine privilegierte Schicht. Das
Bewusstsein dieses Widerspruchs zwischen dem universalen Wissen und
seiner einseitigen Anwendung — was Hegel unglückliches Bewusstsein
nannte — charakterisierte nach Sartre den Intellektuellen. Aus diesem
Bewusstsein heraus erinnert der klassische Intellektuelle immer wieder an die

Prinzipien einer globalen Politik, nimmt beispielsweise als Chemiker
Stellung gegen die Anwendung gewisser Giftgase in Vietnam, als
Völkerrechtler gegen die Argumente der amerikanischen Intervention. Daneben
übt er friedlich seinen Beruf aus, liebt seine Rolle, stellt sich selber und
seine Berufsaufgabe innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft nicht in
Frage; er steht im Dienste der bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse.
Durch sein selektionistiscbes Engagement, etwa gegen den Krieg in
Indochina, in Algerien, beruhigt er seinen inneren Widerspruch. Doch seit Mai
1968 hat vor allem unter den Studenten eine Reflexion über die Rolle des

Intellektuellen eingesetzt, das Wissen soll wirklich wieder seiner univer-

357



salen Aufgabe im Dienste aller zugeführt werden. Der Intellektuelle wird
eine neue Haltung annehmen, sich nicht bloss mit Stellungnahmen zu
heissen Fragen zufriedengeben und daneben Partikularinteressen dienen.
Die Maiereignisse haben den Intellektuellen, der sich bisher zur Verfügung
stellte und die Theorie, die Ideen lieferte, in Frage gestellt. Die Jungen,
die Studenten wollen nicht mehr Persönlichkeiten werden, die zum
vornherein durch ihre Funktion, ihren Gehalt definiert werden. Für Sartre
gibt es nur eine Möglichkeit, das universelle Ziel zu erreichen: sich mit
jenen verbinden, die eine universelle Gesellschaft verlangen: die Massen.
Dabei gehe es keineswegs darum, wie dies die klassischen Intellektuellen
taten, das Proletariat «anzusprechen», die Theorie zu schmieden, währenddem

den Massen die Aktion zufiele. «Wir Intellektuelle», sagte er in
seinem Gespräch mit «Combat», «wollen zusammen mit den Massen in der
Aktion selber einen neuen Weg finden. Bis jetzt ist die Flaltung der
Intellektuellen grösstenteils durch die Tatsache bestimmt worden, dass gewisse
politische und gewerkschaftliche Organisationen die Arbeitermassen von
den Intellektuellen fernhielten.» Seit dem Ende des Ersten Weltkrieges sei

der Austausch und das Verständnis zwischen Arbeitern und Intellektuellen,
wie sie im 19. Jahrhundert bestanden hätten, zum Stillstand gekommen.
Aus diesem Zusammengehen sei damals eine echte Einheit zwischen Theorie

und Praxis hervorgegangen; der Intellektuelle wusste sich im Kampf
mit der Masse eins und verstand den Standpunkt der Arbeiter und Bauern.
Der Gebildete von heute müsse aber sein Statut, das heisse aber nicht seine

Kultur, aufgeben, sich in den Dienst der Massen stellen und sich im Kontakt

mit dem Konkreten, der sovielen abgehe, wandeln. Indem der
Intellektuelle die Sprache der Massen lerne, verleihe er seinem Wissen, seiner
Technik einen allgemeinverständlichen Ausdruck. So sollte, nach Sartre,
eine Zeitung, die für die Massen bestimmt ist, Arbeiter und Intellektuelle
im Redaktionsstab haben; die Artikel sollten gemeinsam redigiert werden.
Die Arbeiter erklärten, was sie sind, was sie tun; die Intellektuellen wären
da, um zu verstehen, zu lernen und gleichzeitig allgemeine Schlüsse zu
ziehen. Es brauche eine gemeinsame Arbeit, eine organische Verbindung
zwischen Intellektuellen und Werktätigen, gemischte Zellen.

Sartre, der freimütig zugibt, vor 1968 als Intellektueller im herkömmlichen

Sinn gehandelt zu haben, hat seit den Maiereignissen eine Entwicklung

durchgemacht, deren logische Folge die Übernahme von «La Cause

du peuple» war und damit die Infragestellung seiner bisherigen Rolle. Von
jetzt an fühle er sich bereit, jede politisch gerechte Aufgabe zu übernehmen,

die von ihm verlangt werde, und er hat es in der Tat bewiesen durch
die erwähnte Redaklionsübernahme als ein ehrlicher und nicht bloss
formeller Akt. Ende September hat er zudem die Leitung einer weiteren
linksextremen Zeitung «Tout» übernommen, die durch ihre Selbstkritik
durch ihre einfache Sprache, die sich an alle richtet, überrascht und den
Geist vom Mai 68 zu atmen scheint, der zum befreienden Wort, zum Aus-

358



bruch aus dem Anonymat der Grossstadt aufruft; ein Appell, der in
breiteren Kreisen verstanden wird als pseudomarxistische Abhandlungen im
Gelehrtenvokabular. Was Sartre vorschlägt, ist keine neue Theorie, sondern
eine neue globale Haltung, die sich in kohärenten, konkreten Handlungen
äussert. Eine allgemeine Theorie käme in der heutigen Situation verfrüht;
denn die Theorie muss aus den Fakten hervorgehen und nicht umgekehrt.

Zur Diskussion:

Werner Egli

Provokation kann heilvoll sein

Der von Redaktor Dr. R. Lienhard vcrfasste Artikel «Sprengstoff
Parteitag» («Profil» 10/70) brachte die notwendige Korrektur an Professor
F. Marbachs Stellungnahme zum Parteitag in Biel. Letzterer war
gekennzeichnet durch eine lebendige, demokratische Auseinandersetzung. Bei
diesem Anlass zeigte es sich einmal mehr deutlich, wie sehr unser Parteileben

Sauerstoff benötigt. Wer ihn fördert, verdient Unterstützung statt
Ablehnung.

Die Auseinandersetzung am Parteitag wurde gewiss nicht zimperlich
geführt. Wie sollte es anders sein? Parteitagdiskussionen sind nun einmal
nicht zu verwechseln mit einem «Schwatz» am Kaminfeuer. Freilich sollte
an einem solchen Parteitag nicht Diskussion um der Diskussion willen
geführt werden. Zweck der Auseinandersetzung soll sein, eine Synthese
zwischen These und Antithese zu finden.

Man hat nach diesem Parteitag den Jungsozialisten vorgeworfen, sie

hätten so viel in Provokation gemacht. Hier sei eine kleine Rückblende
eingeschaltet:

Der Vorläufer der religiös-sozialen Bewegung der Schweiz, Pfarrer
Hermann Kutter, hal einst ein Buch unter dem Titel «Sie müssen»
veröffentlicht, dessen Wirkung für helvetische Arerhällnisse enorm war. Der
Tenor dieses Buches lautet: Es ist an den golllosen Sozialdemokraten, die

angefaulte christliche Gesellschaft zu erneuern. Wenn es die Frommen
nicht tun, müssen es eben die Gottlosen tun. Diese Feststellung auf die

Gegenwart übertragen heisst: Wenn allzu konform gewordene
Sozialdemokraten versagen, kann eine Provokation von seiten progressiver
Jungsozialisten nur heilvoll sein.

Fehl geht aber auch der Versuch von Professor Marbach, die Jungsozialisten

— diese «wilde Linke» — in Zusammenhang mit linksextremen Krei-

359


	J.-P. Sartre, die Intellektuellen und die Arbeiter

