Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft und Kultur
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 49 (1970)

Heft: 12

Artikel: J.-P. Sartre, die Intellektuellen und die Arbeiter
Autor: Jurt, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-338288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-338288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Josef Jurt

J.-P. Sartre, die Intellektuellen und die Arbeiter

«Sartre ist sehr zu bedauern», so schrieb Frangois Mauriac in seinem
letzten Bloc-Notes vom 15. Juni 1970, «er will ins Gefingnis gehen, er
hat Durst nach dem Martyrium; es gibt aber kein Martyrium ohne Henker
und hier fehlt offensichtlich der Henker». Sartre hat in der Tat im April
die Leitung der maoistischen Zeitschrift «La Cause du peuple» iibernom-
men, nachdem die beiden jugendlichen Direktoren Jean-Pierre Le Dantec
und Michel Le Bris wegen «Verherrlichung des Verbrechens» festgenom-
men worden waren. Der flinfundsechzigjihrige Philosoph zGgerte nicht,
die Zeitschrift auf der Strasse zu verkaufen — ein Unterfangen, das mei-
stens einige Monate Gefingnis einbringt. Wer vier Exemplare von «la
Cause du peuple» zum Kaule anbietet, wird der Wiederherstellung einer
verbotenen Liga — La Gauche prolétarienne — angeklagt, denn das von
Sartre geleitete Organ verbreite die Ideen der aufgeldsten linksextremen
Bewegung. So wurden Mitte September funf junge Leute, welche die ge-
nannte Zeitschrift verkauft hatten, zu sechs und fiinf Monaten Gefédngnis
verurteilt; am 1. Oktober sprach das Staatssicherheilsgericht gegen zwei
Studenten wegen desselben Vergchens eine halbjdhrige Gefingnisstrafe
aus. Sartre blieb, obwohl er die Zeitschrift leitet und verkauft, bisher un-
behelligt, wie er auch widhrend des Algerienkrieges trotz heftigster Stel-
lungnahmen nicht festgenommen wurde. «On n’arréte pas Voltaire», soll
de Gaulle gesagt haben. Gegeniiber dem Vorwurf, es werde hier mitl zwel
Ellen gemessen, warf Maitre Charlot als Staatsanwalt ein, es gelte, die
wahren Verkdufer, die militanten Kdmpfer zu verfolgen und nicht jene,
die das Organ zufillig und offensichtlich verkauften, um die Behorden zu
provozieren. Sartre gehore zu dieser zweiten Kategorie; er habe ja nie
verheimlicht, dass die Ubernahme der maoistischen Zecitschrift nicht die
bedingungslose Zustimmung zu allen darin gedusserten Ansichten hedeute.
Als Schriftleiter einer Publikation, deren Meinung er nicht teile, kénne
Sartre keineswegs der Wiederherstellung einer verbotenen Liga angeklagt
werden («Le Monde», 15. September 1970).

Wihrend des Prozesses gegen vier jugendliche Gauchisten vom 29. Sep-
tember entgegnete Sartre, er sei keineswegs ein Strohmann, sondern der
wirkliche Direktor von «la Cause du peuple». Er bejahe nicht alle Mei-
nungen dieses Organs, wie er auch nicht alle Artikel seiner Zeitschrift
«Les Temps modernes» unterschreibe. Kr fiihle sich aber weit mehr ver-
antwortlich als die jungen l.eute, die einige Exemplare der genannten
Zeitung zum Verkaufe anboten. In einem Gesprich mit «Combat» wies
der Philosoph auf die Illegalitit des Vorgehens hin. «La Cause du peuple»
sei offiziell nicht verboten; dennoch wiirden die Verkdufer der Zeitung
wegen Wiederherstellung einer verbotenen Organisation verfolgt. In einer

354



kleinen Pressekonferenz am 16. Oklober beim FErscheinen der Nummer 29
des von ihm geleiteten Organs erklidrte Sartre, es gehe darum, die Regie-
rung vor ihre Verantwortung zu stellen: entweder «La Cause du peuple»
zu verbieten und den Schriftleiter einzuklagen oder die Zeitung frei er-
scheinen zu lassen. Wenige Tage spiter wohnte Sartre dem Prozess gegen
Alain Geismar bei, der nach der Verurteilung der vorherigen Leiter von
«La Cause du peuple» zur Manifestation auf der Strasse aufgerufen hatte.
Sartre zog es aber vor, nicht als Zeuge aufzutreten, da das Urteil schon
gemacht sei; er wolle vor dem Volk Zeugnis ablegen; er erkldrte in einer
Rede vor den Renaultwerken in Boulogne-Billancourt, die Arbeiter allein
konnten die Aktion Geismars beurteilen, da sie die Opfer der biirgerlichen
Gewalt seien.

Was will der Philosoph Sartre mit dieser hektisch anmutenden politi-
schen Betriebsamkeit, die sich oft in blossen punktuellen Handlungen zu
erschopfen scheint? Man kann sich die Antwort leicht machen, indem
man das Engagement des Schriftstellers ins Licherliche zieht wie eine
gewisse biirgerliche Schweizer Presse, die in ihrem Kommentar zum Pro-
zess Gelsmar himisch bemerkt: «Sartre sitzt in Proletariertracht im Saal
und wartet darauf, als Zcuge einvernommen zu werden», oder zwei Tage
darauf sich iiber «Sartre als Propagandisten» auslisst, der als Proletarier
verkleidet auf einer Oltonne vor mehr Photographen als Arbeitern geredet
habe. Selbst wenn man Sartres Ansichten nicht in allem teilt, kann man
ihm — ecine seridse Zeitung wie «Combat» bezeichnet den Philosophen als
«den nach de Gaulle beriihmtesten I‘ranzosen in der Welt» — auf andere
Weise begegnen. Iis gilt, diesen Denker ernst zu nehmen, so wie ein Camus
1939 von Bernanos, dem er politisch nicht unbedingt nahe stand, schrieb,
dieser Schriftsteller verdiene die Achtung und die Dankbarkeit aller freien
Menschen. Einen Menschen achten heisse ihn ganz achten. Dieser Respekt
gebietet, auf Sartre bezogen, sich nicht nur an den Phinomenen aufzuhal-
ten, sondern nach den tieferen Beweggriinden einer Ialtung zu fragen. So
entspricht Sartres Fingagement nicht einer jihen Abenteuerlust, einem
plotzlichen Tatendrang eines alternden Philosophen; seine Aktion ge-
horcht einer vorgiingigen scharf dialektischen Refllexion. Diese Reflexion,
die das Handeln motiviert, ist fiir uns relevant; sie ist fassbar in umfang-
reichen Ausserungen Sartres (Zwei Gespriiche im «Combat», 9. Juli 1970.
und «I’Idiot international», 15. September 1970), die leider von der Presse
kaum beachtet wurden, withrenddem die Ilinzelaklionen Sartres, losgeldst
von ihrem ideologischen Kontext, in licherlicher Weise, gemiiss dem ober-
flichlichen Sensationsprinzip, aufgebauscht wurden.

Sartres gegenwiirtiges Iingagement versteht sich aus einer Analyse der
jetzigen Gesellschaft und aus der Reflexion iiber die Rolle des Intellek-
tuellen in der Gesellschaft.

Die Repressionen der spatkapitalistischen Gesellschaft
Nach Sartre wehren sich die herrschenden Klassen in der kapitalisti-

555



schen Gesellschaft gegen die Forderungen der Werktdtigen mit versteckter
und offener Repression. Friither habe die Bourgeoisie versucht, ihre Ideolo-
gie in jeder sozialen Schicht zu verbreiten, damit sie zur gemeinsamen
Ideologie aller Klassen werde; dank dieser ideologischen Identifikation
werde eine Bewusstseinsbildung und damit auch massive Forderungen
verhindert. Marcuse bezeichnete diese Taktik als «repressive Toleranz».
Vergessen wir dabei nicht, dass Ideologie nicht mit Weltanschauung
gleichzusetzen ist; sie ist eher ein ideeller Deckmantel, um nackte Macht-
interessen zu verbramen. Um es mit A. Burghardt zu sagen: «Die in einer
Gesellschaft jeweils herrschenden und gleichsam legitimen Ideen reflek-
tieren die jeweilige soziotkonomische Situation und das Bemiihen Sozial-
privilegierter, Situationen in personlichem Interesse optimal zu dndern
oder sie zu stabilisieren, wozu man sich die Rechtfertigung durch Ideen
sichert.»

Heute aber habe die Bourgeoisie ihre Ideologie fallengelassen, so fihrt
Sartre fort, und zeige ihr wahres Gesicht. Die ITdeen, die zur Zeit der
biirgerlichen Revolution von 1789 zum Durchbruch kamen, dann aber
verraten wurden — Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit — hitten sich als
Bumerang erwiesen. Die Arbeiter griffen diese Wertvorstellungen auf,
begniigten sich nicht mehr mit Forderungen nach htherem Lohn und
Lebensstandard, sie wollten frei und gleich sein, ihre eigenen Arbeiten
kontrollieren, mitbestimmen tiber Produktion, Verwendung und Verteilung
der Erzeugnisse. Gegen diese Bewusstwerdung der Arbeiterschaft konne
sich das Patronat nur mit repressiven Mitteln wehren. Die Drohung der
Entlassung schwebe stindig iiber den Werktiitigen. Der Arbeitsrhythmus
werde stets gesteigert. Innerhalb der Betriebe herrsche eine Atmosphire
der Bespitzelung, wie man es noch und noch in den Interviews des aus-
gezeichneten Buches «Les ouvriers» von Gabi nachlesen konne.

Noch schlimmer sei die Situation der Fremdarbeiter, die oft «illegal»
eingereist seien, das heisst mit dem geheimen Finverstandnis der Behor-
den und der Unternehmer, die nachher diese unbequeme Lage ausniitzten.
Diese Leute stellte eine Art Unter-Proletariat dar, das noch viel unmittel-
barer der Repression ausgesetzt sei.

Im {iibrigen richte sich die Repression gegen die linken Studenten, die
sich nicht in die bestehende Gesellschaft einfiigten. Man braucht sich
bloss daran zu erinnern, dass Mauerinschriften, die im Mai 1968 eine
wahre Mauerpoesie hervorgerufen hatten, mit 500 bis 1000 Franken Busse
bestraft werden; man braucht sich an die erwihnten harten Urteile gegen
die Verkdufer von «La Cause du peuple» zu erinnern, die der familidren
und zivilen Rechte verlustig erkldrt wurden, also weder wihlen, noch
stimmen, noch studieren, noch ein offentliches Amt annehmen konnen.
Selbst der Berichterstatter der «INZZ», der sicher nicht der Sympathie fiir
die Neue Linke verdichtig ist, spricht von der «Entziehung der biirger-
lichen Rechte, die vom Staatssicherheitsgericht gegen junge Aktivisten der

356



Ultralinken ausgesprochen wurde, die zu relativ kurzen Freiheitsstrafen
verurteilt wurden, aber durch die Nebenstrafe lebenslinglich von allen
Amtern ausgeschlossen und iiberhaupt zu Biirgern zweiter Klasse degra-
diert werden.» («NZZ», 22. Oktober 1970) Sartre schliesst seine Erwi-
gungen: «Das kapitalistische System kann sich in unseren europiischen
Gesellschaften nicht aufrechterhalten ohne stindige Repression.» Dabei
muss man ihm zugutehalten, dass er den Sinn fiir die historischen Dimen-
sionen keineswegs verloren hat, anders als junge Gauchisten, die unbedacht
und ohne sich der tragischen Paradoxie bewusst zu sein, israelische Politi-
ker und Gaullisten des Zweiten Weltkrieges als Faschisten zeihen. « Wir
sind nicht in einer faschistischen Periode», sagte Sartre, «es handelt sich
um etwas ganz anderes. Es handelt sich nicht um eine Militdrdiktatur von
Obristen. Es handelt sich um etwas, das aufkeimt, das eine besondere
Form haben wird und das sich, wenn kein Widerstand geleistet wird, noch
verstirken wird: die Bourgeoisie ist entschlossen, sich auf repressive Art
zu verteidigen.»

Der Intellektuelle in der Gesellschaft

Bezeichnenderweise ist der Begriff «intellectuell» zur Zeit der Dreyfus-
affdre in Gebrauch gekommen und meinte die sich in die Auseinander-
setzung einschaltenden Vertreter literarischer oder wissenschaftlicher Be-
rufe. Seitdem erwartet man vom Intellektuellen, dass er zu den Fragen des
offentlichen Lebens Stellung bezieht. Sartre seinerseits versucht, den Intel-
lektuellen zu definieren, keineswegs als einen, der nur Verstandesarbeit
vollbringt; denn keine Arbeit ist ausschliesslich intellektuell oder manuell.
Der Intellektuelle konstituiert und benutzt in seiner exakten Disziplin ein
Wissen, das im Prinzip das Wohl aller Menschen anstrebt, also universel-
len Charakter hat. Doch in seiner Anwendung ist dieses Wissen nicht mehr
universell, sondern partikulir; es dient Einzelinteressen; der Arzt, der
Jurist, der Ingenieur arbeitet vor allem fiir eine privilegierte Schicht. Das
Bewusstsein dieses Widerspruchs zwischen dem universalen Wissen und
seiner einseitigen Anwendung — was Hegel ungliickliches Bewusstsein
nannte — charakterisierte nach Sartre den Intellektuellen. Aus diesem Be-
wusstsein heraus erinnert der klassische Intellektuelle immer wieder an die
Prinzipien einer globalen Politik, nimmt beispielsweise als Chemiker Stel-
lung gegen die Anwendung gewisser Giftgase in Vietnam, als Volker-
rechtler gegen die Argumente der amerikanischen Intervention. Danehen
libt er friedlich seinen Beruf aus, liebt seine Rolle, stellt sich selber und
seine Berufsaufgabe innerhalb der biirgerlichen Gesellschaft nicht in
Frage; er steht im Dienste der bestehenden gesellschaftlichen Verhiltnisse.
Durch sein selektionistisches Engagement, etwa gegen den Krieg in Indo-
china, in Algerien, beruhigt er seinen inneren Widerspruch. Doch seit Mai
1968 hat vor allem unter den Studenten eine Reflexion iiber die Rolle des
Intellektuellen eingeselzt, das Wissen soll wirklich wieder seiner univer-

a0



salen Aufgabe im Dienste aller zugefiihrt werden. Der Intellektuelle wird
eine neue Haltung annehmen, sich nicht bloss mit Stellungnahmen zu
heissen I'ragen zufriedengeben und daneben Partikularinteressen dienen.
Die Maiecreignisse haben den Intellektuellen, der sich bisher zur Verfiigung
stellte und die Theorie, die Ideen lieferte, in Frage gestellt. Die Jungen,
die Studenten wollen nicht mehr Personlichkeiten werden, die zum vorn-
herein durch ihre Ifunktion, ihren Gehalt definiert werden. I'iir Sartre
gibt es nur eine Maoglichkeit, das universelle Ziel zu erreichen: sich mit
jenen verbinden, die eine universelle Gesellschaft verlangen: die Massen.
Dabei gehe es keineswegs darum, wie dies die klassischen Intellektuellen
taten, das Proletariat «anzusprechen», die Theorie zu schmieden, wihrend-
dem den Massen die Aktion zufiele. «Wir Intellektuelle», sagte er in sei-
nem Gespriach mit «Combat», «wollen zusammen mit den Massen in der
Aktion selber einen ncuen Weg finden. Bis jetzt ist die Haltung der Intel-
lektuellen grosstenteils durch die Tatsache beslimmt worden, dass gewisse
politische und gewerkschaftliche Organisationen die Arbeitermassen von
den Intellektuellen fernhielten.» Seit dem Ende des Lrsten Weltkrieges sei
der Austausch und das Verstindnis zwischen Arbeitern und Intellektuellen,
wie sie im 19. Jahrhundert bestanden hitten, zum Stillstand gekommen.
Aus diesem Zusammengehen sei damals eine echte Einheit zwischen Theo-
rie und Praxis hervorgegangen; der Intellektuelle wusste sich im Kampf
mit der Masse eins und verstand den Standpunkt der Arbeiter und Bauern.
Der Gebildete von heute miisse aber sein Statut, das heisse aber nicht seine
Kultur, aufgeben, sich in den Dienst der Massen stellen und sich im Kon-
takt mit dem Konkreten, der sovielen abgehe, wandeln. Indem der Intel-
lektuelle die Sprache der Massen lerne, verleihe er seinem Wissen, seiner
Technik einen allgemeinverstindlichen Ausdruck. So sollte, nach Sartre,
eine Zeitung, die fiir die Massen bestimmt ist, Arbeiter und Intellektuelle
im Redaktionsstab haben; die Artikel sollten gemeinsam redigierlt werden.
Die Avrbeiter erklirten, was sie sind, was sie tun; die Intellektuellen wiren
da, um zu verstehen, zu lernen und gleichzeitig allgemeine Schliisse zu
ziechen. Iis brauche eine gemeinsame Arbeit, eine organische Verbindung
zwischen Intellektuellen und Werktitigen, gemischte Zellen.

Sartre, der freimiitig zugibt, vor 1968 als Intellektueller im herkomm-
lichen Sinn gehandelt zu haben, hat seit den Maiereignissen eine Iintwick-
lung durchgemacht, deren logische IFolge die Ubernahme von «lLa Cause
du peuple» war und damit die Infragestellung seiner bisherigen Rolle. Von
jetzt an fiihle er sich bereit, jede polilisch gerechte Aufgabe zu iiberneh-
men, die von ihm verlangt werde, und er hat es in der Tat bewiesen durch
die erwihnte Redaktionsiibernahme als ein ehrlicher und nicht bloss for-
meller Akt. Ende September hat er zudem die Leltung einer welteren
linksextremen Zeitung «7out» iibernommen, die durch ihre Selbstkritik
durch ihre einfache Sprache, die sich an alle richtet, tiberrascht und den
Geist vom Mai 68 zu atmen scheint, der zum befreienden Wort, zum Aus-

358



bruch aus dem Anonymat der Grossstadt aufruft; ein Appell, der in brei-
teren Kreisen verstanden wird als pseudomarxistische Abhandlungen im
Gelehrtenvokabular. Was Sartre vorschligt, ist keine neue Theorie, sondern
eine neue globale Haltung, die sich in kohirenten, konkreten Handlungen
daussert. liine allgemeine Theorie kime in der heutigen Situation verfriiht;
denn die Theorie muss aus den Fakten hervorgehen und nicht umgekehrt.

Zur Diskussion:

W erner Eglt

Provokation kann heilvoll sein

Der von Redaktor Dr. R. Lienhard verfasste Artikel «Sprengstoff Par-
teitag» («DProfil» 10/70) brachte die notwendige Korrektur an Professor
IF. Marbachs Stellungnahme zum Parleitag in Biel. Lelzterer war gekenn-
zeichnet durch eine lebendige, demokratische Auseinandersetzung. DBel
diesem Anlass zeigte es sich einmal mehr deutlich, wie sehr unser Partei-
leben Sauerstoff ben&tigt. Wer ihn fordert, verdient Unterstiitzung statt
Ablehnung.

Die Auseinandersetzung am Parteitag wurde gewiss nicht zimperlich
gefiihrt. Wie sollte es anders sein? Parteitagdiskussionen sind nun einmal
nicht zu verwechseln mit einem «Schwatz» am Kaminflecuer. IFreilich sollte
an einem solchen Parteitag nicht Diskussion um der Diskussion willen ge-
fithrt werden. Zweck der Auseinandersetzung soll scin, cine Synthese
zwischen These und Antithese zu finden.

Man hat nach diesem Parteitag den Jungsozialisten vorgeworfen, sie
hidtten so viel in Provokation gemacht. Hier sei eine kleine Riickblende
eingeschaltet:

Der Vorldufer der religios-sozialen Bewegung der Schweiz, Pfarrer
Hermann Kutter, hat einst ein Buch unter dem Titel «Sie miissen» ver-
offentlicht, dessen Wirkung [iir helvetische Verhidltnisse enorm war. Der
Tenor dieses Buches lautet: Iis ist an den gottlosen Sozialdemokraten, die
angefaulte christliche Gesellschaft zu erneuern. Wenn es die I‘rommen
nicht tun, miissen es eben die Gottlosen tun. Diese Feststellung aut die
Gegenwart Ubertragen heisst: Wenn allzu konform gewordene Sozial-
demokraten versagen, kann eine Provokation von seiten progressiver Jung-
sozialisten nur heilvoll sein.

Fehl geht aber auch der Versuch von Professor Marbach, die Jungsozia-
listen — diese «wilde Linke» — in Zusammenhang mit linksextremen Krei-

559



	J.-P. Sartre, die Intellektuellen und die Arbeiter

