
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 49 (1970)

Heft: 12

Artikel: Erziehung zum Frieden

Autor: Wintsch, Hans Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-338285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-338285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heft 12

Dezember 1970 Profil

Dr. Hans Ulrich Wintsch

Erziehung zum Frieden

Nach einem Wort Heraklits ist der Krieg der Vater aller Dinge. Das

Prinzip der Entzweiung und des Streites hat nicht nur alles Seiende und mit
ihm den Menschen hervorgebracht, sondern es steht auch — im griechischen
Verständnis — am Ursprung des Göttergeschlechts. Selbstverständlich steht
hinter dieser Allegorie vom Vater-Krieg eine höchst menschliche
Weltanschauung, eine Art kosmogonischer Theorie, die ihren nächstliegenden
Grund in der Personalstruktur des Philosophen Heraklit und allenfalls
auch im griechischen Volkscharakter hat.

Neben dieser Auffassung über die Entstehung der Welt finden wir in der
Geschichte des menschlichen Geistes zahllose andere. Zum Beispiel die des

Evangelisten Johannes, wonach am Anfang der göttliche Logos war. Was auch
immer im Bedeutungsfeld dieses Wortes Gottes eingeschlossen sein mag,
sicher dürfen wir aus dem biblischen Kontext heraus sagen, dass darin dem
Prinzip des Friedens ein grösseres Gewicht zukommt als dem Prinzip Krieg.
Dass Christus selbst, gleichsam die Inkarnation dieses Wortes Gottes (Joh. 1,

1 und 18) sich nicht oder nicht nur als Friedensbringer, sondern auch geradezu
als Hausfriedensbrecher (Matth. 10, 34 f.) verstanden haben soll, weist uns

nur darauf hin, wie nah und offenbar unabdingbar zusammengehörig Krieg
und Frieden beieinander stehen.

Diese Feststellung scheint mir im Hinblick auf unser Thema von grosser
Bedeutung: So wie der Krieg seine logische und seinsmässige Zuordnung
auf den Frieden hin hat, so steht auch der Friede immer schon im Horizont
des Konflikts. Wir dürfen zwar sagen, der Friede sei ein uralter Traum der
Menschheit, aber wir müssen wahrheitsgemäss sogleich hinzufügen, dass die
Träume des Menschen wohl zu allen Zeiten auch höchst martialisch waren
und noch sind. Wenn uns solch aggressive Tag- und Nachtträume auch
meistens Angst und Schuldgefühle bereiten, so ist das bekanntlich durchaus
kein Beweis dafür, dass wir doch «im Grunde» friedliche Wesen sind. Der
Mensch sieht vielleicht friedlich aus, wenn er schläft; hinter seinem Engelsgesicht

aber können sich mörderische Phantasien verbergen. Im Traum sind

337



wir nicht nur Liebende, sondern auch Verbrecher. Der Grund, weshalb wir
dieses Ansinnen entrüstet von uns weisen möchten, liegt ganz einfach darin,
dass wir auch im träumenden Zustand über ein ganz raffiniertes Zensursystem

verfügen. Was nicht sein darf, das kann uns nicht einmal im Traume
einfallen!

Mit diesen Überlegungen befinden wir uns bereits mitten in unserem
Thema, aber auch mitten in der Kontroverse um Krieg und Frieden. Denn

genau über dieser Frage, ob der Mensch im Grunde ein friedliches oder

aggressives Wesen und wüz friedfertig oder zerstörerisch er «von Natur» aus sei,

beginnen sich nun die Wissenschaftler und ihr Gefolge zu zerstreiten. Es geht
um das alte Problem, wie es etwa von J. /. Rousseau erörtert worden ist, ob

dieses Wesen Mensch, das zwischen Liebe und Hass, zwischen Tugend und
Korruption, zwischen Frieden und Krieg so unheilvoll hin- und hergerissen
ist, seine kriegerisch-friedliche Eigenart «aus der Hand des Schöpfers»

empfangen habe oder ob er viefleicht von einer bereits denaturierten
«Gesellschaft» in dieser Weise geprägt worden sei.

Die grundsätzlich verschiedenen Antworten auf diese Frage finden ihren
Niederschlag auch im Verständnis von Krieg und Frieden, wie wir es in den
Dokumenten der Geistesgeschichte finden. Die beiden hauptsächlichen
einander entgegenstehenden Auffassungen könnten wir etwa, im heute geläufigen

Jargon, als konservativ-reaktionär, beziehungsweise als

progressivrevolutionär bezeichnen und sie, grob vereinfacht, wie folgt darstellen:
Die «konservative», möglicherweise auch pessimistische Weltanschauung

geht von einer mehr oder weniger unveränderlichen «ewigen Natur des

Menschen» aus, die gekennzeichnet ist durch den Dualismus von «Gut» und
«Böse». Der Mensch ist ein destruktives Ungeheuer und cherubinenhaftes
Wesen zugleich; das «Höchste» und «Niedrigste» liegt in ihm beschlossen.
So charakterisiert etwa Josej von Eichendorff in einem Gedicht das Eigentliche

des Menschseins mit den Wesenszügen «herzliches Lieben» und «mutiges

Hassen». Analog diesem Menschenverständnis werden auch Krieg und
Frieden als Urmächte begriffen und gleichsam als schicksalhaft zum Dasein

gehörig und sich gegenseitig bedingend erklärt. Kampf und Krieg sind
Naturereignisse wie die Sintflut oder die Epidemien; ja sie wurden nicht einmal
immer als Katastrophen, sondern - wie im Beispiel Novalis - sogar als

göttlich-poetische Kraft des Kosmos besungen. Solange es Menschen gibt, die sich

lieben und sich nach Frieden sehnen, solange wird es Menschen geben, die
sich hassen und miteinander in tödlichem Streit liegen.

Diese epidemiologische oder kataklysmische (kataklysmos Überschwemmung,

Sintflut) Auffassung des Krieges findet sich auch in der christlichen
Religion: «Ihr werdet hören Kriege und Geschrei von Kriegen; sehet zu und
erschrecket nicht. Das muss zum ersten alles geschehen...», heisst es etwa
bei Matthäus (24, 6). Dieses Verständnis von Krieg impliziert folgerichtig eine

eschatologische Vorstellung vom Frieden: Der Friede ist ein Zustand, der sich

«am Ende der Zeit», das heisst im Grunde ausserhalb aller Zeit erst erfüllen

338



wird. So sagt etwa Karl Rahner: «Insofern Friede als eschatologisches Ziel
angesehen werden kann (und nach der Schrift auch als solches angesehen
werden muss, Rom. 14, 17), bleibt er innerweltlich notwendig gefährdet und
immer nur stückweise verwirklicht». «Am Ende der Welt wird Gott ein

ewiges Friedensreich» gründen, wie sich ein Kommentator zum 46. Psalm
ausdrückt (Stuttgarter Jubiläumsbibel).

Wir müssen feststellen, dass diese - im ursprünglichen Sinne des Wortes —

katastrophale Auffassung von Krieg und implizite von Frieden tief verankert
im Bewusstsein der Menschheit liegt, und dass aus diesem Grundmuster auch
die ganze Licht- und Schattenphilosophie des Volksmundes gewirkt ist. So

haben denn zum Beispiel in den fünfziger Jahren durchgeführte
Meinungsbefragungen in vielen europäischen und einigen amerikanischen Staaten

gezeigt, dass überall zwischen einem Drittel und drei Viertel (sie!) der
befragten Bevölkerung der Meinung waren, es sei unmöglich, in Frieden zu
leben (FF 183).

«Der ewige Friede ist ein Traum, und nicht einmal ein schöner, und der

Krieg ein Glied in Gottes Weltordnung», schrieb Moltke in einem Brief an

unsern Landsmann Bluntschli. Nun, das war ein Berufsmilitär. Aber auch
ein ziviler Philosoph, wie etwa Eduard von Hartmann, dachte nicht viel
anders, wenn er sagte: «Mit der Bürgschaft des ewigen Friedens würde die

Entartung der Menschheit besiegeit werden» (nach Roth, FP 87).
Etwas von dieser kataklysmischen Weltschau dringt wohl auch im Wort

Schillers aus «Wilhelm Teil» durch, wonach «der Frömmste nicht im Frieden
bleiben kann, wenn es dem bösen Nachbarn nicht gefällt», in einer «Weisheit»

also, die gerade wir Eidgenossen so gerne als Rechtfertigung einer pro-
nonciert wehrhaften Gesinnung beanspruchen. Es drückt sich darin das

uralte und schier unausrottbare Freund-Feind-Schema aus, die Vorstellung,
dass der Friede im eigenen Lande oder in der eigenen Gruppe mit der
Feindschaft gegen die «bösen andern» assoziiert sein müsse, «fch halte (zwar)
Frieden», sagt der Psalmist, «aber wenn ich rede, so fangen sie Krieg an»!
(Ps. 120, 7) — Wie wenn dieses «Reden» und das zugrundeliegende Sinnen
nicht auch schon höchst feindlich gestimmt und mithin Krieg induzierend
sein könnte!

Der katastrophale Begriff des Krieges scheint aufs engste verbunden zu
sein mit der Praxis, den Teufel im eigenen Leib auf die andere Seite des

Gartenhages oder bestenfalls an die Wand zu projizieren.
Fatalistische oder gar verherrlichende Auffassungen vom Krieg verbunden

mit gnadenhaften Friedensvorstellungen und irrationaler Friedenssehnsucht
finden sich zwar heute kaum mehr in öffentlichen Verlautbarungen von Leuten,

die auf wissenschaftliches oder politisches Prestige bedacht sind.
Angesichts der Möglichkeit eines totalen Vernichtungskrieges müssten sich solche
Theorien in letzter Konsequenz ja auch ad absurdum führen. Untergründig
aber treibt diese epidemologische Krieg-Fried-Philosophie noch allenthalben
ihr Unwesen und beherrscht auch weitgehend das Terrain. Sie findet ihren

339



sichtbaren Ausdruck in einer desolaten Weltpolitik, in der zwar bei jedem
Anlass vom Frieden geredet, aber nach wie vor mit brachialer und mentaler
Brutalität gehandelt wird. Die Staaten der Welt richten ganz offensichtlich
ihre Pohtik, ihre Wirtschaft und vor allem ihr Haushaltsbudget nach der
Devise aus, der nächste Krieg kommt bestimmt. Unsere Politik ist prinzipiell
Katastrophenpolitik und Kriegsstrategie geblieben.

Dieser fatalen Realitätsideologie gegenüber steht ein in
aufklärerischhumanistischer Tradition sich bewegendes Denken entgegen, von dessen

Geist Menschen wie Erasmus, Kant, Maria Montessori, Albert Schweizer
und etwa Carl F. von Weizsäcker — um nur eine kleine Auswahl zu nennen -
getragen sind. Ich habe den Namen Christus absichtlich ausgelassen, obwohl
bekanntlich von der explizit christlichen Friedensbewegung entscheidende

Impulse zu einer Befriedung der Menschheit ausgegangen sind. Die
Geschichte der christlichen Religion und ihrer Exegese in Theorie und Praxis
zeigt uns indessen, dass die innerweltliche Haltung in dieser Frage, wenn man
sie nicht sogar zugunsten des Krieges ansetzen will, mindestens stets als

kontrovers erscheint.
Das aufgeklärt-humanistische Verständnis des Krieg-Frieden-Problems,

das zu allen Zeiten und auch heute von einer kleinen Minderheit repräsentiert

-wird, geht prinzipiell von der Voraussetzung aus, dass der Mensch dazu
bestimmt und auch befähigt sei, sein Geschick selbst zu verwalten. Ob dabei
der Akzent mehr auf der Seite der Willensfreiheit - wie etwa bei Kant oder
Albert Schweizer — oder mehr auf der Seite der kranken und zu verändernden
Gesellschaft — als Beispiel hiefür seien Rousseau und Herbert Marcuse
genannt - gesetzt wird, dürfte meines Erachtens nicht so entscheidend sein, wie
es aufgrund der gegenwärtigen wissenschaftlichen und politischen
Auseinandersetzungen den Anschein hat. Denn sowohl der Humanist christlicher
oder idealistischer Tradition als auch der sich als Humanist begreifende
revolutionäre Sozialkritiker, der ja durch menschlich-schöpferische Initiative die
Gesellschaft verändern will, können und müssen den Satz Albert Schweizers

unterschreiben: «Man darf von seiner Kraft nicht gering denken» (FP 10).

Auf den ersten Blick sieht es zwar so aus, als ob es qualitativ entscheidend
unterschiedliche Konsequenzen haben müsste, wenn der eine zur Revolution
des Denkens aufruft (wie zum Beispief Piaton oder Kant) und der andere die

Bevolution der gesellschaftlichen Verhältnisse propagiert (wie etwa Marx
oder Marcuse). Tatsächlich ist es doch aber so, dass weder der zum
Gesinnungswandel aufrufende «friedliche» Philosoph dafür garantieren kann, dass

dieser «Umwendung der Seele» (Piaton) nicht auch ein Umsturz der Gesellschaft

folgen wird, noch wird der zur Action directe appellierende streitbare
Denker das «Risiko» vermeiden können, dass die Gesellschaft ohne Zerstörung
auf evolutionärem Wege eine Entwicklung zum besseren nimmt, nicht
zuletzt aus einer Art Trotz heraus, um dadurch die aggressiv-überhebliche
These ihrer totalen Verderbtheit Lügen zu strafen!

Oft allerdings, das muss an dieser Stelle auch gesagt werden, geraten die

540



Extreme der sich gegenüberstehenden konservativ-fatalistischen Kreise einerseits

und progressiv-sozialrevolutionären Kreise andererseits in gefährliche
Nähe zueinander. Was den einen ihr Fatum ist den andern ihr Deus mani-
pulator. Schon bei der Lektüre von Marcuse, besonders aber bei der mancher
seiner Jünger könnte einen mitunter das kalte Grausen erfassen, wenn man
gewahr wird, wie in diesem Denken offenbar ein urmächtiger, überall
gegenwärtiger Manipulations-Gott herumgeistert, der besonders in der «repressiven
spätkapitalistischen Gesellschaft» mit unsichtbaren Fäden uns elende Würstchen

nach seinem unergründlich-teuflischen Plan zappeln lässt. Dabei könnte
einem dann die Frage ankommen, auf welcher Seite der Front wohl das

«autoritäre Syndrom» grössere Verbreitung habe!
Diese Bemerkung lässt deutlich werden, wie problematisch im Grunde die

von uns versuchte Trennung der prinzipiellen Haltungen in der Krieg-
Friedensfrage ist, und dass solche Alternativ-Typisierungen der Wirklichkeit
kaum gerecht zu werden vermögen.

Im Juli 1952 schrieb Albert Einstein, damals Mitarbeiter des dem Völkerbund

unterstehenden Internationalen Instituts für geistige Zusammenarbeit
in Paris, an Sigmund. Freud und bat diesen, das Problem des Weltfriedens im
Lichte der psychoanalytischen Erkenntnisse darzustellen. Am Schluss seiner
Antwort an Einstein führt Freud aus: «Von den psychologischen Charakteren
der Kultur scheinen zwei die wichtigsten: die Erstarkung des Intellekts, der
das Triebleben zu beherrschen beginnt, und die Verinnerlichung der
Aggressionsneigung mit all ihren vorteilhaften und gefährlichen Folgen. Den
psychischen Einstellungen, die uns der Kulturprozess aufnötigt, widerspricht nun
der Krieg in der grellsten Weise, darum müssen wir uns gegen ihn empören,
wir vertragen ihn einfach nicht mehr; es ist nicht bloss eine intellektuelle und
affektive Ablehnung, es ist, bei uns Pazifisten, eine konstitutionelle Intolerenz,
eine Idiosynkrasie gleichsam in äusserster Vergrösserung. Und zwar scheint

es, dass die ästhetischen Erniedrigungen des Krieges nicht viel weniger Anteil
an unserer Auflehnung haben als seine Grausamkeiten» (FF 123). Durch
diese, wie mir scheint, höchst aufschlussreichc Aussage über das Wesen des

Pazifisten aufmerksam gemacht, bin ich der Frage nach einer möglichen
Charakterologie des pazifistischen Menschen noch etwas weiter nachgegangen.
Dabei stiess ich zunächst zufällig auf einen am 16. 4. 1970 in der NZZ
erschienenen ausgezeichneten Aufsatz von Harry Pross mit dem Titef «Söhne
der Kassandra». Diese Söhne der Kassandra sind nach Pross die «Intellektuellen»

aller Zeiten, die als «Protestierer, als zersetzende Subjekte
angefeindet, verfolgt, benutzt und umgebracht» werden. Diese Intellektuellen,
die «den Untergang aller Realitäten voraussagten, (und) ganze WTeltbilder
zerstörten» sind die ewigen Unruhigen, die Bücherschreiber und Grübler.
Es sind auch die Pazifisten. Weshalb «auch» Pazifisten? Pross schreibt darüber:
«Das Treiben der Intellektuellen ist nicht bloss private Getriebenheit. Um
forschen zu können, um formulieren, um denken und schreiben zu können,
muss man Frieden haben. Den Schriftsteller stört schon, was sein Nachbar

341



noch gar nicht hört. Das gilt nicht nur für die Ruhe im (Studierzimmer >, es

gilt für Veränderungen der Umwelt und der Welt überhaupt. Das Schreiben
ist eine ausnehmend friedliche Beschäftigung, notiert Heinrich Mann. Man
muss Verwahrung einlegen gegen Störungen, gegen Unfrieden, gegen
Ungerechtigkeit, da eins ins andere geht... Die geistigen Arbeiter sind, um ihr
Leben leben zu können, darauf angewiesen, dass die Ideale des Zusammenlebens

nicht ganz der Verachtung anheimfallen. Sie sind die <pressure-group>
der Idee. Sie versuchen, sich eine Schneise durch die Störfelder zu schlagen,
und werden aus der Verteidigung ihrer kleinen Räume zu Angreifern, zu
Protestanten. Da ihre Empfindlichkeit grösser ist als die anderer, erscheinen
ihnen auch die Übel grösser, die das Gegenwärtige durchherrschen». Soweit

Harry Pross.
Dieses hier mit entwaffnender Ehrlichkeit entworfene Selbstverständnis

des Pazifisten scheint mir ein ganz wesentlicher Faktor bei der gründlichen
Analyse der Friedensthematik zu sein. Wenn wir nämlich einmal von der

allerdings stets gegenwärtigen Gefahr eines totalen Vernichtungskrieges unter
den Menschen absehen und «nur» die zahlreichen auch heute noch mehr oder

weniger «konventionell» geführten Kriege in aller Welt in Betracht ziehen,
so bestehen leider hinreichende Gründe zu der Annahme, dass solche Kriege
mindestens für die nicht zunächst Betroffenen mehrheitlich toleriert und im
Rahmen des Erträglichen befunden werden. Auch die Jugend (oder vielleicht
gerade sie?) ist davon nicht ausgenommen, wie neuere Untersuchungen unter
englischen und japanischen Schulkindern über deren Vorstellungen vom
Kriege gezeigt haben (FF 157 ff.). Überraschend und für mich persönlich auch
erschreckend imponiert vor allem die Tatsache, dass sogar hinsichtlich eines

atomaren Weltkrieges die persönliche Überlebenschance unverhältnismässig
hoch veranschlagt wird. Diese Indolenz, die man mit dem Motto: «Mich
trifft's ja doch nicht» überschreiben könnte, hängt vermutlich mit einer
generellen Unempfindlichkeit des jugendlichen wie überhaupt des sinnlich-
aktiven Menschen gegenüber Lärm, Geschrei, Betriebsamkeit und turnul-
tuarischen Menschenmassierungen zusammen, möglicherweise sogar mit
einer ausgesprochenen Affinität zu solchen sensationell-aufregenden
Erscheinungen. Fassen wir nämlich den Begriff des Krieges etwas grundsätzlicher
und weiter, indem wir zum Beispiel auch den oft tödlichen Kampf im motorisierten

Strassenverkehr darunter rechnen, so muss uns klar werden, dass

Verhaltensweisen wie (Pazifismus) oder Aggressivität auch von anthropologischbiologischen

Faktoren abhängig sind, die dem Sozialisierungs- und Erzie-
hungsprozess möglicherweise ganz oder mindestens zum Teil entzogen sind.
Ich denke dabei an Faktoren wie Alter, Vitalitätsgrad und -struktur, Art und
Höhe der Intelligenz, Introversion - Extraversion und anderes mehr. Was

hier im Strassenverkehr und -gewühl etwa für einen motorisch-intelligenten,
sinnlich-vitalen jungen Menschen reinstes Vergnügen und abenteuerlicher
Kitzel ist, kann für den nach innen gekehrten Philologen zur mörderischen
Qual werden. Dasselbe dürfte - so frivol das klingen mag — prinzipiell auch

342



für alle andern gefährlichen «Spiele» einschliesslich der kriegerisch-ernsten
gelten. Was für den einen aufregend und vitalisierend, ist für den andern
verwerflich und verabscheuenswürdig. Der Pazifist, sagt Freud, ist konstitutionell

intolerant gegenüber brachialischer Gewalt und — nicht zuletzt aus
ästhetischen Gründen - «allergisch» gegenüber dem Kämpfen und Töten.
Seine Worte sind Friede, «sinnliche Welt der Ruhe, des Glücks, des Schönen,
Natur als Bereich des Eros, als Raum des gewünschten Alleinseins», um einige
Wendungen aus dem Vokabular von Marcuse anzuführen (FF 145).

Die hier versuchte Charakterisierung des Pazifisten kann selbstverständlich

nur skizzenhaft und hypothetisch sein; sie wäre aber zu sehr vergröbernd,
würde man dabei nicht auch den Pazifisten selbst nach den Kriterien der
Friedfertigkeit beziehungsweise der Aggressivität kritisch analysieren. Bei der
intensiven Beschäftigung mit der gegenwärtigen friedenswissenschaftlichen
Literatur fällt nämlich auf, dass gerade unter diesem Aspekt entscheidende
Gegensätze unter den Friedensforschern selbst erscheinen. Da gibt es nicht
wenige, denen man die Eigenschaften «aggressiv» bis «aggressiv-destruktiv»
zuschreiben müsste. Diese Leute würden selbstverständlich entgegnen, ihre
Aggressivität sei lediglich eine Funktion der im Hinblick auf einen Weltfrieden

notwendigerweise zu destruierenden, objektiven, morbiden Gesellschaftsverhältnisse.

Dieser Einwand dürfte den Psychologen und Anthropologen
aber nicht daran hindern, möglicherweise signifikante Zusammenhänge
zwischen dem Stil einer Friedensforschung und der personalen Struktur des

Forschenden zu suchen. «Sage mir, auf welchem Wege du was für einen
Frieden suchst, und ich sage dir, wer du bist»!

Mit der Frage nach den Merkmalen eines Friedens, der als Wert und
Zielvorstellung in eine Friedenspädagogik aufgenommen werden soll, berühren
wir den Kern, aber auch das Kernproblem einer Erziehung zum Frieden. Zur
Definition des Friedensbegriffs schreibt Johan Galtung, der Direktor des

Internationalen Friedensforschungsinstitutes in Oslo: «Die verhältnismässig
präzise Formulierung: (Friede ist ein Zustand innerhalb eines Systems
grösserer Gruppen von Menschen, besonders von Nationen, bei dem keine
organisierte, kollektive Anwendung oder Drohung von Gewalt stattfindet) führt
zu Auseinandersetzungen, wenn einmal gefragt wird, wie es in einer
Feudalgesellschaft oder Diktatur sei, in der die herrschende Klasse die untergeordneten

Gesellschaftsschichten mit anderen Arten von Gewalt (von mir herv.)
kontrolliert. Herrscht dann Frieden?» (FF 531) Wir bemerken sogleich, dass

es hier, wie bei jeder Diskussion um Lebenswerte, um die Hierarchie der
anzustrebenden und zu verwirklichenden Güter geht.

Frieden ist ein Gut an sich; ihm gebührt unbedingte Priorität in der Rangfolge

der Werte — sagen die einen. Nein, Frieden ist «der Güter höchstes

nicht», entgegnen die andern; soziale Gerechtigkeit und individuelle Freiheit
rangieren über dem Frieden. «Frieden», sagt Galtung, «ist nicht der einzige
Wert auf dieser Welt. Daneben gibt es Gerechtigkeit, Freiheit, Pluralismus,
Fortschritt. Eine Theorie des Friedens müsste erwägen, unter welchen Be-

343



dingungen der Wert Frieden mit andern Werten in Konflikt gerät» (FF 533),
Wir sehen, dass sich den Human- und Sozialwissenschaften im Bereich der

Friedensforschung ein heute noch unabsehbar weites Feld eröffnet. Und es

scheint auch, dass trotz der strittigen Prioritätenfragen allmählich ein Konsens
über eine Art Minimalprogramm sich herausbildet, die ein gemeinsames
wissenschaftliches Arbeiten möglich macht. Im übrigen, sagt Galtung wohl
zutreffend, darf man vermuten, dass «durch vertiefte Erforschung der Mittel
und Wege auch die Ziele (der Friedensforschung) klarer vor Augen treten
werden» (FF 533).

Was die Pädagogik als erzieherische und bildnerische Praxis anbelangt, so

dürfte es sich für sie vor allem darum handeln, die zahlreichen bereits
bestehenden Wege zur internationalen Verständigung weiterzuverfolgen,
Vorurteile abzubauen, zwischenmenschliche Beziehungsstrukturen schon in
frühem Alter dem Kinde sichtbar werden zu lassen, Hilfen zur fruchtbaren
Bewältigung von Konfliktsituationen zu geben, Frustrationstoleranzen zu ver-
grössern und die Jugend ganz allgemein zur Kritikfähigkeit und Mündigkeit
in dem immer undurchdringlicher werdenden sozialen Geflecht gegenseitiger
Abhängigkeiten zu erziehen.

Unter diesen summarisch aufgeführten Teilzielen einer Friedenspädagogik
scheint mir die «Erziehung zum fruchtbaren Konflikt», wie ich es ausdrücken
möchte, eine zentrale Stellung einnehmen zu müssen. Mit einem Blick auf
die bisherige Geschichte des Menschen meine ich nämlich, dass die seit
Jahrtausenden geübte Pädagogik, die den Grossteil der Menschheit zur Bescheidung

in ihren Ansprüchen und eine verschwindend kleine Minderheit zur
Wahrung ihrer Privilegien unter dem Titel der Verantwortung erzogen hat,
keine guten Früchte hervorzubringen vermochte. Die daraus resultierenden
einseitigen Abhängigkeiten und Herrschaft-Knechtschaft-Verhältnisse
erwiesen sich als ein stetig schwelender Unruheherd; sie bilden ohne Zweifel
eine der Hauptursachen kriegerischer und revolutionärer Zusammenstösse.
Wenn wir aus der Geschichte lernen wollen, so müssen wir wohl lernen den
Menschen zu lehren, seine legitim-humanen Interessen und Ansprüche zu
erkennen und sie im fairen Wettbewerb mit den Ansprüchen des andern im
rechtlichen Sinne des Wortes zu «vergleichen».

Die heute überall in der Welt vorhandenen und täglich neu entstehenden

grossen und harten Konfrontationen in unseren Bildungssystemen sind sehr
wahrscheinlich vor allem eine Folge einer Erziehung, die den freundschaftlichen

Streit im kleinen nie geübt, sondern womöglich noch unterdrückt hat.
Der Streit in der Gruppe, das gilt von der Familie über die Schule bis zu
Gruppierungen innerhalb der Erwachsenenbildung und der Politik, stand und
steht heute noch zumeist unter Tabu. «Sind lieb mitenand» heisst es in unseren

Gegenden. Gegensätze werden geschickt überspielt und — wie wir wähnen

— «im Interesse der eigenen Sache» voreilig miteinander versöhnt. Peinliche

Fragen — das gilt vor allem für das Ehe- und Familienleben — bringen
wir oft überhaupt nicht zur Sprache. Der Preis dafür ist die Stagnation und

344



untergründige Animosität im Innern, vor allem aber die destruktive Aggression

nach aussen.
So paradox es klingen mag: Eine gründliche Erforschung zwischenmenschlicher

und zwischenstaatlicher Verhältnisse wird vielleicht eines Tages
ergeben, dass eine Erziehung zum Streit der beste Weg zum Frieden unter den
Menschen ist.

Abkürzungen :

FF: Friedensforschung, hg. von E. Krippendorff. Köln/Berlin 1968

FP: Friedenspädagogik, hg. von /»/. Rohrs. Frankfurt a. M. 1970

Christina Mahn (Washington)

Der angeschlagene Nixon

Washington nach den November-Wahlen

Washington. — Das Geschrei nach Ruhe, nach Gesetz und Ordnung,
das seit dem Tode der Kent-State-University-Studenten nicht mehr
verstummen wollte und im Frühsoninier mit Grabesglocken den Wahlkampf
ankündigte, hat der Republikanischen Partei keinen guten Dienst getan.
Die Wahlen für das Repräsentantenhaus, einen Teil des Senats und mehrere

Gouverneurssessel hatten zwei Resultate: Einmal einigte der fast
schon faschistische Ruf des Präsidenten Nixon und der in der politischen
Rechten kaum noch einzuordnende Vizepräsident Agnew die Demokratische

Partei, die bis zum Wahlgang, dem 3. November, das Image einer
Schlachthaus-Convention von Chicago mit sich herumschleifte. Zum
zweiten zeigte es einer mit demokratischen Spielregeln sehr unfair
umgehenden Administration die Grenzen ihrer eigenen Macht, ihrer
konservativen Maschinerie.

Mit dem Sieg der Demokraten, die weiterhin die Kontrolle aller
Politik machenden Organe in Washington behalten, erteilte sich Amerika
selbst eine recht gute Note im Fach «gelebte Demokratie». Der Verlauf
der Wahlnacht selbst glich einem politischen Kriminalroman. Die
Hochrechnungscomputer der grossen TV-Anstalten gaben bereits um 11 Uhr Er-

345


	Erziehung zum Frieden

