
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 49 (1970)

Heft: 7-8

Artikel: Örtlich betäubt

Autor: Jurt, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-338265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-338265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mehr ausreicht. Daher die Einführung von Kollektivschuldparagraphen
mit unabsehbaren Konsequenzen.

Die Frage ist nur, ob sich in Frankreich Richter finden, dieses neue
Gesetz mit aller Konsequenz anzuwenden. Der Richterverband hat ebenso

wie die Rcchlsanwallkammer von vornherein Einspruch erhoben.
Tatsächlich entspricht dieses Gesetz Bürgerkriegsverhältnissen. In

diesem Fall ist es aber erst recht nicht ausreichend. Wenn sich die Dinge
in Frankreich tatsächlich weiter zuspitzen sollten, wäre das Gesetz des

50. April 1970 nur eine Etappe zu noch grösserer Willkür, wie sie

Bürgerkriegszeiten entspricht.
Dass ein beträchtlicher Teil auch der gaullistischen Abgeordneten

Bedenken äussert, ist verständlich. Diese Leute sieben zum Unterschied von
den Ministern unter dem unmittelbaren Druck der Volksmeinung und der

Yolksslimmung. Sie wissen auch aus eigener Erfahrung, wie schnell sich
das Blatt in Frankreich wenden kann. Ein Jahr nach de Gaulle gibt sich

die Führung der Fünften Republik autoritärer als der General

Dr. Josef Jurt

Örtlich betäubt

Zum neuen Roman von Günther Grass

Günter Grass hat seinen neuen - dritten — Roman mitten im blindes
deutschen Wahlkampf erscheinen lassen. Das wurde ihm angekreidet. Als

Hauptinitiant und prominentes Zugpferd der sozialdemokratischen
Wählerinitiative wurde er mit einer parteipolitischen Position identifiziert, und

so kam es viele Kritiker mitten im Getümmel des Wahlkampfes schwer an.
leidenschaftslos über einen Roman zu urteilen, der unmittelbare politische
Realität zum Gegenstand hat. Die Kritiken über "Örtlich betäubt» könnten
bereits einen Band füllen; \iele negative Besprechungen sind darunter.
Der Autor glaubt, er müsse im Feuilleton für das bezahlen, was er
politisch lue. Jetzt, ein halbes Jahr nach der Bundestagswahl, fällt es uns
leichter, mit Distanz das literarische Werk als solches zu beurteilen.
Vor dem Bildschirm des Zahnarztes

Der Studienrat Eberhard Starusch, ein Junggeselle Alilte Vierzig,
Lehrer für Deutsch und Geschichte an einem Westberliner Gymnasium,
lässt sich vom Zahnarzt seinen Ilackbiss behandeln. Der Arzt wurde ihm
von einer Kollegin empfohlen; denn er hat Fernsehen in der Praxi; die

flimmernden Filme sollen fabelhaft ablenken: selbst die blinde Alatt-
scheibe wirke irgendwie anregend. In der Tat. Starusch lässt sich nicht
vom Fernsehgeschehen gefangennehmen; er projiziert eigene Filme auf
die Arallsoheibe, den Film seiner Vergangenheit. Mit diesem epischen

226



Grundeinfall nimmt Grass unser episches Zeitalter in die Sprache hinein;
leicht ironisch imitiert er den Jargon der Filmleute: «Darf ich nun Bild
und Ton hineingeben?»; die Sprachreste einer optischen Zeit werden
eingefangen mit sprechblasenhaftem «Schrey! Schrey!» und «Keuch! Keuch!».
Das Fernsehen schafft ein neues Zeitbewusstsein; man trifft sich

übermorgen kurz vor der Abendscbau. Die platte Kontinuität -wird zerstört,
an ihre Stelle treten stehende Bilder. Und doch scheitert manchmal diese

visuelle Kunst; denn der Erzähler muss das in ein zeitliches Nacheinander
auflösen, was das Bild in einer räumlichen Gleichzeitigkeit vermitteln
kann, eine Einsicht, die schon Lessing in seiner Schrift «l her die. Grenzen
der Malerei und der Poesie» nicht unbekannt war. Doch oft gelingen dem

Autor lückenlose Übergänge, so etwa, wenn die Heldin seines imaginären
Films, Sieglinde, plötzlich zur Fernsehsprecherin wird, oder wenn dasselbe

Gansrezept dreimal in verschiedenen Zeitlagen erscheint, erst als

Vorstellungini Kochkurs des Kriegsgefangenenlagers, in «hohlwangiger Zeit»,
dann als Fernsehrezept im Wohlstandsdeutschland und schliesslich als

knusperige Realität auf dem Tisch der Verwandten im Kaschubischen.
Mattscheibe der Erinnerungen

Der Bildschirm in der Zahnarztpraxis dient vor allem als Projektionsscheibe

für die Vergangenheit des Studienrates, fn kurzen Filmausschnit-
len setzt er Bruchstücke seines Vorlebens in Szene: 1945 ist er aus Danzig
geflohen, wurde dann Afaschinenbauingenieur in den Betonwerken Krings,
verlobte sich mit der Tochter des Chefs, Sieglinde. Der Chef,
Generalfeldmarschall Krings kehrt aus der Kriegsgefangenschaft zurück; vor
Kriegsschluss hatte er seinen Frontabschnitt verlassen, die Uniform gegen
Sepplbosen eingetauscht und war dann in eine Almhütte geflohen. Doch
jetzt, nach seiner Heimkehr, bat er sich kaum geändert; er ficht zusammen
mit seiner Tochter an Alodellkriegsplätzen die Schlachten der Ostfront
nochmals durch; ein Unverbesserlicher, immer noch dieselbe straffe
Gesamterscheinung, er schwört auf seinen eisernen Willen. Sein Elektriker
Schlottau hat den Krieg als Landser mitgemacht; er hat noch eine alte
Rechnung mit seinem General zu begleichen, auch er lässt sich mit der
Tochter Sieglinde ein.

Plötzlich schwenkt die Kamera aus der Bundesrepublik nach Polen: der
Studienrat fährt ins Kaschubische, nach Danzig, zur Stätte seiner Jugend.
Ein kurzer Exkurs über die kaschubische Kultur wnird eingeblendet; die

Erinnerung an ein altes Kulturvolk, das einen Kopernikus hervorgebracht
hat. Wenn die Grosstante Eberhard fragt, ob der Führer noch lebe, wenn
die Verwandtenschar beim Absingen des kitschigen Waldcsluslliedes
schunkelt, dann ward die Tragik eines Volkes offenbar, das von seinem
Afutterboden getrennt ist. Der Ton des Romans während der vielfachen
gebrochenen Erinnerungssequenzen ist oft distanziert, leicht ironisch.
In der ungebrochenen Schilderung der Kindheitsstätte Staruschs, die Grass
mit seinem Helden teilt, spürt man menschliche Wärme. Der Autor

227



spricht in seinem Namen. In der kaschubischen Szene — Schauplatz der
früheren Romane — findet Grass seine Saftigkeit wieder. Nur zu oft haben
Kritiker an den neuen Roman die Elle der früheren gelegt; so schreibt
Ilelmuth Karasek: «Aus der kaschubischen Wirklichkeit wird,
bezeichnenderweise, ein Verwandtenbesuch in Kaschubien: Ach, was sind die
Verwandten da herrlich ursprünglich! Grass, zivilisatorisch an den Zahn-
arzlstuhl gefesselt, vermag Reisen in die eigene Vergangenheit nur noch
als Sightseeing-Tour zu veranstalten.» Alan darf es Grass nicht verargen,
dass er die Erfolgszenen seiner ersten Werke nicht endlos variiert. Spricht
es nicht eher für seine schöpferische Vitalität, dass er sich von seiner
Vergangenheit nicht gefangennehmen Hess und es verstand, sich mit einem

ganz anders gelagerten Roman zu erneuern.
Unbewältigte Vergangenheit

Die Kollegin Starusch, die Studienrätin Irmgard Seifert kommt ebenso

ins Bild wie die Personen der Vergangenheit. Ihre Pose ist der Protest,
energischer Protest; die Schüler nennen sie den Erzengel. Ihre pathetische
Sprache hebt sich ab vom differenzierten, unterkühlten Ton Staruschs:
als kompromisslose Antifaschistin will sie Zeichen setzen, Beispiel geben.
Grass macht an der Sprache dieser Studienrätin klar, wie sehr das Deutsche
durch missbrauchles Pathos einer unseligen Vergangenheit beschmutzt
wurde, wie nur noch nüchterne Sachlichkeit die Sprache von diesen
Schlacken reinigen kann. «Denn», das schrieb schon ein Andersch in
seinem Roman Efraim, «wenn man anfängt, Alenschen zu vernichten wie
Ungeziefer dann vernichtet man nicht nur sechs Millionen Seelen,
sondern, ganz nebenbei, auch die Sprache der Überlebenden.» Die emphatischen

Worte der Studienrätin sind Überreste einer unbewältigten \rer-
gangenheit. Sie war BDAI-Führerin; damals betrachtete sie den Bolschewismus

als jüdisch-slawische Yersippung. sprach von blondem Hass.
zitierte Baumanns «Neue Lande, neue Lande wollen wir uns gewinnen»,
jetzt aber zählt sie auf den «jochbrechenden Sieg des Sozialismus». Sie hat

vom rechtsradikalen zum linksradikalen Spätexpressionismus gewechselt.
In den Jugendbriefen findet sie ihre Schuld: sie halle Schulbuben an der
Panzerfaust ausgebildet; der Bauer, der seinen Acker nicht für einen

Panzergraben hergeben wollte, wurde von ihr denunziert. Der Studienrat
beschwichtigt sie, legt ihr stoische Haltung nahe: er betäubt sie örtlich.
Die Summe als Z,ahnbild und Psyche

Der Zahnarzt deckt es auf: Der Studienrat hat nicht den wahren Film
seines Vorlebens abgespielt; längst verjährtes Versagen lässt ihn
Geschichten erfinden. Eine glanzvolle Vergangenheit wird im Schein der

Erinnerung vergoldet. Er war nur Werkstudent, nie Betriebsingenieur.
In Wirklichkeil wurde er vom I'Ylektriker Schlottau bei Sieglinde ausgebotet.

In seiner leicht verlogenen Wahrheitsliebe, die er sich selber
zugesteht, beruhigt er sich mit Geschichten, die ihn zeigen, wie er nie
gewesen ist. Er schwindelt ehrlich.

228



Immer wieder sieht er sich als Täter, er findet Gewalt, stellt sich als
Alörder seiner Verlobten vor, um seinem ereignislosen Leben durch die
Imagination zu entweichen. Der Arzt rieht die Summe aus Zahnbild und
Psyche: «Eingelagerte Gewalttätigkeiten. AJordanschläge auf Vorrat.»
Die zahnärztliche Behandlung, Schmerz und Extraktionen sind weit mehr
als zufällige Ereignisse im Leben eines Studienrates; dentale Probleme
treten leitmotivisch immer wieder auf. Der junge Eberhard trug schon
als Bandenführer die Milchzähne in einem Säckchen, liess seine Kameraden
darauf schwören. Als imaginärer Untersuchungshäftling verlangt er den

Gefängnisarzt, der notfalls die schmerzenden Zähne ziehen soll.
Doch die Zahnschmerzen sind nicht nur Leitmotiv; sie geben die Haupt-

metapher her, die der Dichter immer wieder herbeibemüht, sie sind der

Grundoinfall, den der Autor durch allzu häufige und allzu deutliche
Wiederholung beinahe zu Tode reitet. Der Schmerz, das ist alles Unrechte in
dieser Wrelt: der Schmerz lässt sich ablenken, so hat man im Adillelalter bei
Zahnexlraktionen den Finger über eine Kerze gehalten, um den Schmerz
zu teilen; Schmerz lässt sich auch betäuben, der Studienrat redet der Seifert
die öffentliche Beichte aus, er betäubt sie. Lokalanästhesie. Dem Schmerz
kann abgeholfen werden, radikal durch Extraktion: revolutionärer
Umsturz der schmerzreichen Gesellschaft, oder vorbeugend, korrigierend:
vorsorgende Reform.
Versuchung zur Gewalt

Der Schmerz Staruschs ist in den Augen des Zahnarztes nur ein
Wehwehchen: sein Versagen in der Vergangenheit. Eigentlich ist er feige und
wehleidig und möchte sich raushalten, sich betäuben; anderseits denkt er
sich selber Schmerz aus. Dieser Zwiespalt lässt Starusch zu einer
komplexen Figur werden. Während in seinem Unterbewusstsein Gewalttaten
als Wunschvorstellungen schlummern, hasst der Studienrat in seinem
Bewusstsein Gewaltaktionen. Den Vandalismus der Schüler lehnt er als blossen
Selbstzweck ab.

Spätestens bei diesem Problem Gewalt — Gewaltlosigkeit steigt die Frage
auf, in welcher Figur der Autor stecke. In allen, hat Günter Grass
entgegnet. Diese Aussage lässt sich überprüfen; denn die expliziten Aussagen
des Dichters sind im schriftlichen Niederschlag seiner politischen Tätigkeit

ersichtlich. So verurteilt der Politker Grass wie Starusch «den blinden
Aktionismus einer pseudorevolutionären Bewegung» (Rede in Basel am
8. September 1968). Dabei wird Starusch von seiner Schülern vorwärts
gedrängt. Er redet von radikalen Veränderungen und revolutionärem
Verhalten, damit Platz entstehe für ein befriedetes Dasein. In seinen «Filmen»
träumt er davon, mit der Wohlstandsgesellschaft aufzuräumen. Am Morgen
erwacht sein revolutionärer Urtrieb: «Schluss machen mit den
scheinheiligen Reformisten und den heissen Atem der Revolution wehen lassen.»
Die grosse Weigerung sollte schon im Rittergestühl des Zahnarztes
beginnen; sich nicht mit der Zivilisation einlassen. In dieser parodistischen

229



Darstellung wird ein deutlicher polemischer Zug gegen Alarcuse
offensichtlich, dessen Anliegen als «Flucht in die Heilslehre» abgetan wird.
Hier spricht Grass wieder in seinem eigenen Namen: «Für mich ist Politik
nicht etwas, das sich ideologisch fixieren lässt und als Ergebnis das ist,
was Alarcuse ein .befriedetes Dasein' nennt ich bekämpfe (es) sogar,
weil im Namen dieser wohlfeilen Ergebnisse soviel Verbrechen begannen
worden sind.» (Ex libris,~NLai 1969.)

Diesen Drang nach "Fat sucht Starusch zu befriedigen, indem er die

Jugendbandenzeit heroisiert; oder er versucht den Tatendrang zu betäuben
mit Senecas goldenen Worten oder mit den zynischen Tröstungen des

späten Nietzsche. Dann wieder wird Gewalt rational durchschaut als Rache

für das \rersagen in der Jugend, lliller Dämonie wird als Revanche für
eine Jugend ohne Erfolg gedeutet. Der Studienrat versuche, so wirft der

Zahnarzt ein, der Welt, die er verändern wolle, sein eigenes Versagen
anzudichten: «Denn unser Volk erträgt das nicht: abgewiesene zu kurz
gekommene Versagen. Überall hocken sie und lauern auf Rache. Sie
erfinden sich Feinde und Geschichten, in denen ihre erfundenen Feinde
tatsächlich vorkommen.»
Weltweite Krankenfürsorge

Der Zahnarzt erweist sich als unversöhnlicher Gegner dei- Gewalt. Er
setzt auf den evolutionären Fortschritt der Zahnmedizin. Er betrachtet
die Well aus der Perspektive seines Wartzimmers. Sein Ideal ist eine weit
weit und sozial integrierende Krankenfürsorge. Fr möchte die Welt
verändern, indem er Systeme abschafft. Die Wellkrankenfürsorge soll nicht
regieren, sondern helfen. Er diagnostiziert die imaginäre Radikalität seines

Patienten: «sein Gähnen angesichts geringfügiger, doch immerhin
nützlicher Verbesserungen, seine Lust, Knoten mit raschem und gleichwohl
ungezieltem Hieb zu durchhauen, seine Geilheit nach einem möglichst
pompösen Unlergang, seine altmodische Zivilisationsfeindlichkeil».
Verhinderte Tat

Im zweiten Teil des Romans — in der Pause zwischen Behandlung des

Unterkiefers und Behandlung des Oberkiefers — wird die Gewall. die der

Studienral auf dem Bildschirm wünschte, zum tatsächlichen Problem.
Sein Schüler, Philipp Scherbaum, will vor dem Hotel Kempinski einen

Hund verbrennen, um gegen den Napaleinsatz der Amerikaner in Vietnam

zu protestieren. Es soll ein Hund sein, weil die Berliner diese Tiere
besonders lieben. 63 705 Hunde leben in dieser Stadt; auf 52,8 Einwohner
trifft ein Hund. «Einen brennenden, laufenden, jaulenden Dackel in einer
Stadt wie Berlin, die nach Hunden verrückt ist, das hat es noch nicht
gegeben. Nur wenn ein Hund brennt, werden sie kapieren, dass die Amis
da unten Alenschen verbrennen, und zwar jeden lag.» Er glaubt, nur eine

Hundeverbrennung sei wirksam, Alenschenverbrennungen schreckten nicht
ab, befriedigten nur Lust. Dies ist mindestens seit Jan Palach nicht mehr
wahr. Diese Dackelverbrennung heute zur Zeit des Rückzuges der kom-

250



bat tauten amerikanischen Truppen aus Vietnam ist schon von der
geschichtlichen Entwicklung überholt; sie wirkt als Verniedlichung der

Tragweite des Vietnamkonflikts und des Protestes der Jugend. Wie sein
Schüler leidet Starusch unter dem tragischen Widerspruch, dass sie als

Berliner der amerikanischen Schulzmacht dankbar sein müssen und
dennoch ihr moralisches Empfinden von denselben Verbündeten verletzt
sehen. Er möchte, dass der Junge handelt, damit das Versagen seiner Generalien

nicht allgemein werde. Der spontane Gerechtigkeitssinn des Jungen
findet seine Anteilnahme. Anderseils lehnt er die Tat Philipps ab mit
teilweise sich widersprechenden Argumenten, wie Sinnlosigkeit, Hochmut,

Gefahr. Beslialilät, Dummheit. Als Versager fürchtet er die Niederlage.

In der Traurigkeit seines Besserwissens «macht er Zusätze, weil er
sein Versagen, während (er) versagte, schon zu verteidigen begann».

Es gilt, durch Gespräche blinde Taten zu verhindern. Taten, die aktive
Resigation, Ausflucht sind. «Das voreilige Ziehen der Zähne», meint der
Zahnarzt, «dieser Wahn, eine nicht mein- schmerzende Lücke schaffen zu
wollen, (ist) eine Tat ohne Erkenntnis: Dummheit wird tätig.»

Wenn beide, Studienrat und Zahnarzt, von der spontanen Tat abraten,
dann wollen sie nichl opportunistisch vor der jüngeren Generation klein
beigeben. Wiederum spricht Grass aus ihnen, der den Intellektuellen
vorwirft, sie ersparten den Studenten leichtfertig die notwendige Kritik,
liefen zu den Jungrevolutionären über, benutzen diese Bewegungen als
eine Art Jungbrunnen, um eine zweite Jugend zu erleben.

Es gibt aber nur eines: «Fleiss, Zweifel, Vernunft, Dazulernen, Zögern,
mehrmaliger Neubeginn, kaum merkliche Verbesserungen, Evolution
Schritt für Schrill: die Springprogression; während der Jäter langsame
Abläufe überhüpft, das hemmende Wissen abwirft, leichtfüssig und faul
ist: die Faulheit als Sprungbrett der Tat.» Wiederum legi Grass sein

eigenes Bekenntnis dem Helden auf die Zunge: In einem Interview
vom Mai 1969 plädier! der Schriftsteller für den bewussten und belegbaren
«Verzicht auf die Revolution, das heisst auf den gewaltsamen Umsturz
bestehender Ordnungen, das Uberhüpfen von Abläufen... Ich selze also auf
Evolution... Ich weiss, dass es eine Springprozession ist. dass es im besten
Fall zw ei Schritte vor- und einen zurückgeht.» (E.x libris, Alai l 960.)
Aus dem Blickwinkel des Pragmatismus

Wenn der Zahnarzt die Tat Philipps ablehnt, ebenfalls auf Evolution
setzt, dann tut er das im Hinblick auf die Fortschritte der Zahnheilkunde.
Er ist ein reiner Technokral, denkt nur an Fürsorge, nicht an moralische
Wertungen; er denkt rational, will ja den Gegner nicht dämonisieren.
nimmt jeden Vorschlag in seine Bestandteile auseinander. Als Fachidiot
vermag er selbst den grössten Schrecken zu relativieren. In seinen Augen
ist Napalm, gemessen an nuklearen Kampfmitteln, relativ harmlos. Er
kennt nur Empirie, keine Spekulation. Sein Irrtum heissl Teilerfolg. Mit
einem ganzen Bündel von Ausdrücken sucht Starusch das Wesen des

231



Pragmatikers zu erfassen: «Fortschriltsgläubiger Klugscheisser. Tüchtiger
Fachidiot. Umgänglicher Technikrat. Betriebsblinder Afenschenfreund.

Aufgeklärter Spiesser. Grosszügiger Kleinkrämer. Reaktionärer Modernist.
Fürsorglicher Tyrann. Sanfter Sadist. Zahnklempner.»

Der Zahnarzt hat ein vernünftiges Verhalten in Pragmatismus
verflachen lassen. Günter Grass bezeichnet im selben Interview den Aufsland
der Jugend als «Prolest gegen den Pragmatismus, gegen das beinahe

zwanghafte Relativieren sämtlicher Konflikte und Konfliktstoffe, mit dem

junge Alenschen nicht viel anfangen können. Dass sie dann aus der
Gegenreaktion ins andere Extrem hineinfallen, nämlich die absolute Heilslebre
suchen, ist nur Reaktion.»
Jugendlicher Radikalismus

Zu dieser Jugend mit absoluten Forderungen und radikalen Lösungen
zählen sich auch Philipp und vor allem seine Freundin Vero Lewand. Sie

nehmen den Studienrat mit auf eine linke Party; mit bitterer Ironie stellt
der Studienrat die konformistische Neue-Linke-Folklore bloss: den Castro-
Deckel, die Ho-Chi-AIinh-Rufe, das Absingen der Internationalen. Doch

er ist seiner Kritik nicht ganz sicher; vielleicht ist er ja nur neidisch, weil
die links so lustig sind. «Da wächst eine neue Generalion heran», sagl er
sich, «die, bei aller zur Schau getragenen Sachlichkeit, einen neuen Alythos
sucht.» Wiederum spricht Starusch für Grass, der da sehrieb: «Das
Schlimme ist. dass wir eine ganz moderne Generation haben, die von den

Möglichkeiten, den Rildungsmöglichkeiten her, der Forschung profiliert,
die aber versucht, mit den Alilleln des 19. Jahrhunderls, mit Barrikaden,
roten Fahnen und Cbe-Guevara-Posters und vielem romantischem
Brimborium die Verhältnisse einer pluralistischen, unübersichtlichen, von
vielen Widersprüchen bewegten und lebenden Gesellschaft zu verändern.»

Irmgard Seifert hofft, «dass etwas Reinigendes passiert», sie verlangt
nach Erlösung. Scherbaums Tat soll auch sie befreien. Der Junge soll tun,
was sie nicht tat. Sie mystifiziert ihn: Er hat die Kraft und die Reinheit,
uns zu erlösen.
Ich hasse das Eindeutige.

«Es ist unfair, dem Jungen unseren privaten Ballast aufladen zu
wollen», wendet Starusch ein. Was bat er anzubieten neben dem Pragmalismus
des Zahnarztes, dem Mystizismus der Seifert, der revolutionären lieils-
lehre der Jungen? Zweifel, keine Sicherheiten, keine Ideologie, ein Einer-
seits-anderseils, ein Sich-nicht-enlscheiden-Können: «Ich hasse Bekenntnisse,

ich hasse Opfer, hasse Glaubenssätze und ewige Wahrheiten. Ich
hasse das Eindeutige.» Philipp beginnt zu zweifeln. Er ist vom
Eindeutigen abgerückt, er wird den Hund nicht verbrennen. Ein Sieg für
Starusch? Kaum. Der Junge will später nicht wie der Studienral als

Vierzigjähriger mit den Talen eines Siebzehnjährigen hausieren gehen,
Er ward die Schülerzeitung übernehmen; durch rationale Bewältigung
kann er mehr zur Bewusstseinsbildung beitragen als durch irrationale

232



J^aten. Starusch aber issl zusammen mit der Jungrevolutionärin Vero
Gebäck im selben Kempinski, dessen kuchenfressende Damen Philipp mit
der Verbrennung des 1 lundes aufschrecken wollte. Ein Schwarzer,
Vertreter der hungernden Dritten Welt, verlangt nach Schwarzwälder Kirsch -

torte. Das ist aber nun entschieden überdreht: das Versagen wird
allgemein; es ist aber nicht tragisch, sondern ganz einfach grotesk, weder
folgerichtig noch glaubwürdig im Gesehenen des Romans. Philipp aber hat mit
seiner Schülerzeitung die Bewilligung einer Raucherecke in der Schule

erreicht; er hat den Reformkurs eingeschlagen. Das ganze Aufbegehren
der Jungen erschöpft sich in einer Raucherecke! Sowenig wie die
«törtchenfressenden Damen» das Establishment repräsentieren, sowenig ist
hier das wahre Problem und auch der moralische Ernst der zornigen
Jugend ins Bild gekommen. Geht es doch dabei weit mehr als um den

üblichen Yater-Sohn-Konflikl, sondern um eine tiefgreifende Krise
unserer Zivilisation, die der von Grass belächelte Alarcuse mit Recht als

«eindimensionale Gesellschaft» diagnostiziert hat. Es gilt nicht nur
Reformen als Pflästerchen auf die Wunde zu legen, die Jugend verlangt
nach neuen Dimensionen!

Studienrat und Zahnarzt fachsimpeln weiter. Sie stellen sich eine neue
Welt vor. in der Hygiene und Aufklärung fdeologie und Ileilslehre
ersetzen. Die Frage nach dem Rosen wird nicht gestellt, es ist ein
pathologischer Fall, der zu behandeln ist. Das medizinische und pädagogische
Fürsorgeprinzip soll Grundlage einer umfassenden Ordnung sein.

Fürsorge wird zur A^orsorge. Es gilt innerhalb wellweiter Fürsorge die

Gewalttätigkeiten, das heisst ihre Rezeptoren stillzulegen, örtlich zu
betäuben. Doch eine endgültige Ordnung wird es nie geben: «Nichts hält
vor», so schliesst der Roman: «Immer neue Schmerzen.»

Günter Grass isl es wohl nicht gelungen, in diesem Roman ein Bild
der Bundesrepublik der sechziger Jahre zu geben; selbst Berlin ist nicht
präsent, so ist der Boman selber örtlich betäubt, zuwenig welthaltig, er
ist vor allem intellektuelle Auseinandersetzung, Spiel mit A^ergangen-
heilsfragmenlen. Fäne wahre Auseinandersetzung zwischen Grass—Starusch
und der APO findet im Roman ebenfalls nicht statt, wohl weil der Autor
den Partner in seiner Andersartigkeit zuwenig ernst nimmt.

Dennoch hat Grass einen guten Roman geschrieben. Alit grosser
intellektueller Redlichkeil eröffnet er seine eigene Position zwischen
Evolution und Revolution, seine Zweifel und Zwiespälte jenseits jeder starren
Ideologie, jeder eindeutigen These. Alle Figuren, ausser der Seifert,
zehren vom Autor, sind Stücke seiner selbst. «Das Spannendste an der
Arbeit war», sagt Grass vom dramatischen Afittelteil Davor, «mich in
diesem Stück zu zerlegen.» Es braucht Alut in einer Zeit der Intoleranz, der

Fändeutigkeit der harten Fronten eine so kritische und differenzierte Stellung

zu beziehen. Günter Grass besitzt das Können, einer komplexen
Situation mit einer komplexen Antwort zu begegnen.

233


	Örtlich betäubt

