
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 49 (1970)

Heft: 2

Artikel: Rousseau hat Zukunft

Autor: Weber, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-338218

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-338218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heft 2

Februar 1970 Profil

Dr. Eugen Weber

Rousseau hat Zukunft

Unsere Zeit zeichnet sich aus sowohl durch eine Ausdehnung (Extensi-
vierung) des demokratischen Prinzips wie auch durch eine Radikalisierung
und Intensivierung der demokratischen Strukturen.

Die Ausdehnung (Extensivierung) des demokratischen Prinzips

Diese Ausdehnung bestellt in der Erweiterung des Anwendungsbereiches
des demokratischen Prinzips: Über die Demokratie als politische Staatsform
hinaus sollen alle Sozialbereiche, insbesondere die Gesellschaft, Wirtschaft
und Kultur, demokratisiert werden. — Nicht zuletzt sind das Postulate der

heutigen Arbeiterbewegung und auch des politisch engagierten Teiles der

heutigen Jugend.
Die Vertreter der Ausdehnung des Anwendungsbereiches des demokratischen

Prinzips können sich dabei auf den «Vater der (modernen)
Demokratie»: Jean Jacques Rousseau, berufen.

Rousseaus Konzeption der Demokratie stellt in einem weilen
gesellschaftlichen Rahmen. — So lehrt er in seinem Werk «Über den Ursprung
der UngleicJiheit unter den Menschen» (Übersetzung: Weigand; Felix Meiner

Verlag), dass der ursprüngliche Naturzustand der Menschen ein
ausgesprochen demokratischer gewesen sei; es habe kein Privateigentum gegeben.
Rousseau schreibt: «. dass die Früchte allen gehören und die Erde
keinem .», er spricht vom «Naturzustand, in dem es kein Eigentum
irgendwelcher Art gab .», dass es «nicht den geringsten Begriff von
Dein und Mein» gab. — Rousseau sieht also den ursprünglichen
Naturzustand der Menschen in einer — ökonomischen und sozialen — totalen
Demokratie.

Im Urzustand war die Demokratie auch darum — politisch und sozial —

eine totale, weil es, nach Rousseau, keinen von den Menschen abgesonderten

Staatsapparat gab: die Gesellschaft also staatenlos war. — So Rousseau:
«Nicht Massnahmen und Gesetze, sondern gleiche Art des Lebens und der

Nahrungssuche und der gleichförmige Einfluss des Klimas vereinen sie»
(die Menschen).

33



Dieser Rousseauschen Konzeption vom demokratischen Urzustand der
Menschen entspricht unmittelbar heute die namentlich unter den Jugendlichen

vorhandene Tendenz zur Vereinigung in freien, nicht «durchorganisierten»

Gemeinschaften oder sogar in Kommunen als Rückkehr zu
einem natürlichen Zustand. — Von allgemeinerer Bedeutung ist die Rous-
seausche Konzeption vom demokratischen Urzustand für die grundsätzliche
Begründung der gegenwärtigen Tendenzen zur Anwendung des demokratischen

Prinzips auch im Bereiche des Ökonomischen und Gesellschaftlichen.

Die Entwicklung vom urwüchsig-demokratischen Glcichheitsprinzip
weg zur Ungleichheit (zum Anti-Demokratismus) sieht Rousseau im oben

zitierten Werk wie folgt:
«Verfolgen wir den Fortschritt der Ungleichheit so finden wir, dass

die erste Etappe die Einführung der Gesetze und des Eigentumsrechts, die

zweite die Einsetzung der Ämter und die dritte und letzte die Verwandlung
der legitimen Gewalt in willkürliche war.»

Rousseau sieht demnach den Antidemokratismus vor allem im autoritären

und autokratischen Prinzip, worin er sich mit modernen Gesellschaftskritiken!

berührt.
Rousseau, auch hier den heutigen Strömungen verwandt, schlägt anderseits

— als Negation der Negation — eine Brücke vom angenommenen
demokratischen Urzustand zu seiner und unserer Gegenwart, mit der Demokratie

als Möglichkeit: «. wo man sich am wenigsten vom Naturzusland
enlfernl hatte, beaufsichtigten alle gemeinsam die oberste Verwaltung und
bildeten eine Demokralie» (in der oben zitierten Abhandlung über die

«Ungleichheit»),
In seinem späteren Werke «Der Gescllschaftsvertrag» (Übersetzung: A.

Marx/W. Widmer, im Pegasus-Verlag) knüpft Rousseau an die «Ungleich-
heits»-Abhandlung an und postuliert, unter zeitgenössischen Verhältnissen,

die Demokratie auf breitester Basis, nicht nur für das Politische,
sondern auch für das Gesellschaftliche und Wirtschaftliche — allerdings unter
Beibehaltung des nun einmal vorhandenen Privateigentums: Ihm schwebt
eine Gesellschaft vor ohne Arme, aber auch ohne Beiche und ohne Luxus,
unter einigermassen gleichmässiger Verteilung des Privateigentums. — So

Rousseau: «Denn es ist offensichtlich gegen das Gesetz der Natur, auf
welche Weise man es auch definiere dass eine Handvoll Leute im
ÜFerfluss schwelgt, während die ausgehungerte Masse des Notwendigsten
entbehrt» («Ursprung der Ungleichheit», am Ende). — Von der Demokratie
verlangt Rousseau (im «Gesellschaftsvertrag»): «. ferner möglichst
vollkommene Gleichheit in Stand und Vermögen, ohne welche auch die Gleichheit

der Rechte und der Gewalt nicht lange würde bestehen können; endlich

wenig oder kein Luxus: denn der Luxus ist entweder die Wirkung
grossen Reichtums, oder er macht ihn unentbehrlich .»

Darum lobt Rousseau auch in seinem grossangelegten Erziehungsroman

34



«Emil» die Handwerker und Bauern, weil er in diesen Ständen die einigermassen

gleichmässige Verteilung des Eigentums, ohne ausgesprochene
Armut und ohne Luxus (Reichtum), vorzufinden glaubt. Er sagt: «Von allen
Beschäftigungen nun, welche dem Menschen den Lebensunterhalt Hefern
können, ist die Handarbeit diejenige, die ihn dem Naturzustand am nächsten

bringt .» («Emil», 3. Buch. Seite 157; übersetzt von Sallwürk,
Verlags-Comptoir Hermann Beyer).

Dieser Rousseauschen Konzeption entspricht heute der auf breitester
Basis angelegte Kampf gegen die Armut in der ganzen Welt einerseits und
die Kritik an der Wohlstandsgesellschaft anderseits. — Dagegen tritt heute
im wesentlichen an die Stelle der Forderung nach gleichmässiger Verteilung

des Privateigentums das Postulat der Mitspräche, der Mitbestimmung
und der Sozialisierung.

Doch auch auf kulturellem Gebiet antwortet Rousseau in seinem Frühwerk

«Abhandlung über die Frage: Hat der Wiederaufstieg der
Wissenschaften und Künste zur Läuterung der Sitten beigetragen?» auf diese

Frage mit einem «Nein» und legt damit zugleich ein demokratisches
Bekenntnis ab: Die Wissenschaften und Künste haben nicht vermocht, die
durch die undemokratischen Eigentumsunterschiede eingetretene negative
Entwicklung des Menschengeschlechtes aufzuhalten, sie haben vielmehr —

als Produkte des luxuriösen Reichtums — jene Entwicklung gefördert. Im-
plicite verlangt Rousseau, dass Wissenschaften und Künste in den Dienst
des Volkes zu treten und sich vom Reichtum und Luxus zu lösen hätten. —

Pvousseau sagt im soeben erwähnten Frühwerk (übersetzt von Weigand;
Felix Meiner Verlag): «Der Luxus kommt selten ohne die Wissenschaften
und Künste vor, aber sie nie ohne ihn Woher stammen all diese
Missbräuche, wenn nicht von der unseligen Ungleichheit Wir haben Physiker,

Geomcter, Chemiker, Astronomen, Poeten, Musiker, Maler, aber wir
haben keine Bürger mehr .»

Neben einer etwas veralteten, plebejischen Komponente in der Kritik
Rousseaus klingt diese Kritik an der Verbindung zwischen Wissenschaften
und Künsten mit dem herrschenden «Establishment» sowie an der
Reduzierung der Menschen auf Fachleute sehr modern.

Soweit die Ausdehnung des Begriffs der Demokratie über das rein
Politische hinaus ins Gesellschaftliche, Wirtschaftliche und Kulturelle bei den

heutigen Strömungen und, parallel dazu, bei Rousseau.

Die Radikalisierung der Demokratie

Es bedeutet das die Ersetzung bestehender demokratischer Formen und
Strukturen durch weitergehende. Auch das ist ein Merkmal der heutigen
demokratischen Entwicklung, und auch hier ergeben sich Parallelen zu
Rousseau.

So spricht sich bereits Rousseau gegen die repräsentative (indirekte)
Demokratie und für die reine (direkte) Demokratie aus:

55



«Wo immer es sich um einen wirklichen Akt der Souveränität handelt,
der nur die Erklärung des allgemeinen Willens ist, kann das Volk keinen
Vertreter haben, weil es ihm unmöglich ist, sich zu versichern, dass diese

nicht ihren Willen dem seinigen unterschieben und die Bürger in seinem
Namen zu Befehlen zwingen, die es weder gegeben hat noch geben
wollte .» (aus «Pensees», übersetzt von Kircheisen). — Und im
«Gesellschaftsvertrag» bemerkt Rousseau: «Ich behaupte demnach, die Souveränität

als die Ausübung des allgemeinen Willens kann nie veräusserl und der
Souverän als ein bloss kollektives Wesen nur durch sich selbst vorgestellt
werden» «Jedes Gesetz, welches das Volk nicht in eigener Person
genehmigt hat, ist nichtig; es ist kein Gesetz.»

Doch Rousseau geht auch über die direkte (reine) Demokratie hinaus —

so wie es die heutige Jugend tun will, indem sie die «permanente Diskussion»

an «permanenten Versammlungen» postuliert. So sagt denn bereits
Rousseau im «Gesellschaftsvertrag», die Voraussetzung für die Demokratie
liege dort vor, «wo das Volk leicht zu versammeln ist und wo jedem Bürger
so ziemlich alle anderen bekannt sein können .». — Und über die Diskussionen

und Versammlungen schreibt Rousseau: «Wenn man bei dem
glücklichsten Volk auf Erden Gruppen von Landleuten, unter einer Eiche
versammelt, die Staatsangelegenheiten besorgen und durchgängig mit Weisheit

dabei verfahren sieht, usw. ...» — Dann: «Alles, was bei den Griechen
das Volk zu tun hatte, tat es selbst. Es war beständig auf den öffentlichen
Plätzen versammelt.»

So werden die «permanente Diskussion» und die «permanente Versammlung»

schon bei Rousseau in die Demokratie integriert als Weiterentwicklung

der direkten Demokratie.

Die Intensivierung der Demokratie

Schliesslich lehrt Pvousseau, dass der einzelne in die demokratische
Gemeinschaft integriert werden sollte, wobei diese Integrierung auch eine

Umwandlung des Menschen und seines Bewusstseins, seines Denkens und
Fühlens mit sich bringen müsste.

Damit will Rousseau auch der zu seiner Zeit beginnenden Entfremdung
entgegentreten. Und das ist heute nötiger denn je; denn der Kapitalismus
und die Industriegesellschaft überhaupt haben eine weitgehende Entfremdung

geschaffen, der nur durch Demokratisierung der Institutionen und
Strukturen wie auch der Individuen begegnet werden kann.

36


	Rousseau hat Zukunft

