
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 48 (1969)

Heft: 11

Artikel: Die Herausforderung Marcuses

Autor: Jurt, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-338142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-338142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heft 11

November 1969 Profil

Dr. Joseph Jurt

Die Herausforderung Marcuses

«Es wäre verfehlt, wenn man Marcuses Lehre kurzsichtig mit einem
pauschalen Nein beantworten würde. Marcuse ist zwar als Politiker ein
oft falscher Ratgeber, als Warner ist er aber durchaus ernst zu nehmen»,
so der Berner Professor Erich Grüner in der NZZ, Nr. 745, 1. Dezember

1968.
Im Rahmen des Kongresses des Internationalen Inserentenverbandes in

Montreux im Juni 1969 malte der Hauptreferent, Professor Dr. Francois
Schaller, «die Persönlichkeit und das Denken Marcuses als das des

Leibhaftigen, siebenfach Geschwänzten und Gehörnten, der schuld ist an aller
Unruhe in der zivilisierten Welt Der Humanismus Marcuses besteht
laut Professor Schaller darin, künstlich Unzufriedenheit zu erzeugen Es
sei das relative Glück des modernen Menschen, das Marcuse nicht
ertragen könne». (Nach Nationalzeitung, Nr. 267, 16. Juni 1969.)

Nachdem Herbert Marcuse als «Agent der CIA» und «Agent der
Bourgeoisie» bezeichnet worden war, schrieben prominente Vertreter der Neuen
Linken von Rudi Dutschke bis Oskar Negt: «Wir erklären unsere
Solidarität mit Herbert Marcuse, der für Theorie und Praxis der Neuen
Linken unentbehrlich ist und der sich immer wieder und ohne
Einschränkungen mit den Studentenbewegungen und dem sozial-revolutionären

Befreiungskampf der Dritten Welt solidarisiert hat.» (Der Spie-
gel, Nr. 31/1969, S. 14.)

In seiner Genfer Bede kam Papst Paul VI. — ohne sie zu nennen — auf
die Theorien Marcuses, auf den eindimensionalen Menschen zu sprechen:
«Sie müssen den Menschen vor den Menschen schützen, vor dem
Menschen, der davon bedroht ist, nichts anderes zu sein als nur ein Teil seiner
selbst, zurückgeführt, wie man gesagt hat, auf nur eine Dimension. Man
muss ihn um jeden Preis daran zu hindern suchen, nichts anderes zu sein
als nur jemand, der nur rein mechanisch eine gefühllose Maschine
bedient, die den besseren Teil seiner selbst schluckt, oder im Dienste eines
Staates steht, der alle seine Energien ausschliesslich Mr seinen Dienst in
Beschlag nehmen will.» (Schweizerische Kirchenzeitung, 3. Juli 1969,
Seite 395.)

305



«Für mich ist Politik nicht etwas», so meint Günter Grass in einem

Interview, «das sich ideologisch fixieren lässt, und als Ergebnis am Ende
das ist, was Marcuse ein gefriedetes Dasein' nennt Ich glaube nicht
an diese lupenreinen Endergebnisse. Ich bekämpfe sie sogar, weil im
Namen dieser wohlfeilen Ergebnisse so viel Verbrechen begangen worden
sind, dass wir das blosse Versprechen, am Ende stehe das gefriedete
Dasein' oder ,das Paradies auf Erden' oder ,der Gottesslaat' oder das Abendland

oder was immer auch, nicht reicht.» (ex libris, Alai 1969, S. 13.)

«Man kann sich zur Denkleistung Herbert Marcuses verschieden
einstellen — philosophiegeschichtlich registrierend, zeilgeschichtlich kritisch:
die Tatsache bleibt, dass er der Rebellion der Jungen die Stichworte und
mit den Stichworten polemische Energie geliefert hat.» (Hans Heinz Holz
in VZZ, Nr. 317, 26. Alai 1968.)

Aus den zitierten Pressestimmen, die sich beliebig erweitern Hessen,

wird deutlich, wie sehr Alarcuses philosophisches Werk in seiner Radikalität

die Denker verschiedenster Geistesrichtungen herausfordert. Seine

Philosophie hat in ihrem Übergang von der Theorie zur Praxis in den
Sludentenunruhen eine weltweite Effizienz gezeitigt, die man nicht
ignorieren kann, die uns zur Auseinandersetzung zwingt. Dabei besteht die
Gefahr, das Denken Alarcuses auf jene provokatorischen Grundideen, die
im Sprachgebrauch der Neuen Linken zu wirkungsvollen Schlagworten
geworden sind, zu reduzieren. Es geht aber nicht an, sich nur
einseitigpolemisch mit einem «Vulgärmarcusianismus» einzulassen; es gilt, das

philosophische System Marcuses in seiner Totalität zu erfassen und
kritisch-sachlich Stellung zu beziehen. Dies tat als einer der ersten der junge
französische Philosoph Jean-Michel Palmier, der schon kurz vorher mit
einem Buch über die politischen Schriften Heideggers hervorgetreten
war. Sein Buch Sur Marcuse, auf das wir uns im folgenden hauptsächlich
beziehen werden, ist die erste französische Gesamtdarstellung des

philosophischen Werkes Alarcuses.

Marcuse und die. zornigen Studenten

Ausgangspunkt der Untersuchung ist die Konkretisierung der
philosophischen Abstraktionen Alarcuses in der Bevolte der Studenten, die sich
auf seine Thesen und Analysen berufen. Dabei wird mit Recht
festgehalten, dass der Autor des Eindimensionalen Menschen die Unruhen
nicht direkt inspiriert hat. «Toh fühle mich solidarisch mit der Bewegung
der ,zornigen Studenten'», sagt er in einem Gespräch, «aber ich bin
keineswegs ihr Wortführer. Diesen Titel haben mir die Presse und die
Reklame gegeben, und sie haben damit eine recht gängige Ware aus mir
gemacht.» Ganz im selben Sinne erklärte er gegenüber seinem Gesprächspartner

vom Spiegel: «Ich bin weder der Vater noch der Grossvater der
Neuen Linken. Tatsächlich hat sich eine weitgehende Koinzidenz herausgestellt

zwischen meinen Ideen und den Erfahrungen, die die Studenten

306



von sich aus in der Praxis und in ihrem Denken gemacht haben Aber
es besteht in keiner Weise irgendein paternalistisches oder patriarchalisches

Verhältnis.»
Alarcuse wurde von der jungen skeptischen Generation Amerikas

entdeckt: die deutsche Linke fand 1964 ersten Kontakt, als er zu einem

Kongress nach Heidelberg kam. Während der Philosoph mit Rudi
Dutschke seit langem in Berührung stand, kannte er keinen einzigen der

französischen Studenten persönlich, der in den Alai- und Juniaktionen
eine Bolle gespielt hatte. Der Bezug Marcuses zu den Studenten ist dialektisch

: er erbrachte die theoretische Bechtfcrtigung ihres Handelns und
erhellte dessen tieferen Sinn; sie aber führten seine Thesen in die Praxis
über. Trotz dieser schlaglichtartigen Berühmtheit begegnet die

Fachphilosophie dem Werk Marcuses mit Skepsis; ein Francois-Poncet
bezeichnete ihn im Frühjahr 1968 als «obskuren deutsch-amerikanischen
Philosophen». Solchen banalen Verallgemeinerungen kann man nur
entgegnen, wenn man das Werden dieses philosophischen Werkes aufzeichnet.

Werdegang

Herbert Marcuse, Sohn einer grossbürgerlichen, jüdischen Familie, ist
am 19. Juli 1898 in Berlin geboren. Ab 1919 studierte er Philosophie.
Zur Kommunistischen Partei zählte er sich nie. 1927 zeichnete er als

Redaktor der sozialdemokratischen Zeitschrift Gesellschaft. Doch wahrte

er sich gleich von Anfang eine grosse Unabhängigkeit gegenüber allen
Parteien. Er vollendete seine Studien jedoch nicht in der deutschen Hauptstadt,

sondern in Freiburg i. Br. Seit 1916 lehrte dort der grosse Phäno-
menologe Husserl; sein Assistent, Marlin Heidegger, war eben durch die

Veröffentlichung des Werkes Sein und Zeit (1927) zu einer bedeutenden
Gestalt der deutschen Philosophie geworden. Der junge Marcuse folgte
den Seminaren Heideggers und arbeitete unter ihm seine Dissertation
über Hegels Ontologie und die Grundlegung einer Theorie der Geschichtlichkeit

aus. Das Denken Alarcuses ist aber neben dem Einfluss
Heideggers vor allem durch Hegel und Marx bestimmt. Als er sich in Amerika
niederlässt, nimmt Freud einen immer grösseren Platz ein. Es Hessen sich
Parallelen zu Wilhelm Beich feststellen, der von Freud herkam und zum
Marxismus vorstiess. 1932 hatte Alarcuse Deutschland verlassen und war
über Genf und Paris nach New York gekommen; er arbeitete während
des Krieges im Office of Strategie Services. Die Begegnung mit der hoch-
industriellen Zivilisation Amerikas wurde zum bedeutenden Ereignis seines

Lebens, das in der Analyse der modernen Gesellschaft seinen Niederschlag

fand. In den fünfziger Jahren deutete alles auf eine wenig originelle

Universitätslaufbahn Herbert Marcuses hin. Von 1952 bis 1954 war
er Mitarbeiter am Russian Research Center der Universität Harvard;
von 1954 bis 1965 lehrte er Philosophie und Politik an der Brandeis
University in Waltham. Seitdem wirkt er als Philosophieprofessor an der

307



kalifornischen Universität von San Diego. Dieser Professor wurde aber

zum radikalsten Kritiker der amerikanischen Gesellschaft in seiner

erbarmungslosen Anklage aller repressiven Kräfte der fortgeschrittenen In-
dustriegesellschaft.

Kritik des sowjetischen Marxismus
Doch schon in seinem ersten Werk Soviel Marxism, a critica! Analysis,

New York 1958 (Die Gesellschaftslehre des sowjetischen Marxismus)
offenbarte sich seine leidenschaftliche Kritik aller Formen der Entfremdung

und der Bürokratie.
Nach Marx sollte das Proletariat zum Totengräber des Kapitalismus

werden; dieser sollte infolge eines naturnotwendigen ökonomischen
Prozesses selber an seinen Widersprüchen zugrunde gehen. Die Arbeiterklasse

hat sich jedoch im Westen ins bestehende System integriert. Die
von Marx vorausgesagte Verelendung wurde nicht Wirklichkeit. Diese

Entwicklung, die von den Reformisten Hilferding und Kautsky
vorausgesehen wurde, will der russische Marxismus nicht wahrhaben. Nach wie
vor glaubt man, das kapitalistische System befinde sich in seiner
Endkrise. Der subjektive revolutionäre Elan jedoch wird im Osten durch die

Partei neutralisiert. Marx betrachtete den Staat als den politischen
Ausdruck der menschlichen Entfremdung. Die Überwindung dieser
entfremdeten politischen Gewalt erschien ihm eine Hauptaufgabe der
sozialistischen Revolution. Unter Stalin jedoch wurde der Staatsapparat noch
verstärkt unter dem Vorwand, die Arbeiter vor der kapitalistischen Front
zu schützen. Russland wird dabei nach wie vor als das Ideal eines
sozialistischen Landes hingestellt. Marcuse weist aber darauf hin, dass sich die
UdSSR immer mehr der modernen Industriegesellschaft angleicht. Die
Zentralisierung erstickt die persönliche Initiative und die Autonomie des

Individuums. Ökonomische und politische Bürokratien üben die Macht
aus. Das Verhalten der Bevölkerung wird durch die Massenmedien
gelenkt. Den Überfall auf die Tschechoslowakei betrachtet Marcuse als

«eine der tadelnswertesten Handlungen der Geschichte des Sozialismus.
Er ist der brutale Ausdruck der von der im politischen und wirtschaftlichen

Wettkampf mit dem Kapitalismus stehenden Sowjetunion seit

langem verfolgten Machtpolitik.» In dieser Anklage gegen den autoritären
zentralisierten russischen Apparat sind die späteren Analysen des

Eindimensionalen Menschen schon vorweggenommen.

Marx, Heidegger, Freud
Einer der erstaunlichsten Züge des Systems Marcuses ist seine

Versöhnung von Marx und Freud. Diese Synthese an sich ist ohne Belang;
ebenso gut könnte man auch Hegel und Kierkegaard vereinen. Neu aber
ist Marcuses Versuch, den Marxismus durch die Psychoanalyse zu
ergänzen in einer radikalen Kritik der modernen Industriegesellschaft im
Namen des Bedürfnisses nach Glück und Freiheit, das jeden Menschen

308



beseelt. «Dass Marx und Freud bei Marcuse eine neue Symbiose
eingehen, braucht zunächst nicht zu überraschen», wendet Erich Grüner
ein. «Wenn aber Marcuse nirgends auf die auffallenden Unterschiede
zwischen ihnen hinweist, so wohl vor allem deshalb, weil er wechselweise

je nach Bedarf Alarx durch Freud und Freud durch Marx erweitert und
damit notwendigerweise auch umgestaltet.» Alarcuse will w»ohl auch nicht
die Systeme von Alarx und Freud vollständig integrieren; sie sind für
ihn Ausgangspunkte für seine Analysen. Doch in all diesen Überlegungen

wird der Einfluss Heideggers zu wenig in Betracht gezogen, wenn
nicht gänzlich vernachlässigt.

Heideggers Einfluss ist nicht so sehr in Sein und Zeit zu suchen als

in seiner Konzeption von der globalen Technik als letzter Verwirklichung

des metaphysischen Denkens. Die Überwindung der Aletaphysik,
verstanden als ein seinsvergessener Nominalismus, ist zugleich auch Alani-
festierung des Seins. Die Arbeit — das zeigt Heidegger vor allem in seiner

Analyse von Ernst Jüngers Roman Der Arbeiter — wird zur neuen
Metaphysik erhoben. «Die Frage bleibt», so schreibt der Philosoph in einem
neulichen Beitrag, «ob die Industriegesellschaft, die heute als die erste
und letzte Wirklichkeit gilt — früher hiess sie Gott — sich überhaupt
zureichend denken lässt.» Es scheint ihm, die Alethode des dialektischen
Vermitteins schleiche sich an den Phänomenen, so etwa am Wesen der
modernen Technik vorbei. Hier in dieser Frage nach dem Wesen der
modernen Technik liegt der Berührungspunkt zwischen Heidegger und
Alarcuse, der vor allem die welthistorischen Konsequenzen der globalen
Technik zu Ende denkt. Beide nehmen die Teohnik ernst und sehen in
ihrem Wesen ein Instrument der Befreiung, die Verheissung einer
menschlicheren Welt für Alarcuse, einer nicht mehr metaphysisch-seins-
vergessenen Welt für Heidegger.
Kultur und Repression

Der Bezug Alarcuses zu Freud ist aber zweifelsohne tiefer und wesentlicher.

Die Originalität Alarcuses Hegt in seiner neuen Interpretation
von Freuds Buch über das Unbehagen in der Kultur (1930). Während
die eine Freudsche Schule, vor allem vertreten durch Karen Horney,
Klara Thompson und Erich Fromm, in der Psychoanalyse eine Technik
der Anpassung und der Eingliederung in die bestehende Gesellschaft
erblickt, versteht sie Marcuse als Waffe einer radikalen Infragestellung
dieser Gesellschaft, vor allem in seinem Werk Eros und Kultur (Eros and

Civilzation, Boston 1955).
In seiner Kontroverse mit Romain Rolland stellt Freud das Glück als

tiefstes menschliches Sehnen dar; dennoch sah er in den Glücksmomenten

nur episodische Augenblicke der Befriedigung hochaufgestauter Bedürfnisse,

während das Unglück der Grundzustand des Alenschen in der
Gesellschaft sei. Denn die Gesellschaft verlange vom Alenschen im Namen
eines kulturellen Ideals einen ständigen Triebverzicht, verkürze damit den

309



Spielraum seiner Freiheit und schränke sein Glück ein. Der Mensch löse

sich wohl durch die Technisierung aus den Naturzwängen, müsse sich
aber dabei den Zwängen einer differenzierteren menschlichen Gesellschaft
unterordnen. Und so bedeute Kultur zugleich Befreiung und Versklavung.
Das gesellschaftliche Leben hat nach Freud seinen Grund im Zwang zur
Arbeit und nicht in der Liebe. Alit steigender Kulturentwicklung werde
die Repression nur stärker. Eros und Aggression, diese Triebe würden
immer mehr zurückgebunden, so dass letztlich die Individuen krank würden.

Freud sieht als Ergebnis der wachsenden Unterdrückung «das

psychologische Elend der A'lasse», wofür er schon die ersten Symptome in
der amerikanischen Zivilisation zu erblicken glaubt. Im Laufe dieser

Untersuchung kommt Freud immer mehr auf den (hypothetischen) Todes-
trieb zu sprechen; dieser Trieb richte die Aggressivität gegen das eigene
loh und werde zur moralischen Instanz eines Über-Ich. Aus dieser Spannung

zwischen Ich und Über-Ich resultiere das Schuldgefühl, die Angst
vor der Autorität, die letztlich Angst vor dem Über-Ich sei.

Alarcuse geht von der Freudschen Dialektik von Kultur und Repression
aus. Er teilt aber nicht dessen Kulturpessimismus und hält eine nicht
repressive Kultur durchaus als denkbar. Er glaubt, dass gerade die
historischen kulturellen Errungenschaften eine solche Gesellschaft ermöglichen.

Nach ihm ist nicht jede Arbeit unangenehm. Sie bedeutet nicht
notwendigerweise Triebverzicht. «Es hängt alles von ihrem Ziel ab»,
erklärte er in einem Gespräch. «Die Bemühung ist nicht an sich repressiv.
Es gibt die Bemühung in der Kunst, in jeder schöpferischen Handlung,
in der Liebe.» Voraussetzung aber ist, «dass die Triebtheorie von ihrer
ausschliesslichen Orientierung am Leistungsprinzip befreit wird». Nach
Freud zwingt die Lebensnot den Alenschen, auf das Lustprinzip zu
verzichten und sich dem Leistungsprinzip zu verschreiben; dieser Zwang
erscheint ihm als unabänderlich. Alarcuse deutet ihn historisch. Im Zeitalter

der Arbeitszeitverkürzung und der Automation ist dieser Konflikt
überwindbar, die Arbeit kann zum freien Spiel menschlicher Fälligkeiten
werden und die Freizeit zum Lebensinhalt. «Ich bin optimistisch»,
erklärte Alarcuse in einem Gespräch mit der Pariser Zeitschrift T^Express,
«weil ich glaube, dass noch nie in der Geschichte der Menschheit die

zur Schaffung einer freien Gesellschaft notwendigen Mittel im gleichen
Alasse vorhanden waren wie heute.» In seiner Rede vor der Freien
Universität in Berlin (10. Juli 1967) wies Alarcuse dabei auf Fourier hin,
der «zum erstenmal und als einziger diese qualitative Differenz zwischen
der freien und der unfreien Gesellschaft sichtbar gemacht hat und nicht
davor zurückgeschreckt ist, von einer möglichen Gesellschaft zu sprechen,
in der die Arbeit zum Spiel wird. Einer Gesellschaft, in der die Arbeit,
selbst die gesellschaftlich notwendige Arbeit, im Einklang mit den
instinktiven Bedürfnissen und Inklinationen des Alenschen organisiert werden

kann». Dieses befriedete Dasein wird ermöglicht durch eine Ver-

310



änderung unserer Kultur, deren Repressionen nicht durch den Existenzkampf,

sondern durch den Machttrieb motiviert würden. Es gilt also, die

Ideologie der fortschrittlichen Industriegesellschaft zu durchschauen, die

eine nicht mehr gerechtfertigte Unterdrückung durch das Leistungsprinzip
zu rechtfertigen suche. Ist aber die Verwirklichung einer nicht repressiven
Kultur letztlich unmöglich, weil der Mensch dem Kampf zwischen
Lebens- und Todestrieb ausgesetzt ist, «diesem Streit der Giganten», wie
Freud sagte? Der Todestrieb, selbstzerstörerisch und sadistisch,
verunmögliche menschliches Glück. Aber auch «der ungezügelte Eros», wirft
Marcuse ein, «ist ebenso verderbenbringend wie sein tödlicher Gegenpart,

der Todestrieb. Die Zerstörungskraft dieser Antriebe entspringt dem

Umstand, dass sie eine Befriedigung anstrebten, die die Kultur nicht
gewähren kann».

Der Eros scheint sich aber nur in einer kranken Gesellschaft destruktiv
auszuwirken. Der Todestrieb — Thanatos — bedeute aber letztlich eine
unbewusste Flucht aus Schmerz und Not, sei Ausdruck dieses ewigen
Kampfes gegen Leid und Unterdrückung, und somit scheine der Todestrieb

auch an die historischen Bedingungen dieses Kampfes gebunden.
Eine radikale Veränderung der Lebensbedingungen, ein glücklicheres
Leben könnten so dem Konflikt zwischen Eros und Thanatos eine neue

Richtung geben. Marcuse, am historischen Materialismus geschult, sieht

am Horizont der Zukunft die Möglichkeit einer nicht repressiven Kultur,
eine Möglichkeit, die Freud, der einem zyklischen Geschichtsbewusstsein

verpflichtet war, verschlossen blieb.

Der eindimensionale Mensch

Die schärfste Analyse der Wohlstandsgesellschaft und ihrer Repressionen

findet sich im Hauptwerk Marcuses Der eindimensionale Mensch
(Luchteriiand, Neuwied, 1968, englisch: One-dimensional Man, Boston
1964).

Die Theoretiker der Nationalökonomie Ricardo und Adam Smith sahen

im beginnenden Kapitalismus Widersprüche, die mit der Zeit die
Gesellschaft unterminieren würden. Hegel charakterisiert diese Gesellschaft
in seinen Prinzipien der Rechtsphilosophie als «Welt des grossen Reichtums

und der grossen Armut». Marx und seine Nachfolger sagten voraus,
der Kapitalismus werde an seinen eigenen Widersprüchen zugrunde
gehen. In der Voraussicht der Entwicklung der kapitalistischen Gesellschaft

kommt immer wieder die Sprache auf die Verelendungstheorie. In
der Tat schreibt Alarx, dass der Akkumulation von Kapital eine
Akkumulation von Elend entspreche. «Die Akkumulation von Reichtum auf
dem einen Pol ist also zugleich Akkumulation von Elend, Arbeitsqual,
Sklaverei, Unwissenheit, Brutalisierung und moralischer Degradation auf
dem Gegenpol, das heisst auf der Seite der Klasse, die ihr eigenes Produkt
als Kapital produziert.» (Das Kapital)

311



Marx hat aber — zum Unterschied von seinen Kritikern und seinen
Schülern — den Begriff der «Verelendungstheorie» nie verwendet. Er
redet von einer relativen Verelendung, die in Zeiten der Krise das

gesamte Proletariat, sonst aber «die Lazarusschicht des Proletariats»
betreffe. Marx sah im Kampf der Arbeiter keine Gegenströmung gegen die

Bildung industrieller Reservearmeen mit gleichzeitiger Deklassierung
proletarischer Schichten. «In diesem Sinn hat Marx unrecht behalten», so

schreibt Ernst Fischer, «zumindest was die Arbeiter der entwickelten
kapitalistischen Länder betrifft.»

Es zeugt aber von einem starren Dogmatismus des russischen und
chinesischen Marxismus, dass er nach wie vor von der Verelendung des

westlichen Proletariats und von einem baldigen Untergang des Kapitalismus

spricht. Das kapitalistische System kannte seit dem Zweiten Weltkrieg

keine Krisen vom Ausmass jener von 1929 oder 1938; es hat sich
stabilisiert.

Marcuse versucht nun eine Gesellschaftskritik im Lichte der neuesten

Entwicklung der modernen Industriegesellschaft. Das westliche Proletariat

hat nach ihm die Kraft des radikalen Widerspruchs verloren. Es
versucht sein Lebensniveau auf legalem Weg zu verbessern, ohne das

System in Frage zu stellen. «Es trifft zu», sagt Marcuse, «dass die
Arbeiterklasse weitgehend die Bedürfnisse und Bestrebungen der
herrschenden Klassen teilt.» Die revolutionären Kräfte werden durch die

Wohlstandsgesellschaft neutralisiert. Der Widerspruch, die Alternative
zum bestehenden System ist aufgehoben, und damit eine wesentliche
zweite Dimension; der Mensch lebt in einem eindimensionalen.
Universum. Die zeitgenössische Gesellschaft ist in der Lage, jede soziale

Änderung, die den Produktionsprozess modifizieren und einen neuen
Lebensstil ermöglichen würde, zu verhindern. Die Idee einer qualitativen
Veränderung verblasst vor dem realistischen Argument einer nicht explosiven

Evolution. Dabei ist aber festzuhalten, dass bei Marx die Aufhebung
der Klassengesellschaft als Folge eines naturnotwendigen ökonomischen
Prozesses gesehen wurde, so dass sich der europäische Sozialismus
berechtigterweise für den Weg der reinen Evolution entscheiden konnte.
Für Marcuse gibt es einen Punkt, «wo alle Reformen nicht mehr helfen
und wo alle Reformen nicht den wesentlichen inneren Widerspruch im
kapitalistischen System beheben oder auch nur suspendieren können».
Er glaubt, «dass dieser innere Widerspruch — dessen allgemeinste Form
der immer eklatantere Konflikt ist zwischen dem ungeheuren Reichtum
auf der einen Seite und seiner soheusslichen repressiven Verwendung auf
der anderen —, dass dieser Widerspruch eben wirklich innerhalb des

kapitalistischen Systems nicht lösbar ist trotz aller Reformen».
K.M. entgegnet in der «NZZ» vom 14. Juli 1968 wohl mit Recht,

dass Marcuses Analyse «die Möglichkeiten individueller Lebensgestaltung
durch vermehrte Freizeit und einen grösseren Anteil des Wahlbedarfs am

312



Einkommen und der Dezentralisierung der Alacht durch die Entstehung
demokratischer Regierungsformen und neuer gesellschaftlicher
Organisationen und Zwischeninstanzen» völlig ausser acht lässt und auch «die
Chance einer evolutionären Fortentwicklung in der offenen Gesellschaft
und im freiheitlichen Staat missachtet».

Totalitarismus und Manipulation
Die Vereinigung oder Konvergenz der Gegensätze kennzeichnet nach

Marcuse nicht nur die fortgeschrittene Industriegesellschaft des Westens,
sondern auch des Ostens, wo «man sich zunehmend auf die Wirksamkeit
technischer Kontrollen als Ilerrschaftsinstrumente verlässt». Beide Systeme
erscheinen in der Sicht Marcuses als totalitär. Der Begriff des Totalitarismus

bezeichnet ganz allgemein eine Tendenz zur Machtkonzentration
in den Händen einer Organisation oder eines Organisationssystems.
Totalitarismus bedeute nicht notwendigerweise Barbarei und Elend; er beruhe
wesentlich auf der globalen Herrschaft der Technik, die den Menschen
nicht befreie, sondern ihn in seiner ganzen Zeit in Zwang nehme. Die
Gesellschaft erweise sich als totalitär durch die ökonomisch-technische
Gleichschaltung durch die Manipulation der Bedürfnisse. Marcuse
versteht als Alanipulation «das Bedürfnis, den auf dem Wettbewerb beruhenden

Existenzkampf weiterzuführen. Das Bedürfnis, alle zwei Jahre ein
neues Auto zu kaufen. Das Bedürfnis, einen neuen Fernsehapparat zu
kaufen Und das Ziel ist immer die Stipulierung des Verbrauchs, der
die einzelnen zu Sklaven des kapitalistischen Produktionsapparates macht».
Marcuse verketzert aber nicht die Technik als solche: «All dies ist nicht
der Fehler der Television, der Fehler des Automobils, der Fehler der
Technik im allgemeinen. Es kommt vom erbärmlichen Gebrauch, den

man vom technischen Fortschritt macht.»
In einer zweidimensionalen Gesellschaft entwirft der Dichter

Alternativen, Möglichkeiten, die sich noch nicht verwirklicht haben. So notiert
ein Robert Alusil in seinem Tagebuch: «Die Funktion des Geistes ist die
nährende, er liefert die unzähligen Alöglichkeiten. Seine Funklion ist
nicht: praktische Ordnung.» Ähnlich hatte sich ein Kafka in seinen
Gesprächen mit Gustav Janouch geäussert: «Die Dichter versuchen es, dem
Menschen andere Augen einzusetzen, um dadurch die Wirklichkeit zu
verändern. Darum sind sie eigentlich staatsgefähnliche Elemente; denn
sie wollen verändern. Der Staat und mit ihm alle seine ergebenen Diener
wollen nämlich nur erhallen.»

Die moderne Kunst beugt sich nach Alarcuse ganz der Wirklichkeit:
«Die höhere Kultur wird ein Teil der materiellen und büsst bei dieser

Umformung ihre Wahrheit weitgehend ein. .der Vamp, der Nationalheld,

die neurotische Hausfrau, der Gangster, der Star, der charismatische
Industriekapitän üben eine Funktion aus, die von der ihrer kulturellen
Vorläufer sehr verschieden ist, ja im Gegensatz zu ihr steht Sic wer-

313



den so zu Reklameartikeln — sie lassen sich verkaufen, sie trösten oder

erregen. Sie sind keine Bilder einer anderen Lebensweise mehr, sondern
eher Launen oder Typen desselben Lebens, die mehr als Affirmation denn
als Negation der bestehenden Ordnung dienen.»

Alarcuse sieht im jetzigen Zustand keine politische Kraft, die fähig
wäre, die repressive Wohlstandsgesellschaft aufzubrechen. Einzig jene,
die am Rande dieser Gesellschaft leben und sich nicht integrieren, können

zu Trägern einer Umwandlung werden: «Unter der konservativen
Volksbasis befindet sich jedoch das Substrat der Geächteten und Aussenseiter:

die Ausgebeuteten und Verfolgten anderer Rassen und Farben, die
Arbeitslosen und die Arbeitsunfähigen. Sie existieren ausserhalb des

demokratischen Prozesses; ihr Leben bedarf am unmittelbarsten und realsten
der Abschaffung unerträglicher Verhältnisse und Institutionen. Damit ist
ihre Opposition revolutionär, wenn auch nicht ihr Bewusstsein.»

Marcuse sieht als Antwort auf die eindimensionale Welt nur die Negation

des Bestellenden, die «grosse Weigerung» gegenüber der
fortgeschrittenen Industriegesellschaft als solcher. Er habe, so schrieb er, in
seinen Büchern zu zeigen versucht, «dass eine Änderung eine vollständige
Ablehnung voraussetzen würde, oder um in der Sprache der Studenten zu
leben, einen permanenten Protest gegen die Gesellschaft. LTnd dass es

nicht nur um eine Änderung der Einrichtungen geht, sondern vor allem -
und das ist sehr wichtig — um eine vollständige Änderung der Alenschen,
ihrer Einstellungen, ihrer Instinkte, ihrer Ziele, ihrer Werte.»

Sein Ideal, das «befriedete Dasein», wäre nur möglich in einer Gesellschaft,

in der es echte Selbstbestimmung gibt, und diese kann nur «in
dem Alasse real sein, wie die Alassen in Individuen aufgelöst worden sind,
befreit von aller Propaganda, Schulung und Manipulation, fähig, die
Tatsachen zu kennen und zu begreifen und die Alternativen einzuschätzen».

Marcuse erhofft sich das Heil nicht in einer weiteren Vergesellschaftung

des Alenschen, er setzt sich ein für das Individuum, dessen

Freiheit durch die eindimensionale Gesellschaft immer mehr bedroht
wird. Wie ein Wilhelm Röpke, ein Ortega y Gasset, ein Bernanos sieht
er in der Vermassung den grossen Fluch unserer Zeit. «Es gibt keine freie
Gesellschaft», sagt Alarcuse, «ohne Stille, ohne einen inneren und
äusseren Bereich der Einsamkeit, in dem sich die individuelle Freiheit
entfalten kann.»

Man kann der Radikalität der Urteile Marcuses nicht beistimmen,
seine Alternative als utopisch und unklar halten, eine Weiterentwicklung
unserer Gesellschaft auf evolutionärem Weg für möglich halten — man
muss seine Analyse der heutigen Gesellschaft ernst nehmen: seine
Anklage gegen Nivellierung und Normierung der modernen Tndustriegesell-
schaft, das Aufdecken der Alystifizierung von Konsumgütern, die Be-

wusstmachung des Verlustes der Freiheit des Alenschen durch die
Manipulation der Bedürfnisse, die Bedrohung des Individuums durch die Ver-

514



massung: «Die von ihm zum Teil befruchtete und bejahte Opposition der

Intellektuellen und Studenten (ist) insofern begrüssenswert», schreibt
E. Grüner, «als sie unsere denkträge Generation vor die Herausforderung
stellt, uns kritischer als bisher mit der spätkapitalistischen Gesellschaft

zu befassen.»

Spricht es nicht für die Klarsicht Marcuses, dass die Studentenrevolten
der ganzen Welt nicht aus dem Elend und der Verarmung kamen, sondern

aus der Überflussgesellschafl, deren Schattenseiten er seit langem bewusst

gemacht hat.

Markus Schelker

Angebot, Nachfrage und Preise1

sind drei Begriffe, die in unserem Leben eine wichtige Rolle spielen. Im
einfachen Modell der klassischen Nationalökonomie bildet sich der Preis
aus dem Zusammenspiel von Angebot und Nachfrage. Bei einer bestimmten

Höhe des Preises entspricht das Angebot genau der Nachfrage. Diesen
Preis nennt man den Gleichgewichtspreis.

Ein einfaches Beispiel soll verdeutlichen, was damit gemeint ist: Nehmen

wir an, ein Autoverkäufer habe 20 Autos und wolle diese zum Preis
von Fr. 10 000.— pro Stück verkaufen. Auf der anderen Seite existieren
in dem Gebiet, da der Autoverkäufer tätig ist, genau 20 Leute, die ein
Auto kaufen wollen und bereit sind, dafür Fr. 10 000.— zu bezahlen. Dem
Angebot von 20 Automobilen steht eine Nachfrage von ebenfalls 20
Automobilen gegenüber. Der Preis von Fr. 10 000.— ist somit der
Gleichgewichtspreis. Weiter wird unterstellt, dass das Angebot mit steigenden
Preisen zunimmt, die Nachfrage jedoch zurückgeht.

Würde unser Autohändler seine Autos statt zu Fr. 10 000— zu Fr.
12 000.— anbieten, so könnte er nur 15 Autos verkaufen statt der geplanten

20. Würde er umgekehrt den Preis auf Fr. 8000.— senken, so wären
25 Leute bereit, ein Auto zu kaufen, obwohl nur deren 20 zur Verfügung
stehen. Im ersten Fall wäre die Nachfrage kleiner als das Angebot, im
zweiten Fall wäre sie grösser. In beiden Fällen entstände somit eine
Lücke zwischen Angebot und Nachfrage, weil der Preis nicht imstande
war, Angebot und Nachfrage auszugleichen. Das Konzept des

Gleichgewichtspreises, wie es von der klassischen Nationalökonomie aufgestellt
worden ist, funktioniert nur unter der Voraussetzung, dass auf dem Markt
ein absolut freier Wettbewerb herrscht und dass der Unternehmer keine
andere Möglichkeit hat, den Absatz seiner Produkte zu fördern, als jener
1 Vgl. Nr. 10/69, S. 285 f

315


	Die Herausforderung Marcuses

