Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 48 (1969)

Heft: 11

Artikel: Die Herausforderung Marcuses
Autor: Jurt, Joseph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-338142

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-338142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

| ]
Navar Profil
November 1969

Dr. Joseph Jurt

Die Herausforderung Marcuses

«Hs wire verfehlt, wenn man Marcuses Lehre kurzsichtig mit einem
pauschalen Nein beantworten wiirde. Marcuse ist zwar als Politiker ein
oft falscher Ratgeber, als Warner ist er aber durchaus ernst zu nehmen»,
so der Berner Professor Erich Gruner in der NZZ, Nr. 743, 1. Dezem-
ber 1968.

Im Rahmen des Kongresses des Internationalen Inserentenverbandes in
Montreux im Juni 1969 malte der Hauptreferent, Professor Dr. Frangois
Schaller, «die Personlichkeit und das Denken Marcuses als das des Leib-
haftigen, siebenfach Geschwinzten und Gehornten, der schuld ist an aller
Unruhe in der zivilisierten Welt... Der Humanismus Marcuses besteht
laut Professor Schaller darin, kiinstlich Unzufriedenheit zu erzeugen . . . Es
sei das relative Gliick des modernen Menschen, das Marcuse nicht er-
tragen kénne». (Nach Nationalzeitung, Nr. 267, 16. Juni 1969.)

Nachdem Herbert Marcuse als «Agent der CIA» und «Agent der Bour-
geoisie» bezeichnet worden war, schrieben prominente Vertreter der Neuen
Linken von Rudi Dutschke bis Oskar Negt: «Wir erkliaren unsere Soli-
daritit mit Herbert Marcuse, der fiir Theorie und Praxis der Neuen
Linken unentbehrlich ist und der sich immer wieder und ohne Kin-
schrinkungen mit den Studentenbewegungen und dem sozial-revolutio-
ndaren Befreiungskampf der Dritten Welt solidarisiert hat.» (Der Spie-
gel, Nr. 31/1969, S. 14.)

In seiner Genfer Rede kam Papst Paul VI. — ohne sie zu nennen — auf
die Theorien Marcuses, auf den eindimensionalen Menschen zu sprechen:
«Sie miissen den Menschen vor den Menschen schiitzen, vor dem Men-
schen, der davon bedroht ist, nichts anderes zu sein als nur ein Teil seiner
selbst, zurtickgefiithrt, wie man gesagt hat, auf nur eine Dimension. Man
muss ihn um jeden Preis daran zu hindern suchen, nichts anderes zu sein
als nur jemand, der nur rein mechanisch eine gefiihllose Maschine be-
dient, die den besseren Teil seiner selbst schluckt, oder im Dienste eines
Staates steht, der alle seine Energien ausschliesslich fiir seinen Dienst in
Beschlag nehmen will.» (Schweizerische Kirchenzeitung, 3.Juli 1969,
Seite 395.)

505



«Fiir mich ist Politik nicht etwas», so meint Gilinter Grass in einem
Interview, «das sich ideologisch fixieren ldsst, und als Ergebnis am Ende
das ist, was Marcuse ein ,befriedetes Dasein‘ nennt ... Ich glaube nicht
an diese lupenreinen Endergebnisse. Ich bekdmpfe sie sogar, weil im
Namen dieser wohlfeilen Iirgebnisse so viel Verbrechen begangen worden
sind, dass wir das blosse Versprechen, am Ende stehe das ,befriedete Da-
sein’ oder ,das Paradies auf Erden' oder ,der Gottesstaat’ oder das Abend-
land oder was immer auch, nicht reicht.» (ex libris, Mai 1969, S. 13.)

«Man kann sich zur Denkleistung Herbert Marcuses verschieden ein-
stellen — philosophiegeschichtlich registrierend, zeitgeschichtlich kritisch:
die Tatsache bleibt, dass er der Rebellion der Jungen die Stichworte und
mit den Stichworten polemische Fnergie geliefert hat.» (IHans Heinz Holz
in NZZ, Nr. 517, 26. Mai 1968.)

Aus den zitierten Pressestimmen, die sich beliebig erweitern liessen,
wird deutlich, wie sehr Marcuses philosophisches Werk in seiner Radika-
litdt die Denker verschiedenster Geistesrichtungen herausfordert. Seine
Philosophie hal in ihrem Ubergang von der Theorie zur Praxis in den
Studentenunruhen eine weltweite Iiffizienz gezeitigt, die man nicht igno-
rieren kann, die uns zur Auseinandersetzung zwingt. Dabei besteht die
Gefahr, das Denken Marcuses auf jene provokatorischen Grundideen, die
im Sprachgebrauch der Neuen Linken zu wirkungsvollen Schlagworten
geworden sind, zu reduzieren. Iis geht aber nicht an, sich nur einseitig-
polemisch mit einem «Vulgidrmarcusianismus» einzulassen; es gilt, das
philosophische System Marcuses in seiner Totalitit zu erfassen und kri-
tisch-sachlich Stellung zu beziehen. Dies tat als einer der ersten der junge
franzisische Philosoph Jean-Michel Palmier, der schon kurz vorher mit
einem Buch iiber die politischen Schriften Ifeideggers hervorgetreten
war. Sein Buch Sur Marcuse, auf das wir uns im folgenden hauptsichlich
beziehen werden, ist die erste franzisische Gesamtdarstellung des philo-
sophischen Werkes Marcuses.

Marcuse und die zornigen Studenten

Ausgangspunkt der Untersuchung ist die Konkretisierung der philo-
sophischen Abstraktionen Marcuses in der Revolte der Studenten, die sich
auf seine Thesen und Analysen berufen. Dabei wird mit Recht fest-
gehalten, dass der Autor des Eindimensionalen Menschen die Unruhen
nicht direkt inspiriert hat. «Ich fiihle mich solidarisch mit der Bewegung
der ,zornigen Studenten‘», sagl er in einem Gespriich, «aber ich bin kei-
neswegs ihr Wortfithrer. Diesen Titel haben mir die Presse und die
Reklame gegeben, und sie haben damit eine recht gingige Ware aus mir
gemacht.» Ganz im selben Sinne erklidrte er gegeniiber seinem Gesprichs-
partner vom Spiegel: «Ich bin weder der Vater noch der Grossvater der
Neuen Linken. Tatsdchlich hat sich eine weitgehende Koinzidenz heraus-
gestellt zwischen meinen Ideen und den Erfahrungen, die die Studenten

506



von sich aus in der Praxis und in ihrem Denken gemacht haben ... Aber
es besteht in keiner Weise irgendein paternalistisches oder patriarcha-
lisches Verhiltnis.»

Marcuse wurde von der jungen skeptischen Generation Amerikas
entdeckt: die deutsche Linke fand 1964 ersten Kontakt, als er zu einem
Kongress nach Heidelberg kam. Wihrend der Philosoph mit Rudi
Dutschke seit langem in Beriihrung stand, kannte er keinen einzigen der
franziésischen Studenten persdnlich, der in den Mai- und Juniaktionen
eine Rolle gespielt hatte. Der Bezug Marcuses zu den Studenten ist dialek-
tisch: er erbrachte die theoretische Rechtfertigung ihres IHandelns und
erhellte dessen tieferen Sinn; sie aber fiithrten seine Thesen in die Praxis
tiber. Trotz dieser schlaglichtartigen Beriihmtheit begegnet die IFach-
philosophie dem Werk Marcuses mit Skepsis; ein Ifrancois-Poncet be-
zeichnete ihn im Frithjahr 1968 als «obskuren deutsch-amerikanischen
Philosophen». Solchen banalen Verallgemeinerungen kann man nur ent-
gegnen, wenn man das Werden dieses philosophischen Werkes aufzeichnet.

Werdegang

Herbert Marcuse, Sohn einer grosshiirgerlichen, jiidischen Familie, ist
am 19. Juli 1898 in Berlin geboren. Ab 1919 studierte er Philosophie.
Zur Kommunistischen Partei zidhlte er sich nie. 1927 zeichnete er als
Redaktor der sozialdemokratischen Zeitschrift Gesellschaft. Doch wahr-
te er sich gleich von Anfang eine grosse Unabhidngigkeit gegeniiber allen
Parteien. Er vollendete seine Studien jedoch nicht in der deutschen Haupt-
stadt, sondern in Freiburg i. Br. Seit 1916 lehrte dort der grosse Phéno-
menologe Husserl; sein Assistent, Martin IHeidegger, war eben durch die
Verdffentlichung des Werkes Sein und Zeit (1927) zu einer bedeutenden
Gestalt der deutschen Philosophie geworden. Der junge Marcuse folgte
den Seminaren Heideggers und arbeitete unter ihm seine Dissertation
tiber Hegels Ontologie und die Grundlegung einer Theorie der Geschicht-
lichkeit aus. Das Denken Marcuses ist aber neben dem Finfluss Heid-
eggers vor allem durch Hegel und Marx bestimmt. Als er sich in Amerika
niederldsst, nimmt Freud einen immer grisseren Platz ein. Es liessen sich
Parallelen zu Wilhelm Reich feststellen, der von Freud herkam und zum
Marxismus vorstiess. 1932 hatte Marcuse Deutschland verlassen und war
iber Genf und Paris nach New York gekommen; er arbeitete wihrend
des Krieges im Office of Strategic Services. Die Begegnung mit der hoch-
industriellen Zivilisation Amerikas wurde zum bedeutenden Ereignis sei-
nes Lebens, das in der Analyse der modernen Gesellschaft seinen Nieder-
schlag fand. In den fiinfziger Jahren deutete alles auf eine wenig origi-
nelle Universititslaufbahn Herbert Marcuses hin. Von 1952 bis 1954 war
er Mitarbeiter am Russian Research Center der Universitit Harvard;
von 1954 bis 1965 lehrte er Philosophie und Politik an der Brandeis Uni-
versity in Waltham. Seitdem wirkt er als Philosophieprofessor an der

307



kalifornischen Universitit von San Diego. Dieser Professor wurde aber
zum radikalsten Kritiker der amerikanischen Gesellschaft in seiner er-
barmungslosen Anklage aller repressiven Krifte der fortgeschrittenen In-
dustriegesellschaft.

Kritik des sowjetischen Marzxismus

Doch schon in seinem ersten Werk Soviet Marxism, a critical Analysis,
New York 1958 (Die Gesellschaftslehre des sowjetischen Marxismus)
offenbarte sich seine leidenschaftliche Kritik aller Formen der Entfrem-
dung und der Biirokratie.

Nach Marx sollte das Proletariat zum Totengriber des Kapitalismus
werden; dieser sollte infolge eines naturnotwendigen okonomischen Pro-
zesses selber an seinen Widerspriichen zugrunde gehen. Die Arbeiter-
klasse hat sich jedoch im Westen ins bestehende System integriert. Die
von Marx vorausgesagte Verelendung wurde nicht Wirklichkeit. Diese
Entwicklung, die von den Reformisten Hilferding und Kautsky voraus-
gesehen wurde, will der russische Marxismus nicht wahrhaben. Nach wie
vor glaubt man, das kapitalistische System befinde sich in seiner End-
krise. Der subjektive revolutiondre Elan jedoch wird im Osten durch die
Partei neutralisiert. Marx betrachtete den Staat als den politischen Aus-
druck der menschlichen Entfremdung. Die Uberwindung dieser ent-
fremdeten politischen Gewalt erschien ihm eine Hauptaufgabe der sozia-
listischen Revolution. Unter Stalin jedoch wurde der Staatsapparat noch
verstirkt unter dem Vorwand, die Arbeiter vor der kapitalistischen Front
zu schiitzen. Russland wird dabei nach wie vor als das Ideal eines soziali-
stischen Landes hingestellt. Marcuse weist aber darauf hin, dass sich die
UdSSR immer mehr der modernen Industriegesellschaft angleicht. Die
Zentralisierung erstickt die personliche Initiative und die Autonomie des
Individuums. Okonomische und politische Biirokratien iiben die Macht
aus. Das Verhalten der Bevilkerung wird durch die Massenmedien ge-
lenkt. Den Uberfall auf die Tschechoslowakei betrachtet Marcuse als
«eine der tadelnswertesten Handlungen der Geschichte des Sozialismus.
Er ist der brutale Ausdruck der von der im politischen und wirtschaft-
lichen Wettkampf mit dem Kapitalismus stehenden Sowjetunion seit lan-
gem verfolgten Machtpolitik.» In dieser Anklage gegen den autoritdren
zentralisierten russischen Apparat sind die spdteren Analysen des Ein-
dimensionalen Menschen schon vorweggenommen.

Marx, Heidegger, Freud

Einer der erstaunlichsten Ziige des Systems Marcuses ist seine Ver-
sohnung von Marx und Freud. Diese Synthese an sich ist ohne Belang;
ebenso gut konnte man auch Hegel und Kierkegaard vereinen. Neu aber
ist Marcuses Versuch, den Marxismus durch die Psychoanalyse zu er-
gdnzen in einer radikalen Kritik der modernen Industriegesellschaft im
Namen des Bediirfnisses nach Gliick und Freiheit, das jeden Menschen

308



beseelt. «Dass Marx und Freud bei Marcuse eine neue Symbiose ein-
gehen, braucht zunidchst nicht zu iiberraschen», wendet Erich Gruner
ein. «Wenn aber Marcuse nirgends auf die auffallenden Unterschiede
zwischen ihnen hinweist, so wohl vor allem deshalb, weil er wechselweise
je nach Bedarf Marx durch Freud und Freud durch Marx erweitert und
damit notwendigerweise auch umgestaltet.» Marcuse will wohl auch nicht
die Systeme von Marx und Freud vollstindig integrieren; sie sind fiir
ihn Ausgangspunkte fiir seine Analysen. Doch in all diesen Uberlegun-
gen wird der Kinfluss Heideggers zu wenig in Betracht gezogen, wenn
nicht gidnzlich vernachlissigt.

Heideggers Finfluss ist nicht so sehr in Sein und Zeit zu suchen als
in seiner Konzeption von der globalen Technik als letzter Verwirk-
lichung des metaphysischen Denkens. Die Uberwindung der Metaphysik,
verstanden als ein seinsvergessener Nominalismus, ist zugleich auch Mani-
festierung des Seins. Die Arbeit — das zeigt Ileidegger vor allem in seiner
Analyse von Ernst Jiingers Roman Der Arbeiter — wird zur neuen Meta-
physik erhoben. «Die Frage bleibt», so schreibt der Philosoph in einem
neulichen Beitrag, «ob die Industriegesellschaft, die heute als die erste
und letzte Wirklichkeit gilt — friither hiess sie Gott — ... sich {iberhaupt
zureichend denken lasst.» Hs scheint ihm, die Methode des dialektischen
Vermittelns schleiche sich an den Phdnomenen, so etwa am Wesen der
modernen Technik vorbei. Hier in dieser Frage nach dem Wesen der
modernen Technik liegt der Beriihrungspunkt zwischen Heidegger und
Marcuse, der vor allem die welthistorischen Konsequenzen der globalen
Technik zu Ende denkt. Beide nehmen die Technik ernst und sehen in
ihrem Wesen ein Instrument der Befreiung, die Verheissung einer
menschlicheren Welt fiir Marcuse, einer nicht mehr metaphysisch-seins-
vergessenen Welt fiir Heidegger.

Kultur und Repression

Der Bezug Marcuses zu Freud ist aber zweifelsohne tiefer und wesent-
licher. Die Originalitit Marcuses liegt in seiner neuen Interpretation
von Freuds Buch iiber das Unbehagen in der Kultur (1930). Wahrend
die eine Freudsche Schule, vor allem vertreten durch Karen Horney,
Klara Thompson und FErich Fromm, in der Psychoanalyse eine Technik
der Anpassung und der Fingliederung in die bestehende Gesellschaft er-
blickt, versteht sie Marcuse als Waffe einer radikalen Infragestellung
dieser Gesellschaft, vor allem in seinem Werk Eros und Kultur (Eros and
Civilzation, Boston 1955).

In seiner Kontroverse mit Romain Rolland stellt Freud das Gliick als
tiefstes menschliches Sehnen dar:; dennoch sah er in den Gliicksmomenten
nur episodische Augenblicke der Befriedigung hochaufgestauter Bediirf-
nisse, wihrend das Ungliick der Grundzustand des Menschen in der Ge-
sellschaft sei. Denn die Gesellschaft verlange vom Menschen im Namen
eines kulturellen Ideals einen standigen Triebverzicht, verkiirze damit den

309



Spielraum seiner Freiheit und schrinke sein Gliick ein. Der Mensch l6se
sich wohl durch die Technisierung aus den Naturzwidngen, miisse sich
aber dabei den Zwingen einer differenzierteren menschlichen Gesellschaft
unterordnen. Und so bedeute Kultur zugleich Befreiung und Versklavung.
Das gesellschaftliche Leben hat nach Freud seinen Grund im Zwang zur
Arbeit und nicht in der Liebe. Mit steigender Kulturentwicklung werde
die Repression nur stirker. Fros und Aggression, diese Triebe wiirden
immer mehr zuriickgebunden, so dass letztlich die Individuen krank wiir-
den. I'reud sieht als Krgebnis der wachsenden Unterdriickung «das psy-
chologische Flend der Masse», wofiir er schon die ersten Symptome in
der amerikanischen Zivilisation zu erblicken glaubt. Im TLaufe dieser
Untersuchung kommt Freud immer mehr auf den (hypothetischen) Todes-
trieb zu sprechen; dieser Trieb richte die Aggressivitit gegen das eigene
Ich und werde zur moralischen Instanz eines Uber-Ich. Aus dieser Span-
nung zwischen Ich und Uber-Ich resultiere das Schuldgefiihl, die Angst
vor der Autoritit, die letztlich Angst vor dem Uber-Ich sei.

Marcuse geht von der Freudschen Dialektik von Kultur und Repression
aus. Kr teilt aber nicht dessen Kulturpessimismus und héilt eine nicht
repressive Kultur durchaus als denkbar. Er glaubt, dass gerade die histo-
rischen kulturellen Frrungenschaften eine solche Gesellschaft ermog-
lichen. Nach ihm ist nicht jede Arbeit unangenehm. Sie bedeutet nicht
notwendigerweise Triebverzicht. «Is hédngt alles von ihrem Ziel ab»,
erkldrte er in einem Gesprich. «Die Bemiithung ist nicht an sich repressiv.
Es gibt die Bemiihung in der Kunst, in jeder schopferischen Handlung,
in der Liebe.» Voraussetzung aber ist, «dass die Triebtheorie von ihrer
ausschliesslichen Orientierung am Leistungsprinzip befreit wird». Nach
Freud zwingt die Lebensnot den Menschen, auf das Lustprinzip zu ver-
zichten und sich dem Leistungsprinzip zu verschreiben; dieser Zwang
erscheint thm als unabidnderlich. Marcuse deutet ihn historisch. Im Zeit-
alter der Arbeitszeitverkiirzung und der Automation ist dieser Konflikt
iiberwindbar, die Arbeit kann zum freien Spiel menschlicher Fahigkeiten
werden und die Freizeit zum Lebensinhalt. «Ich bin optimistisch», er-
Klarte Marcuse in einem Gesprach mit der Pariser Zeitschrift ' FExpress,
«weil ich glaube, dass noch nie in der Geschichte der Menschheit die
zur Schaffung einer freien Gesellschaft notwendigen Mittel im gleichen
Masse vorhanden waren wie heute.» In seiner Rede vor der Freien Uni-
versitit in Berlin (10. Juli 1967) wies Marcuse dabei auf TFourier hin,
der «zum erstenmal und als einziger diese qualitative Differenz zwischen
der freien und der unfreien Gesellschaft sichtbar gemacht hat und nicht
davor zuriickgeschreckl ist, von einer mdglichen Gesellschaft zu sprechen,
in der die Arbeit zum Spiel wird. Finer Gesellschaft, in der die Arbeit,
selbst die gesellschaftlich notwendige Arbeit, im Finklang mit den in-
stinktiven Bediirfnissen und Inklinationen des Menschen organisiert wer-
den kann». Dieses befriedete Dasein wird ermoglicht durch eine Ver-

510



dinderung unserer Kultur, deren Repressionen nicht durch den Existenz-
kampf, sondern durch den Machttrieb motiviiert wiirden. Es gilt also, die
Ideologie der fortschrittlichen Industriegesellschaft zu durchschauen, die
eine nicht mehr gerechtfertigte Unterdriickung durch das Leistungsprinzip
zu rechtfertigen suche. Ist aber die Verwirklichung einer nicht repressiven
Kultur letztlich unmoglich, weil der Mensch dem Kampf zwischen Le-
bens- und Todestrieb ausgesetzt ist, «diesem Streit der Giganten», wie
Freud sagte? Der Todestrieb, selbstzerstorerisch und sadistisch, verun-
mogliche menschliches Gliick. Aber auch «der ungeziigelte Eros», wirft
Marcuse ein, «ist ebenso verderbenbringend wie sein todlicher Gegen-
part, der Todestrieb. Die Zerstorungskraft dieser Antriebe entspringt dem
Umstand, dass sie eine Belriedigung anstrebten, die die Kultur nicht ge-
wihren kann».

Der Eros scheint sich aber nur in einer kranken Gesellschaft destruktiv
auszuwirken. Der Todestrieb — Thanatos — bedeute aber letztlich eine
unbewusste Flucht aus Schmerz und Not, sei Ausdruck dieses ewigen
Kampfes gegen Leid und Unterdriickung, und somit scheine der Todes-
trieb auch an die historischen Bedingungen dieses Kampfes gebunden.
Fine radikale Verinderung der Lebensbedingungen, ein gliicklicheres
Leben kénnten so dem Konflikt zwischen FEros und Thanatos eine neue
Richtung geben. Marcuse, am historischen Materialismus geschult, sieht
am Horizont der Zukunft die Moglichkeit einer nicht repressiven Kultur,
eine Moglichkeit, die Freud, der einem zyklischen Geschichtsbewusstsein
verpflichtet war, verschlossen blieb.

Der eindimensionale Mensch

Die schdrfste Analyse der Wohlstandsgesellschaft und ihrer Repressio-
nen findet sich im Hauptwerk Marcuses Der eindimensionale Mensch
(Luchterhand, Neuwied, 1968, englisch: One-dimensional Man, Boston
1964).

Die Theoretiker der Nationalokonomie Ricardo und Adam Smith sahen
im beginnenden Kapitalismus Widerspriiche, die mit der Zeit die Ge-
sellschaft unterminieren wiirden. Hegel charakterisiert diese Gesellschaft
in seinen Prinzipien der Rechtsphilosophie als «Welt des grossen Reich-
tums und der grossen Armut». Marx und seine Nachfolger sagten voraus,
der Kapitalismus werde an seinen eigenen Widerspriichen zugrunde
gehen. In der Voraussicht der Entwicklung der kapitalistischen Gesell-
schaft kommt immer wieder die Sprache auf die Verelendungstheorie. In
der Tat schreibt Marx, dass der Akkumulation von Kapital eine Akku-
mulation von Flend entspreche. «Die Akkumulation von Reichtum auf
dem einen Pol ist also zugleich Akkumulation von FElend, Arbeitsqual,
Sklaverei, Unwissenheit, Brutalisierung und moralischer Degradation auf
dem Gegenpol, das heisst auf der Seite der Klasse, die thr eigenes Produkt
als Kapital produziert.» (Das Kapital)

5311



Marx hat aber — zum Unterschied von seinen Kritikern und seinen
Schiilern — den Begriff der «Verelendungstheorie» nie verwendet. Er
redet von einer relativen Verelendung, die in Zeiten der Krise das ge-
samte Proletariat, sonst aber «die ILazarusschicht des Proletariats» be-
treffe. Marx sah im Kampf der Arbeiter keine Gegenstromung gegen die
Bildung industrieller Reservearmeen mit gleichzeitiger Deklassierung pro-
letarischer Schichten. «In diesem Sinn hat Marx unrecht behalten», so
schreibt Ernst Fischer, «zumindest was die Arbeiter der entwickelten
kapitalistischen Lander betrifft.»

Es zeugt aber von einem starren Dogmatismus des russischen und chi-
nesischen Marxismus, dass er nach wie vor von der Verelendung des
westlichen Proletariats und von einem baldigen Untergang des Kapitalis-
mus spricht. Das kapitalistische System kannte seit dem Zweiten Welt-
krieg keine Krisen vom Ausmass jener von 1929 oder 1938; es hat sich
stabilisiert.

Marcuse versucht nun eine Gesellschaftskritik im lLichte der neuesten
Entwicklung der modernen Industriegesellschaft. Das westliche Prole-
tariat hat nach ihm die Kraft des radikalen Widerspruchs verloren. Es
versucht sein Lebensniveau auf legalem Weg zu verbessern, ohne das
System in Frage zu stellen. «KEs trifft zu», sagt Marcuse, «dass die
Arbeiterklasse weitgehend die Bediirfnisse und Bestrebungen der herr-
schenden Klassen teilt.» Die revolutiondren Krédfte werden durch die
Wohlstandsgesellschaft neutralisiert. Der Widerspruch, die Alternative
zum bestehenden System ist aufgehoben, und damit eine wesentliche
zwelte Dimension; der Mensch lebt in einem eindimensionalen Uni-
versum. Die zeitgenossische Gesellschaft ist in der Lage, jede soziale
Anderung, die den Produktionsprozess modifizieren und einen neuen
Lebensstil ermoglichen wiirde, zu verhindern. Die Idee einer qualitativen
Veranderung verblasst vor dem realistischen Argument einer nicht explo-
siven Fvolution. Dabei ist aber festzuhalten, dass bei Marx die Aufhebung
der Klassengesellschaft als Folge eines naturnotwendigen 6konomischen
Prozesses gesehen wurde, so dass sich der europdische Sozialismus be-
rechtigterweise fiir den Weg der reinen Evolution entscheiden konnte.
Fiir Marcuse gibt es einen Punkt, «wo alle Reformen nicht mehr helfen
und wo alle Reformen nicht den wesentlichen inneren Widerspruch im
kapitalistischen System beheben oder auch nur suspendieren konnen».
Er glaubt, «dass dieser innere Widerspruch — dessen allgemeinste Form
der immer eklatantere Konflikt ist zwischen dem ungeheuren Reichtum
auf der einen Seite und seiner scheusslichen repressiven Verwendung auf
der anderen —, dass dieser Widerspruch eben wirklich innerhalb des kapi-
talistischen Systems nicht losbar ist trotz aller Reformen».

K. M. entgegnet in der «NZZ» vom 14.Juli 1968 wohl mit Recht,
dass Marcuses Analyse «die Moglichkeiten individueller Lebensgestaltung
durch vermehrte Freizeit und einen grosseren Anteil des Wahlbedarfs am

512



Einkommen und der Dezentralisierung der Macht durch die Entstehung
demokratischer Regierungsformen und neuer gesellschaftlicher Organi-
sationen und Zwischeninstanzen» vollig ausser acht ldsst und auch «die
Chance einer evolutiondren Fortentwicklung in der offenen Gesellschaft
und im freiheitlichen Staat missachtet».

Totalitarismus und Manipulation

Die Vereinigung oder Konvergenz der Gegensitze kennzeichnet nach
Marcuse nicht nur die fortgeschrittene Industriegesellschaft des Vestens,
sondern auch des Ostens, wo «man sich zunehmend auf die Wirksamkeit
technischer Kontrollen als Herrschaftsinstrumente verldsst». Beide Systeme
erscheinen in der Sicht Marcuses als totalitir. Der Begriff des Totalita-
rismus bezeichnet ganz allgemein eine Tendenz zur Machtkonzentration
in den Hinden einer Organisation oder eines Organisationssystems. Tota-
litarismus bedeute nicht notwendigerweise Barbarei und Flend; er beruhe
wesentlich auf der globalen Herrschaft der Technik, die den Menschen
nicht befreie, sondern ihn in seiner ganzen Zeit in Zwang nehme. Die
Gesellschaft erweise sich als totalitir durch die ©konomisch-technische
Gleichschaltung durch die Manipulation der Bediirfnisse. Marcuse ver-
steht als Manipulation «das Bediirfnis, den auf dem Wettbewerb beruhen-
den Existenzkampf weiterzufiihren. Das Bediirfnis, alle zwei Jahre ein
neues Auto zu kaufen. Das Bediirfnis, einen neuen Fernsehapparat zu
kaufen ... Und das Ziel ist immer die Stipulierung des Verbrauchs, der
die einzelnen zu Sklaven des kapitalistischen Produktionsapparates macht».
Marcuse verketzert aber nicht die Technik als solche: «All dies ist nicht
der Fehler der Television, der Iehler des Automobils, der Fehler der
Technik im allgemeinen. Es kommt vom erbdarmlichen Gebrauch, den
man vom technischen Fortschritt macht.»

In einer zweidimensionalen Gesellschaft entwirft der Dichter Alter-
nativen, Moglichkeiten, die sich noch nicht verwirklicht haben. So notiert
ein Robert Musil in seinem Tagebuch: «Die Funktion des Geistes ist die
ndhrende, er liefert die unzdhligen Modglichkeiten. Seine Funktion ist
nicht: praktische Ordnung.» Ahnlich hatte sich ein Kafka in seinen Ge-
sprachen mit Gustav Janouch gedussert: «Die Dichter versuchen es, dem
Menschen andere Augen einzusetzen, um dadurch die Wirklichkeit zu
verdndern. Darum sind sie eigentlich staatsgefihrliche Elemente; denn
sie wollen verdndern. Der Staat und mit ihm alle seine ergebenen Diener
wollen ndmlich nur erhalten.»

Die moderne Kunst beugt sich nach Marcuse ganz der Wirklichkeit:
«Die hihere Kultur wird ein Teil der materiellen und biisst bei dieser
Umformung ihre Wahrheit weitgehend ein . .. der Vamp, der National-
held, die neurotische Ilausfrau, der Gangster, der Star, der charismatische
Industriekapitdn . . . iiben eine Funktion aus, die von der ihrer kulturellen
Vorldaufer sehr verschieden ist, ja im Gegensatz zu ihr steht ... Sie wer-

515



den so zu Reklameartikeln — sie lassen sich verkaufen, sie triosten oder
erregen. Sie sind keine Bilder einer anderen Lebensweise mehr, sondern
eher Launen oder Typen desselben Lebens, die mehr als Affirmation denn
als Negation der bestehenden Ordnung dienen.»

Marcuse sieht im jetzigen Zustand keine politische Kraft, die fahig
wiire, die repressive Wohlstandsgesellschaft aufzubrechen. Einzig jene,
die am Rande dieser Gesellschaft leben und sich nicht integrieren, kon-
nen zu Trigern einer Umwandlung werden: «Unter der konservativen
Volkshasis befindet sich jedoch das Substrat der Gedchteten und Aussen-
seiter: die Ausgebeuteten und Verfolgten anderer Rassen und Farben, die
Arbeitslosen und die Arbeitsunfihigen. Sie existieren ausserhalb des de-
mokratischen Prozesses; ihr Leben bedarf am unmittelbarsten und realsten
der Abschaffung unertriglicher Verhiltnisse und Institutionen. Damit ist
ihre Opposition revolutionir, wenn auch nicht ihr Bewusstsein.»

Marcuse sieht als Antwort auf die eindimensionale Welt nur dic Nega-
tion des Bestehenden, die «grosse Weigerung» gegeniiber der fortge-
schrittenen Industriegesellschaft als solcher. Er habe, so schrieb er, in
seinen Biichern zu zeigen versucht, «dass eine Anderung eine vollstindige
Ablehnung voraussetzen wiirde, oder um in der Sprache der Studenten zu
leben, einen permanenten Protest gegen die Gesellschaft. Und dass es
nicht nur um eine Anderung der Einrichtungen geht, sondern vor allem —
und das ist sehr wichtig — um eine vollstindige Anderung der Menschen,
ihrer Einstellungen, ihrer Instinkte, ihrer Ziele, ihrer Werte.»

Sein Ideal, das «befriedete Dasein», widre nur moglich in einer Gesell-
schaft, in der es echte Selbsthbestimmung gibt, und diese kann nur «in
dem Masse real sein, wie die Massen in Individuen aufgeldst worden sind,
befreit von aller Propaganda, Schulung und Manipulation, fidhig, die
Tatsachen zu kennen und zu begreifen und die Alternativen einzuschit-
zen». Marcuse erhofft sich das Tleil nicht in einer weiteren Vergesell-
schaftung des Menschen, er setzt sich ein fiir das /ndividuum. dessen
Freiheit durch die eindimensionale Gesellschaft immer mehr bedroht
wird. Wie ein Wilhelm Ropke, ein Ortega y Gasset, ein Bernanos sieht
er in der Vermassung den grossen Fluch unserer Zeit. «Iis gibt keine freie
Gesellschaft», sagt Marcuse, «ohne Stille, ohne einen inneren und
ausseren Bereich der Einsamkeit, in dem sich die individuelle Freiheit
entfalten kann.»

Man kann der Radikalitiat der Urteile Marcuses nicht beistimmen,
seine Alternative als utopisch und unklar halten, eine Weiterentwicklung
unserer Gesellschaft auf evolutiondirem Weg fiir moglich halten — man
muss seine Analyse der heutigen Gesellschaft ernst nehmen: seine An-
klage gegen Nivellierung und Normierung der modernen TIndustriegesell-
schaft, das Aufdecken der Mystifizierung von Konsumgiitern, die Be-
wusstmachung des Verlustes der Freiheit des Menschen durch die Mani-
pulation der Bediirfnisse, die Bedrohung des Individuums durch die Ver-

514



massung: «Die von ihm zum Teil befruchtete und bejahte Opposition der
Intellektuellen und Studenten (ist) insofern begriissenswert», schreibt
E. Gruner, «als sie unsere denktrage Generation vor die Herausforderung
stellt, uns kritischer als bisher mit der spitkapitalistischen Gesellschaft
zu befassen.»

Spricht es nicht fiir die Klarsicht Marcuses, dass die Studentenrevolten
der ganzen Welt nicht aus dem Elend und der Verarmung kamen, sondern
aus der Uberflussgesellschaft, deren Schaltenseiten er seit langem bewusst
gemacht hat.

Markus Schelker

Angebot, Nachfrage und Preise'

sind drei Begriffe, die in unserem Leben eine wichtige Rolle spielen. Im
einfachen Modell der klassischen Nationalékonomie bildet sich der Preis
aus dem Zusammenspiel von Angebot und Nachfrage. Bei einer bestimm-
ten Hohe des Preises entspricht das Angebot genau der Nachfrage. Diesen
Preis nennt man den Gleichgew:ichtspreis.

Ein einfaches Beispiel soll verdeutlichen, was damit gemeint ist: Neh-
men wir an, ein Autoverkdufer habe 20 Autos und wolle diese zum Preis
von Fr. 10 000.— pro Stiick verkaufen. Auf der anderen Seite existieren
in dem Gebiet, da der Autoverkdufer titig ist, genau 20 Leute, die ein
Auto kaufen wollen und bereit sind, dafiir F'r. 10 000.— zu bezahlen. Dem
Angebot von 20 Automobilen steht eine Nachfrage von ebenfalls 20 Auto-
mobilen gegeniiber. Der Preis von Fr. 10 000.— ist somit der Gleich-
gewichtspreis. Weiter wird unterstellt, dass das Angebot mit steigenden
Preisen zunimmt, die Nachfrage jedoch zuriickgeht.

Wiirde unser Autohindler seine Autos statt zu Fr. 10 000~ zu Fr.
12 000.— anbieten, so konnte er nur 15 Autos verkaufen statt der geplan-
ten 20. Wiirde er umgekehrt den Preis auf Fr. 8000.— senken, so wiren
25 Leute bereit, ein Auto zu kaufen, obwohl nur deren 20 zur Verfiigung
stehen. Im ersten Fall widre die Nachfrage kleiner als das Angebot, im
zweiten Fall wédre sie grosser. In beiden TIéllen entstinde somit eine
Liicke zwischen Angebot und Nachfrage, weil der Preis nicht imstande
war, Angebot und Nachfrage auszugleichen. Das Konzept des Gleich-
gewichtspreises, wie es von der klassischen National6konomie aufgestellt
worden ist, funktioniert nur unter der Voraussetzung, dass auf dem Markt
ein absolut freier Wetthewerb herrscht und dass der Unternehmer keine
andere Moglichkeit hat, den Absatz seiner Produkte zu férdern, als jener

1 Vgl. Nr. 10/69, S. 285 £

515



	Die Herausforderung Marcuses

