
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 48 (1969)

Heft: 5

Artikel: Dialog : erfreuliche Zukunftsaussichten

Autor: Wirz, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-338113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-338113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Emil Wirz

Dialog - erfreuliche Zukunftsaussichten
Wie sehr die heutige Welt in einem ungeahnten geistigen Umbruch

begriffen ist, zeigt recht eindrücklich die Tatsache, dass der Vatikan kürzlich

drei neue Sekretariate gebildet hat, denen die Aufgabe obliegen soll,
mit der pluralistisch denkenden Gesellschaft unserer Zeit ins Gespräch zu
kommen. Das eine dieser Sekretariate hat die Aufgabe, den Dialog mit den
verschieden organisierten Christen zu tätigen, das zweite soll Kontakte mit
nichtchristlicli Glaubenden, Vertretern anderer Weltreligionen also, suchen,
und ein drittes ist mit der Auseinandersetzung mit den Nichtglaubenden
betraut. Leiter dieser vatikanischen Behörde ist Kardinal Franz König,
Wien.

In der kulturpolitischen Korrespondenz «Vorgänge 1/1969»,
herausgegeben von der Humanistischen Union, München, schreibt Prof. Dr.
IL Vorgrimler, ein katholischer Theologe und Mitherausgeber der Viertel-
Jahreszeitschrift «Internationale Dialog Zeitschrift», entnommen einem
Bericht von Kardinal König über das katholische Sekretariat für die
Nichtglaubenden, etwas zusammengefasst: Die für unverrückbar gehaltenen
Quader, auf die sich die katholische Kirche bisher stützte, scheinen
auseinanderzuklaffen, durch die Bisse weht ein scharfer Wind. Diese Schwierigkeit

hat ihre Ursache in der mangelnden Unterscheidung zwischen dem
veränderlichen und dem unveränderlichen Element in der Kirche. Soweit
die Kirche göttlichen Ursprungs ist, Hüterin der Offenbarung, soweit sie
das Lehr- und Priesteramt Christi ausübt, ist sie unveränderlich. Alles
andere, was an der Kirche oft in breiter Front in Erscheinung tritt, ist
Menschenwerk und daher auch der Veränderlichkeit und der Reform
unterworfen. Eine Verbindung von Kirche und Welt, von beiden als notwendig
erkannt, kann nur auf der Basis der Urform menschlicher Kommunikation,
auf der Basis des Gesprächs erfolgen. Nicht im Monolog, nicht im
Selbstgespräch, sondern im Dialog, im brüderlichen Gespräch zwischen Kirche
und Welt können die Mauern der Isolierung durchbrochen werden. Aus den
Positionen des Kampfes, des Gegensatzes, der feindlichen, rein negativen
Haltung ist die Kirche in die Position des Gesprächspartners getreten, der
Fragen stellt, der verstehen und helfen will.

Am entferntesten von der Kirche wird jener Kreis betrachtet, der alle
Menschen umschliesst, die nicht an Christus, überhaupt nicht an Gott
glauben. So wird gefragt: Was aber verbindet uns mit den Nichtglaubenden?

Kann es eine Gemeinschaft geben zwischen uns und ihnen? Haben sie,

wenn sie Gott leugnen, sich nicht selbst ausgeschlossen — nicht nur aus der
Gemeinschaft der Gläubigen, sondern aus der Gemeinschaft der Menschen?
Kann es eine andere Beziehung zwischen uns und ihnen geben als Kampf?
Und kann der Kampf, den sie gegen Gott, jede Religion und die gläubigen

145



Menschen führen, anders beantwortet werden als wiederum durch Kampf,
durch unsern Kampf gegen sie? Jahrhundertelang haben die Christen so

gedacht. Sie sahen im Unglauben die Zerstörung jeder menschlichen

Ordnung und Gesellschaft. Sie haben den Unglauben, die Gottesleugnung,
nicht nur als entsetzliche Verirrung bezeichnet, sondern auch als schweres

Verbrechen geahndet. Und heute befasst sich die Kirche mit ihnen weder
mit Bannflüchen noch mit Feuer und Schwert, sondern sie sucht das

Gespräch, nicht in erster Linie um sie zu bekehren, sondern um sie
kennenzulernen und zu verstehen. Das einzige und zugleich Tiefste, was uns mit
ihnen verbindet, ist das Menschsein. Die menschliche Natur ist der gemeinsame

Nenner, das Menschliche ist die gemeinsame Basis. Das Gespräch mit
ihnen kann daher nicht in erster Linie ein theologisches, sondern es muss
ein menschliches sein. Das heisst ein Gespräch in Achtung und Liebe, in
Frieden und Ehrlichkeit. Weiter wird im Bericht Kardinal Königs
ausgeführt: Die Gründungsurkunde sozusagen des Sekretariates für die
Nichtgläubigen ist in der Enzyklika Papst Pauls VI. zu sehen, die mit den Worten

beginnt «Ecclesiam suam»: «Die Kirche muss», so heisst es dort, «zu
einem Dialog mit der Welt kommen, in der wir nun einmal leben.» Bereits
während des 5. Vatikanischen Konzils wurde der Wunsch geäussert, dass

man sich nicht nur im Konzil, sondern dauernd in der Kirche mit der Frage
der Ungläubigen beschäftige, die heute weithin in unserer technisierten
und verstädterten Zivilisation zu einer Signatur geworden sind. So muss

man den Atheismus zu den ernsteren Gegebenheiten dieser Zeit rechnen
und aufs sorgfältigste prüfen. Es gebe heute für die Kirche «keine
wichtigere und aktuellere Frage» als die geistige und pastorale Auseinandersetzung

mit dem Atheismus, erklärte der Theologe Karl Rahner in der
theologischen Zeitschrift «ConciHum» in der März-Nummer 1967.

Die Tätigkeit des erwähnten Sekretariates müsse von der Tatsache
ausgehen, dass ein postchristlicher Atheismus auf der ganzen Welt verbreitet
sei und deutlicher als früher in Erscheinung trete, dass aber der Atheismus
seine Wurzeln offensichtlich nur in der westlichen Welt habe, nicht in
Indien und auch nicht in andern Gebieten Asiens oder Afrikas, erklärt
Kardinal König. Die Ursache des Atheismus wird zum grossen Teil in einem

unrichtigen Verhalten der Christen gesucht, ebenso in einem falschen
Gottesbegriff vieler Christen. Der Atheismus gründet in einem falschen
Menschenbild, und durch ihn werden heute Fragen gestellt, die man nicht
taktisch oder pädagogisch lösen kann, sondern die von der Sache her aufgerollt
werden müssen.

Das Ziel des Sekretariates besteht nicht darin, einen Kampf gegen den

Atheismus, auch nicht gegen den militanten, zu organisieren, sondern die

Aufgabe Hegt vielmehr darin, alle Möglichkeiten zu ergründen, um der

Religion ihren Platz in der menschlichen Gesellschaft zu sichern, Kontakte
aufzunehmen, in der Hoffnung, auf seiten des militanten Atheismus
Intoleranz in Toleranz zu verwandeln. Wenn das Gespräch mit den Nicht -

146



gläubigen ein menschliches sein soll, so gilt es zunächst, gemeinsame
Anliegen auf der menschlichen Ebene zu sehen. Dazu gehört zum Beispiel die

Existenz der Menschheit schlechthin, das heisst die Sicherung des

Weltfriedens, das gemeinsame Bemühen um eine friedliche Weltordnung, um
ein friedliches Zusammenleben in der einswerdenden Welt. Sodann wird
dem Atheismus der religiöse Indifferentismus gegenübergestellt und
angeführt, dass dieser Indifferentismus im Grunde genommen die radikalste
Form des Atheismus ist. Die Leugnung Gottes und der Religion und der

völlige Verzicht darauf ist heute keine Ausnahme und kein Einzelvorkommen

mehr. Eine solche Haltung wird heule nicht selten als Förderung des

wissenschaftlichen Fortschritts und eines sogenannten neuen Humanismus
erhoben. Praktischer Atheismus und religiöse Indifferenz sind zwei
Haltungen, die einander sehr nahestehen. Alle diese Fragen und Probleme
gehen weit über den Rahmen des Chris lentums hinaus und berühren alle
Religionen, alle Weltanschauungen und Glaubensbekenntnisse, hier Hegt
daher eine sehr wichtige ökumenische Zusammenarbeit vor. «Im Grunde

genommen wird also so an das Weltgewissen brüsk die Frage nach dem
Sinn unserer Zeit gestellt» (J. Girardi).

Es wird ferner auf die Entwicklung in den kommunistischen Ländern
hingewiesen und festgestellt, dass dort in der geschichtlichen Entwicklung
heule eine Reihe von Tatsachen in Erscheinung trilt, welche die marxistische

Lehre von der Religion als dem unveränderlichen gesellschaftlichen
Überbau zweifelhaft erscheinen lassen. Als beunruhigend wird die Tatsache
betrachtet, dass in den östlichen Ländern zum Teil eine Jugend
heranwächst, der zwar Gott entfremdet wurde, der Glaube aus dem Herzen
gerissen wurde, die aber mit diesem Glauben an Gott überhaupt jeden Glauben,

auch den an den kommunistischen Marxismus, zu verlieren scheint.
Es wächst eine Jugend heran voll Skeptizismus und Zynismus.

Am Schlüsse seiner Ausführungen erklärt Kardinal König: Der Atheismus

ist die grosse Provokation unserer Zeit, eine Herausforderung an unser
soziales Verhallen, an unsere christliche Lebensführung, an unsere Theologie

und unser Reden mit Gott, eine Herausforderung, die einen grossen
Reinigungs- und Läulcrungsprozess einleiten wird. Eine Herausforderung,
die wir uns zu stellen haben und aus der, so hoffe ich zuversichtlich, wir
geläutert und gereinigt hervorgehen werden.

In den vatikanischen Richtlinien für den Dialog mit den «Nichtglauben-
den» wird unter anderm angeführt, dass der Nichtglaubende nicht mehr
lediglich überzeugt werden soll von der «Wahrheit» des katholischen
Standpunktes, sondern der katholische Standpunkt selbst werde zur Debatte
freigegeben. Würde und Wert der menschlichen Person werden angesichts des

allgemeinen kulturellen und gesellschaftlichen Fortschritts und trotz aller
Besorgnisse über die gegenwärtige Weltentwicklung von den heutigen
Menschen immer mehr erkannt. Die Verdichtung der zwischenmenschlichen

Beziehungen hat viel dazu beigetragen, sich des Pluralismus als

147



eines Kennzeichens unserer Zeit bewusst zu werden. Ein echter Pluralismus
ist jedoch nur dann möglich, wenn es zu einem Dialog zwischen Menschen
und Gemeinschaften verschiedener Mentalität und Kultur kommt. Sofern
der Dialog auf einer gegenseitigen Beziehung der Gesprächspartner beruht,
setzt er in beiden die Anerkennung des andern in seiner Würde und seinem

Eigenwert als Person voraus. Weiter heisst es: Alle Christen sind dazu

berufen, den Dialog zwischen den Menschen auf allen Ebenen und auf
jede mögliche Weise zu fördern, als Ausdruck brüderlicher Liebe, die den

Forderungen einer mündig gewordenen und in wachsendem Fortschritt
begriffenen Menschheit Rechnung trägt. Der Wille zum Dialog schliessL

zwar weder andere Formen der Beziehung, zum Beispiel die Apologclik,
der Konfrontation und Diskussion, noch die Forderung nach Anerkennung
der Rechte der Person aus, doch wird eine offene und verstehende Haltung,
die jeder Dialog voraussetzt, grundsätzlich für alle Arten von
zwischenmenschlichen Beziehungen erforderlich sein. Eine solche Haltung kommt
ohne «Korrektheit, Wertschätzung, Sympathie und Güte» nicht aus. Dies

ist aber nur dann möglich, wenn man den andern als andern anerkennt
und annimmt. Weiter wird in den Richtlinien betont, dass unter Dialog
im allgemeinen jede Form der Begegnung und Beziehung zwischen

Einzelpersonen, Gruppen oder Gemeinschaften zu verstehen sei, die den Zweck

verfolgen, in einer Atmosphäre der Aufrichtigkeit, der Achtung vor den

beteiligten Personen und eines gewissen gegenseitigen Vertrauens die

Wahrheit tiefer zu erkennen sowie die zwischenmenschlichen Beziehungen
zu verbessern. Darüber hinaus ist der Dialog nicht blosse Konfrontation,
da es zu seinem Wesen gehört, dass er die beiden Gesprächspartner einander

näherbringt und ihr gegenseitiges Verständnis fördert. Wenngleich jeder
Gesprächspartner mit vollem Becht dahin tendieren kann, den andern von
der Wahrheit zu überzeugen, die er selbst vertritt, so liegt schliesslich nicht
dieser Zweck, sondern der der gegenseitigen Bereicherung in der Natur
des Dialogs. Der Dialog, soweit er Suche nach Wahrheit ist, hat nur dann
einen Sinn, wenn die Gesprächspartner davon überzeugt sind, dass der
menschliche Verstand imstande ist, die Wahrheit zumindest in einem
gewissen Ausmass zu erkennen, und immer einige Aspekte der Wahrheit zu
erfassen vermag, auch wenn diese vielleicht mit Irrtum vermengt sind. Da
schliesslich jeder Mensch die Wirklichkeit in ihrer Komplexität auf nur
ihm eigene und daher in gewissem Sinne einzigartige Weise zu erfassen
sucht und auch erfasst, ist sein Beitrag zur Wahrheitsfindung unersetzlich.
Was das Risiko der Glaubensanfechtung betrifft, so ist dies in einer
pluralistischen Gesellschaft wie der unsrigen unvermeidlich. Das Gespräch
zwischen Glaubenden und Nichtglaubenden ist also trotz der Gefahren, die es

mit sich bringt, nicht nur möglich, sondern sogar wünschenswert. Es kann
sich auf alle Gebiete erstrecken, die der menschlichen Vernunft zugänglich
sind: Philosophie, Religion, Moral, Geschichte, Politik, Soziologie,
Ökonomie, Kunst und Kultur ganz allgemein. Die Treue zu den geistlichen

148



und weltlichen Werten fordert vom Christen, diese anzuerkennen, wo
immer er sie findet.

Die damit dokumentierte Bereitschaft zum Gespräch ist nur zu begrüs-
sen, und sie eröffnet Aussichten, die sehr erfreulich sind. Immerhin gilt es

noch recht viele Vorurteile und Überheblichkeiten abzubauen, bis erfolgreiche

Gespräche möglich werden. Die «Nichtglaubenden» bilden, soweit
sie offen zu ihrer Nichtgläubigkeit stehen, wie verschiedene andere Gruppen

mit andern als den überlieferten Weltanschauungen und Lebensformen/,
eine bescheidene Minderheit. Ob man gewillt ist, diese Minderheiten als

gleichberechtigte Partner im Dialog und in der Gemeinschaft anzuerkennen,

wird die Zukunft zeigen.

Theo Brun

Kann man Politik lehren und lernen?

Man kann es — doch wer sind die Lehrer und wozu lernen es die Schüler?

Da sich hinter den innen- und aussenpolitischen Auseinandersetzungen,

von sozialen und patriotischen Phrasen zugedeckt, brutale Interessenkämpfe

verstecken, scheint es unmöglich, Politik objektiv zu lehren und
wissenschaftlich zu erfassen. So wollen denn die Politiker — Exponenten
dieser Interessengruppen — nichts von politischer Wissenschaft wissen und
sowohl die Wissenschaftler wie die Politik von den Universitäten und
anderen Lehranstalten fernhalten. Die so verachtete Politik wird mit der

Opposition gegen das bestehende politische System gleichgesetzt. Politik
an den Schulen bringt die Gefahr mit sich, eben dieses Bestehende in Frage
zu stellen.

Doch auch in der «ältesten Demokratie», die ja eigentlich eine ständige
Schule der Politik sein sollte, kommt man nicht mehr darum herum, von
politischer Wissenschaft zu reden, nachdem man eben mit gross tem
Unbehagen auch die Soziologie (frag mich nur nicht wie!) als Hochschulfach
geschluckt hat. Wie sich die Philosophie am Ende des Mittelalters aus der

Theologie herauslösen müsste, so wird heute aus dem philosophischen und
juristischen Bereich der allgemeinen Staatslehre und Ideengeschichte die
Wissenschaft von der Polilik herausgelöst und selbständig. Sie muss die
Gegenwart untersuchen, sie muss feststellen, wie es dazu kam und wohin
es führt. Und so steht sie mitten im Zeitgeschehen, fordert Stellungnahmen,

verlangt Untersuchungen, die sich gegen das zu Untersuchende
richten, liefert, ohne es zu wollen, der Opposition Material und wird nur
mühsam und dabei recht unwissenschaftlich im Gegensatz zu anderen
wissenschaftlichen Methoden in das Bestehende integriert.

149


	Dialog : erfreuliche Zukunftsaussichten

