Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft und Kultur
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 48 (1969)

Heft: 5

Artikel: Dialog : erfreuliche Zukunftsaussichten
Autor: Wirz, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-338113

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-338113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Emil Wirz

Dialog — erfreuliche Zukunftsaussichten

Wie sehr die heutige Welt in elnem ungeahnten geistigen Umbruch
begriffen ist, zeigt recht eindriicklich die Tatsache, dass der Vatikan kiirz-
lich drei neue Sekretariate gebildet hat, denen die Aufgabe obliegen soll,
mit der pluralistisch denkenden Gesellschaft unserer Zeit ins Gespriach zu
kommen. Das eine dieser Sekretariate hat die Aufgabe, den Dialog mit den
verschieden organisierten Christen zu tiligen, das zweile soll Kontakte mit
nichtchristlich Glaubenden, Vertretern anderer Weltreligionen also, suchen,
und ein drittes ist mit der Auseinandersetzung mit den Nichtglaubenden
betraut. Leiter dieser vatikanischen Behorde ist Kardinal Franz Kénig,
Wien.

In der kulturpolitischen Korrespondenz «Vorginge 1/1969», heraus-
gegeben von der Humanistischen Union, Miinchen, schreibt Prof. Dr.
I. Vorgrimler, ein katholischer Theologe und Mitherausgeber der Viertel-
jahreszeitschrift «Internationale Dialog Zeitschrift», entnommen einem
Bericht von Kardinal Konig iiber das katholische Sekretariat fiir die Nicht-
glaubenden, etwas zusammengefasst: Die fiir unverriickbar gehaltenen
Quader, auf die sich die katholische Kirche bisher stiitzte, scheinen aus-
einanderzuklaffen, durch die Risse weht ein scharfer Wind. Diese Schwie-
rigkeit hat ihre Ursache in der mangelnden Unterscheidung zwischen dem
verinderlichen und dem unveridnderlichen Element in der Kirche. Soweit
die Kirche gottlichen Ursprungs ist, Hiiterin der Offenbarung, soweit sie
das Lehr- und Priesteramt Christi ausiibt, ist sie unverinderlich. Alles
andere, was an der Kirche oft in breiter Front in Erscheinung tritt, ist
Menschenwerk und daher auch der Verdnderlichkeit und der Reform unter-
worfen. Eine Verbindung von Kirche und Welt, von beiden als notwendig
erkannt, kann nur auf der Basis der Urform menschlicher Kommunikation,
auf der Basis des Gesprichs erfolgen. Nicht im Monolog, nicht im Selbst-
gespriach, sondern im Dialog, im briiderlichen Gesprich zwischen Kirche
und Welt konnen die Mauern der Isolierung durchbrochen werden. Aus den
Positionen des Kampfes, des Gegensatzes, der feindlichen, rein negativen
Haltung ist die Kirche in die Position des Gesprachspartners getreten, der
Fragen stellt, der verstehen und helfen will.

Am entferntesten von der Kirche wird jener Kreis betrachtet, der alle
Menschen umschliesst, die nicht an Christus, tiberhaupt nicht an Gott
glauben. So wird gefragt: Was aber verbindet uns mit den Nichtglauben-
den? Kann es eine Gemeinschaft geben zwischen uns und ihnen? Haben sie,
wenn sie Gott leugnen, sich nicht selbst ausgeschlossen — nicht nur aus der
Gemeinschaft der Glaubigen, sondern aus der Gemeinschaft der Menschen?
Kann es eine andere Beziehung zwischen uns und ihnen geben als Kampf?
Und kann der Kampf, den sie gegen Gott, jede Religion und die gldubigen

145



Menschen fiihren, anders beantwortet werden als wiederum durch Kampf,
durch unsern Kampf gegen sie? Jahrhundertelang haben die Christen so
gedacht. Sie sahen im Unglauben die Zerstérung jeder menschlichen Ord-
nung und Gesellschaft. Sie haben den Unglauben, die Gottesleugnung,
nicht nur als entsetzliche Verirrung bezeichnet, sondern auch als schweres
Verbrechen geahndet. Und heute befasst sich die Kirche mit ihnen weder
mit Bannfliichen noch mit Feuer und Schwert, sondern sie suchi das Ge-
spriach, nicht in erster Linie um sie zu bekehren, sondern um sie kennen-
zulernen und zu verstehen. Das einzige und zugleich Tiefste, was uns mit
ihnen verbindet, ist das Menschsein. Die menschliche Natur ist der gemein-
same Nenner, das Menschliche ist die gemeinsame Basis. Das Gespriich mit
ihnen kann daher nicht in erster Linie ein theologisches, sondern es muss
ein menschliches sein. Das heisst ein Gesprich in Achtung und Liebe, in
Frieden und Ehrlichkeit. Weiter wird im Bericht Kardinal Kénigs aus-
geliihrt: Die Grindungsurkunde sozusagen des Sekretariates fiir die Nicht-
gliubigen ist in der Enzyklika Papst Pauls VI. zu sehen, die mit den Wor-
ten beginnt «Hcclesiam suam»: «Die Kirche muss», so heisst es dort, «zu
einem Dialog mit der Welt kommen, in der wir nun einmal leben.» Bereits
wihrend des 5. Valikanischen Konzils wurde der Wunsch gedussert, dass
man sich nicht nur im Konzil, sondern dauernd in der Kirche mit der I'rage
der Ungliubigen beschiftige, die heute weithin in unserer technisierten
und verstidterten Zivilisation zu einer Signatur geworden sind. So muss
man den Atheismus zu den ernsteren Gegebenheiten dieser Zeit rechnen
und aufs sorgfiltigste priifen. s gebe heute fiir die Kirche «keine wich-
tigere und aktuellere Frage» als die geistige und pastorale Auseinander-
setzung mit dem Atheismus, erklirte der Theologe Karl Rahner in der theo-
logischen Zeitschrift «Concilium» in der Mirz-Nummer 1967.

Die Titigkeit des erwidhnten Sekretariates miisse von der Tatsache aus-
gehen, dass ein postchristlicher Atheismus auf der ganzen Welt verbreitet
sel und deutlicher als frither in Irscheinung trete, dass aber der Atheismus
seine YWurzeln offensichtlich nur in der westlichen Welt habe, nicht in
Indien und auch nicht in andern Gebieten Asiens oder Afrikas, erklart Kar-
dinal Konig. Die Ursache des Atheismus wird zum grossen Teil in einem
unrichtigen Verhalten der Christen gesucht, ebenso in einem falschen Got-
teshegriff vieler Christen. Der Atheismus griindet in einem falschen Men-
schenbild, und durch ihn werden heute Fragen gestellt, die man nicht tak-
tisch oder padagogisch lgsen kann, sondern die von der Sache her aufgerollt
werden miissen.

Das Ziel des Sekretariates besteht nicht darin, einen Kampf gegen den
Atheismus, auch nicht gegen den militanten, zu organisieren, sondern die
Aufgabe liegt vielmehr darin, alle Moglichkeiten zu ergriinden, um der
Religion ihren Platz in der menschlichen Gesellschaft zu sichern, Kontakte
aufzunehmen, in der Hoffnung, auf seiten des militanten Atheismus
Intoleranz in Toleranz zu verwandeln. Wenn das Gesprich mit den Nicht-

146



glaubigen ein menschliches sein soll, so gilt es zundchst, gemeinsame An-
liegen auf der menschlichen Ebene zu sehen. Dazu gehért zum Beispiel die
Existenz der Menschheit schlechthin, das heisst die Sicherung des Welt-
friedens, das gemeinsame Bemiihen um eine friedliche Weltordnung, um
ein {riedliches Zusammenleben in der einswerdenden Welt. Sodann wird
dem Atheismus der religiose Indifferentismus gegeniibergestellt und an-
gefiihrt, dass dieser Indifferentismus im Grunde genommen die radikalste
Form des Atheismus ist. Die Leugnung Gottes und der Religion und der
vollige Verzicht darauf ist heute keine Ausnahme und kein lfinzelvorkom-
men mehr. Eine solche Ilaltung wird heute nicht selten als I'orderung des
wissenschaftlichen Kortschritts und eines sogenannten neuen IHumanismus
erhoben. Praktischer Atheismus und religise Indifferenz sind zwei Ial-
tungen, die einander sehr nahestehen. Alle diese Fragen und Probleme
gehen weit iiber den Rahmen des Christentums hinaus und beriihren alle
Religionen, alle Weltanschauungen und Glaubensbekenntnisse, hier liegt
daher eine sehr wichtige skumenische Zusammenarbeit vor. «Im Grunde
genommen wird also so an das Weltgewissen briisk die Frage nach dem
Sinn unserer Zeit gestellt» (J. Girardi).

Is wird ferner auf die Entwicklung in den kommunistischen Liandern
hingewiesen und festgestellt, dass dort in der geschichtlichen Entwicklung
heute eine Reihe von Tatsachen in Iirscheinung tritt, welche die marxisti-
sche Lehre von der Religion als dem unverdnderlichen gesellschaftlichen
Uberbau zweilelhaft erscheinen lassen. Als beunruhigend wird die Tatsache
betrachtet, dass in den Ostlichen Liéndern zum Teil eine Jugend heran-
wiichst, der zwar Goll entfremdet wurde, der Glaube aus dem Ilerzen ge-
rissen wurde, die aber mit diesem Glauben an Gott tiberhaupt jeden Glau-
ben, auch den an den kommunistischen Marxismus, zu verlieren scheint.
Iis wichst eine Jugend heran voll Skeptizismus und Zynismus.

Am Schlusse seiner Ausfithrungen erklirt Kardinal Konig: Der Atheis-
mus ist die grosse Provokation unserer Zeit, eine Herausforderung an unser
soziales Verhalten, an unsere christliche Lebensfithrung, an unsere Theo-
logie und unser Reden mit Gott, eine Ierausforderung, die einen grossen
Reinigungs- und Liduterungsprozess einleiten wird. Eine Herausforderung,
die wir uns zu stellen haben und aus der, so hoffe ich zuversichtlich, wir
geldutert und gereinigt hervorgehen werden.

In den vatikanischen Richtlinien fiir den Dialog mit den «Nichtglauben-
den» wird unter anderm angefiihrt, dass der Nichtglaubende nicht mehr
lediglich iiberzeugt werden soll von der «Wahrheit» des katholischen Stand-
punktes, sondern der katholische Standpunkt selbst werde zur Debatte frei-
gegeben. Wiirde und Wert der menschlichen Person werden angesichts des
allgemeinen kulturellen und gesellschaftlichen Fortschritts und trotz aller
Besorgnisse iiber die gegenwirtige Weltentwicklung von den heutigen
Menschen immer mehr erkannt. Die Verdichtung der zwischenmensch-
lichen Beziehungen hat viel dazu beigetragen, sich des Pluralismus als

147



eines Kennzeichens unserer Zeit bewusst zu werden. Ein echter Pluralismus
ist jedoch nur dann méglich, wenn es zu einem Dialog zwischen Menschen
und Gemeinschaften verschiedener Mentalitdt und Kultur kommt. Sofern
der Dialog auf einer gegenseitigen Beziehung der Gesprichspariner beruht,
setzt er in beiden die Anerkennung des andern in seiner Wiirde und seinem
Figenwert als Person voraus. Weiter heisst es: Alle Christen sind dazu
berufen, den Dialog zwischen den Menschen auf allen Ebenen und auf
jede mogliche Weise zu fordern, als Ausdruck briiderlicher Liebe, die den
Forderungen einer miindig gewordenen und in wachsendem IFortschritt
begriffenen Menschheit Rechnung trdagt. Der Wille zum Dialog schliesst
zwar weder andere Formen der Bezichung, zum Beispiel die Apologetik,
der Konfrontation und Diskussion, noch die Forderung nach Anerkennung
der Rechte der Person aus, doch wird eine offene und verstehende Haltung,
die jeder Dialog voraussetzt, grundsitzlich fiir alle Arten von zwischen-
menschlichen Bezichungen erforderlich sein. Eine solche Haltung kommt
ohne «Korrektheit, Wertschitzung, Sympathie und Giite» nicht aus. Dies
ist aber nur dann mdglich, wenn man den andern als andern anerkennt
und annimmt. Weiter wird in den Richtlinien betont, dass unter Dialog
im allgemeinen jede Form der Begegnung und Beziehung zwischen Kinzel-
personen, Gruppen oder Gemeinschaften zu verstehen sei, die den Zweck
verfolgen, in einer Atmosphiire der Aufrichtigkeit, der Achtung vor den
beteiligten Personen und eines gewissen gegenseitigen Vertrauens die
Wahrheit tiefer zu erkennen sowie die zwischenmenschlichen Beziechungen
zu verbessern. Dariiber hinaus ist der Dialog nicht blosse Konfrontation,
da es zu seinem Wesen gehort, dass er die belden Gesprichspartner einander
niherbringt und ihr gegenseitiges Verstdndnis fordert. Wenngleich jeder
Gesprichspartner mit vollem Recht dahin tendieren kann, den andern von
der Wahrheit zu {iherzeugen, die er selbst vertritt, so liegt schliesslich nicht
dieser Zweck, sondern der der gegenseitigen Bereicherung in der Natur
des Dialogs. Der Dialog, soweit er Suche nach Wahrheit ist, hat nur dann
einen Sinn, wenn die Gesprichspartner davon iiberzeugt sind, dass der
menschliche Verstand imstande ist, die Wahrheit zumindest in einem ge-
wissen Ausmass zu erkennen, und immer einige Aspekte der Wahrheit zu
erfassen vermag, auch wenn diese vielleicht mit Irrtum vermengt sind. Da
schliesslich jeder Mensch die Wirklichkeit in ihrer Komplexitit auf nur
ihm eigene und daher in gewissem Sinne einzigartige Weise zu erfassen
sucht und auch erfasst, ist sein Beitrag zur Wahrheitsfindung unersetzlich.
Was das Risiko der Glaubensanfechtung betrifft, so ist dies in einer plura-
listischen Gesellschaft wie der unsrigen unvermeidlich. Das Gesprich zwi-
schen Glaubenden und Nichtglaubenden ist also trotz der Gefahren, die es
mit sich bringt, nicht nur moglich, sondern sogar wiinschenswert. Es kann
sich auf alle Gebiete erstrecken, die der menschlichen Vernunft zuginglich
sind: Philosophie, Religion, Moral, Geschichte, Politik, Soziologie, Oko-
nomie, Kunst und Kultur ganz allgemein. Die Treue zu den geistlichen

148



und weltlichen Werten fordert vom Christen, diese anzuerkennen, wo
immer er sie findet.

Die damit dokumentierte Bereitschaft zum Gespridch ist nur zu begriis-
sen, und sie erdffnet Aussichten, die sehr erfreulich sind. Immerhin gilt es
noch recht viele Vorurteile und Uberheblichkeiten abzubauen, bis erfolg-
reiche Gespriache moglich werden. Die «Nichtglaubenden» bilden, soweit
sie offen zu ihrer Nichtgldubigkeit stehen, wie verschiedene andere Grup-
pen mit andern als den iiberlieferten Weltanschauungen und Lebensformen,
eine bescheidene Minderheit. Ob man gewillt ist, diese Minderheiten als
gleichberechtigte Partner im Dialog und in der Gemeinschaft anzuerken-
nen, wird die Zukunft zeigen.

Theo Brun

Kann man Politik lehren und lernen?

Man kann es — doch wer sind die Lehrer und wozu lernen es die Schii-
ler? Da sich hinter den innen- und aussenpolitischen Auseinandersetzun-
gen, von sozialen und patriotischen Phrasen zugedeckt, brutale Interessen-
kdmpfe verstecken, scheint es unmoglich, Politik objektiv zu lehren und
wissenschaftlich zu erfassen. So wollen denn die Politiker — Exponenten
dieser Interessengruppen — nichts von politischer Wissenschaft wissen und
sowohl die Wissenschaftler wie die Politik von den Universititen und
anderen Lehranstalten fernhalten. Die so verachtete Politik wird mit der
Opposition gegen das bestehende politische System gleichgesetzt. Politik
an den Schulen bringt die Gefahr mit sich, eben dieses Bestehende in Frage
zu stellen.

Doch auch in der «idltesten Demokratie», die ja eigentlich eine stdndige
Schule der Politik sein sollte, kommt man nicht mehr darum herum, von
politischer Wissenschaft zu reden, nachdem man eben mit grosstem Un-
behagen auch die Soziologie (frag mich nur nicht wie!) als Hochschulfach
geschluckt hat. Wie sich die Philosophie am Ende des Mittelalters aus der
Theologie herauslosen musste, so wird heute aus dem philosophischen und
juristischen Bereich der allgemeinen Staatslehre und Ideengeschichte die
Wissenschaft von der Politik herausgeldst und selbstindig. Sie muss die
Gegenwart untersuchen, sie muss feststellen, wie es dazu kam und wohin
es fiihrt. Und so steht sie mitten im Zeitgeschehen, fordert Stellung-
nahmen, verlangt Untersuchungen, die sich gegen das zu Untersuchende
richten, liefert, ohne es zu wollen, der Opposition Material und wird nur
miihsam und dabei recht unwissenschaftlich im Gegensatz zu anderen wis-
senschaftlichen Methoden in das Bestehende integriert.

149



	Dialog : erfreuliche Zukunftsaussichten

