
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 48 (1969)

Heft: 4

Artikel: Christentum und Marxismus

Autor: Nenning, Günther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-338103

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-338103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heft 4

April 1969 Profil

Dr. Günther Nenning

Christentum und Marxismus
Dr. Günther Nenning, der hervorragende Wiener Publizist
und Herausgeber der ausgezeichneten Zeitschrift «Neues
Forum», hielt kürzlich auf Einladung der Freistudentenschaft

in Bern unter obigem Titel ein Referat, das in der
Folge von Radio Beromünster übertragen wurde. Der originelle

und tiefschürfende Vortrag hat bei den anspruchsvolleren

Hörern einen nachhaltigen Eindruck hinterlassen.
Um so mehr freuen wir uns, dass wir vom Verfasser die
Bewilligung zum Abdruck des Referates erhielten.
Der Leser wird sich rasch davon überzeugen, dass die
Diskussion um das Verhältnis zwischen Christentum und Marxismus

noch längst nicht erschöpft ist, sondern vielmehr aktueller
ist denn je. RL.

Erstens möchte ich versuchen zu sagen, was meine Definition, oder
besser gesagt, was eine für dieses Thema zweckmässige Definition von
Christentum ist. Zweitens will ich versuchen zu sagen, was eine für
unsern Gegenstand zweckmässige Definition von Marxismus ist, und drittens

will ich dann versuchen, sowohl historisch wie gegenwartsbezogen,
wie auch, wenn möglich, mit Hinblick auf die Zukunft, etwas zu sagen
über das Verhältnis zwischen den beiden, Christentum und Marxismus.
Zu den Punkten eins und zwei — Was ist Christentum? Was ist Marxismus?

— möchte ich eine methodische Vorbemerkung machen.
Es gibt eine ganz einfache Definition von Christentum und eine ganz

einfache Definition von Marxismus. Die einfachste und allgemein
gültigste Definition des Marxismus ist, insbesondere unter Marxisten: «Alein
Marxismus ist Marxismus, dein Marxismus ist kein Marxismus.» Wir
können das übertragen auf das Christentum: «Mein Christentum ist
Christentum, dein Christentum ist kein Christentum.» Progressive und
Konservative definieren heute auf diese Weise — wie wenn sie angesteckt wären

von den kommunistischen Streitigkeiten. Wobei diese Streitigkeiten
sich wiederum ausdrücken lassen, und meistens ausgedrückt werden, in
christlichen Termini. Es wird meistens gesagt: Die einen Marxisten sind
Ketzer und die anderen Marxisten sind Orthodoxe — von daher ergibt sich

97



gleichfalls eine gewisse, seltsame Verbindung zwischen den beiden
anscheinend entfernten Diskussionsgegenständen: Christentum, Marxismus.

Beim Marxismus kommt in unseren Breiten noch die Schwierigkeit hinzu,

dass es meistens nicht unser Marxismus ist, den wir definieren, weil
wir meistens keine Marxisten sind (ich bin da eine Ausnahme); es geht
dann darum, dass ein Nicht-Marxist sich einen Krampus, wie man in
Österreich sagt, also einen Buh-Mann bastelt, dem er seine Ohrfeigen
gibt, seine ideologischen. Er trifft, was er sich vorstellt unter Marxismus,
aber fraglich bleibt, ob er trifft, was die Marxisten sich unter Marxismus
vorstellen.

Das gilt auch umgekehrt, wie ja überhaupt unser Thema seine Spiegel-
bildlichkeiten hat: Die militant atheistischen Marxisten basteln sich einen
christlichen Krampus und geben ihm ihre Ohrfeigen und dann kommen
die Christen und sagen: Ja, aber das ist gar nicht das Christentum. Also:
diese subjektive Definitionsmethode hat offenbar ihre Mängel.

Ich will versuchen, drei Kriterien anzuführen, durch die man die

subjektive Definition vielleicht ein bisschen solider machen könnte.
Erstens muss man in einer Definition «Was ist Christentum, was ist

Marxismus» doch berücksichtigen, das Selbstverständnis jener Personen
oder jener Person, jener Gruppen, die sich Christen nennen oder die sich

Marxisten nennen. Das ist etwas, was halbwegs objektivierbar ist, dieses

Selbstverständnis; denn ich kann in Büchern nachlesen oder ich kann die

Leute fragen: Lieber Freund, oder auch: Lieber Feind, was verstehst Du
unter Christentum, was verstehst Du unter Marxismus? Das ist dann ein

Kriterium, das in Richtung auf Objektivität und Fairness geht.
Ein zweites Kriterium scheint mir zu sein, und auch das ist halbwegs

objektivierbar: die Berücksichtigung der Effizienz jener Selbstaussage,
das heisst die historische Strahlkraft einer Idee, deren Selbstverständnis
so und so beschaffen ist. Das kann man auch halbwegs empirisch
feststellen, indem man prüft: Ist aus dieser Idee welthistorisch etwas geworden

oder ist nichts daraus geworden?
Es ist ein nicht ganz eindeutiges Kriterium — es wäre ja möglich, dass

eine Idee ausgezeichnet ist und dennoch in der Geschichte scheitert. Aber
da ich drei Kriterien anführen werde, kann ich dann festlegen: Mehrere
von diesen dreien müssen zutreffen, um eine halbwegs objektive Definition

von Marxismus oder Christentum zu liefern.
Das dritte Kriterium ist der Zusammenhang zwischen Theorie und

Praxis. Eine Definition ist dann verdächtig, wenn sie theoretisch wunderschön

ist, diese Theorie aber mit der Praxis niemals deckt, vielmehr die
Praxis das Gegenteil der Theorie hervorbringt. Es geht also um Prüfung
der Diskrepanz zwischen Theorie und Praxis, die gegebenenfalls verräterisch

ist. Allerdings stellt sich heraus, wenn man diese Prüfung mit einiger

Sorgfalt betreibt, dass die verräterische Differenz zwischen Theorie
und Praxis im Bereiche des Marxismus wie auch des Christentums vor-

98



handen ist. Denken Sie an die herrlichen Theorien des jungen Marx und

an die Stalinsche n Schädelpyramiden und wiederum in Spiegelbildlichkeit:

Denken Sie an die herrlichen Theorien Jesu und an die entsetzliche
Praxis der Christen im Verlaufe der Geschichte: Inquisition,
Hexenverbrennungen, Kriege, Völkermord. Die Spiegelbildlichkeil von Christentum
und Marxismus wird noch verräterischer, wenn man das tut, was man
meistens in einer Diskussion zwischen Christen und Marxisten tut: Man
sieht nämlich nicht den Balken im eigenen Auge, das heisst die Differenz
zwischen der eigenen Theorie und der eigenen Praxis, was ein nützlicher,
selbstkritischer Sport ist, sondern man diskutiert kreuzweise, das heisst man
kontrastiert die wunderschöne eigene Theorie mit der entsetzlichen Praxis
des Diskussionspartners oder -gegners.

Diese methodische Vorbemerkung wollte ich machen, obwohl ich ganz
gewiss in der P'olge selber sündigen werde, indem ich die hiemit geforderten

drei Kriterien einer fairen Definition von Christentum und Marxismus

nicht mit letzter Konsequenz anwende.
Immerhin will ich's versuchen. Indem ich die schon mehrfach

erwähnte Spiegelbildlichkeit von Christentum und Marxismus mir zunutze
mache, will ich die beiden gleich gemeinsam gemäss jener drei Kriterien
definieren:

Erstes Kriterium: Selbstverständnis. Christentum ist das, was die Christen

für Christentum halten. Marxismus ist das, was die Marxisten für
Marxismus halten. Das aber heisst, da die Christen zu verschiedener Zeit
und an verschiedenen Orten sehr Verschiedenes für Christentum hielten
und halten; da die Marxisten zu verschiedener Zeit und an verschiedenen
Orten sehr Verschiedenes für Marxismus halten und hielten. Es gibt, mit
dem Selbstverständnis als Kriterium, nicht das Christentum, nicht den
Marxismus, es gibt ein Bündel von Christentümern, ein Bündel von
Marxismen. Man muss diese Vielzahl von Christentümer, Vielzahl von
Marxismen nebeneinanderreihen, möglichst objektiv und fair beschreiben. So

gelangt man zu einer Phänomenologie des Christentums, Phänomenologie
des Marxismus.

Als nächstes könnte man dann versuchen, sehr vorsichtig aus diesem

phänomenologisch erfassten Bündel von Christentümern und Marxismen
das je Gemeinsame herauszuschälen, um dann sagen zu können — sehr

vorsichtig — dieses je Gemeinsame ist vielleicht das Wesen des Christentums,

das Wesen des Marxismus
Nun zum zweiten Kriterium: welthistorische Effizienz. Christentum

und Marxismus sind nicht nur Denkbewegungen, die sich hinsichtlich
ihrer verschiedenartigen Ausprägungen wie deren gemeinsamen Wesenskern

beschreiben lassen, sondern überdies Denkbewegungen von unbe-
zweifelbarer realer geschichtlicher Wirksamkeit — das Christentum seit
2000 Jahren, der Marxismus seit etwa 100, eine vorläufige Differenz, die

zur Vorsicht rät. Gemeinsam ist beiden ein gewisses Abklingen der zu-

99



nächst deutlich aufsteigenden Kurve der Effizienz: beim Christentum ist
etwa seit der französischen Revolution, beim Marxismus etwa seit den

Dreissigerjahren, mit Aufkommen des Faschismus. Nochmals gemeinsam
ist da beiden die Fähigkeit, Renaissancen durchzumachen: beim Christentum

der letzten Jahrzehnte die neue Theologie protestantischer wie
katholischer Observanz, beim Marxismus die chinesische, die kubanische
Revolution, der Reformkommunismus in Ost und West, die Neue Linke der
Intellektuellen und Studenten.

Was schliesslich das dritte Kriterium betrifft: das Vorhandensein nicht
nur einer Theorie, sondern einer zugehörigen, dementsprechenden Praxis,
so finden wir zwar eine solche, bei Christen wie Marxisten, freilich bei
beiden mit jener bedenkenlosen Diskrepanz zwischen einer meist schönen
Theorie und einer meist recht hässlichen Praxis.

Ich gehe zunächst einmal nicht weiter auf das konkret Inhaltliche von
Christentum und Marxismus ein, weil davon vielleicht besser im
nunmehrigen dritten und Hauptpunkt zu sprechen ist: das Verhältnis
zwischen Christentum und Marxismus. Zwecks einiger Gliederung würde ich

vorschlagen, auszugehen von der Gegenwart: WTir leben in einer Phase

der ungewissen, angstvollen, hilflosen Koexistenz dieser beiden, die sich

auf Grund verschiedener weltgeschichtlicher und sonstiger Tatsachen so

ungefähr aneinander gewöhnen müssten.
Dieser gegenwärtigen Koexistenz ging voraus etwas, was man bezeichnen

könnte als Antiexistenz: ein relativ langer Zeitraum, in dem die beiden

einander aus der Welt schaffen wollten, aus der Welt schiessen,
foltern, einsperren; Millionen Wörter wurden gegeneinander gesprochen,
Millionen Wörter gegeneinander geschrieben. Ohne anderes Ergebnis, als

dass aus dieser Antiexistenz eine Koexistenz wurde, weil man einander
nicht austilgen konnte.

Koexistenz wie Antiexistenz Hegen nochmals eine, noch ein Stückchen
seltsamere Phase voraus: die Präexistenz, nämlich eine Zeit, in der es den

Marxismus noch gar nicht gab, wohl aber christliche Vorformen des

Marxismus. Darüber gleich einiges mehr. Zunächst aber: blickt man jetzt von
der Gegenwart in die Zukunft, so zeichnet sich bereits eine nächste Phase

ab, die über die Koexistenz hinausgeht und die man nennen könnte:
Interexistenz, das heisst ein beunruhigendes Ineinander, ein Sichverfilzen
von christlichen und marxistischen Strömungen in aller möglichen
theoretischen und praktischen Hinsicht.

Ich will versuchen, auch diese vier Phasen der Reihe nach zu
skizzieren; ich bitte um Vergebung, wenn das ein bisschen grob ausfällt.

Erste Phase: Präexistenz: seit etlichen Jahrhunderten gibt es innerhalb
des Christentums Strömungen, die konkret auf eine Umwälzung der
kapitalistischen Gesellschaftsordnung abzielen und die insofern prämarxistisch
sind. Daraus lässt sich dann besser ermessen, wieso es überhaupt möglich
ist, dass Christentum und Marxismus miteinander reden können, ja sogar

100



in gewissen Punkten oder in vielen Punkten einig sein oder einig werden
können. Wenn man es grob formulieren will: der Marxismus ist eine

späte, säkularsierte christliche Sekte.
Es hat im Christentum immer zwei Strömungen gegeben, die

nebeneinander hergelaufen sind und sehr oft miteinander in Kampf geraten
sind: ein offizielles Christentum, das immer die verhängnisvolle und
verräterische Neigung gehabt hat, sich mit den jeweils etablierten
gesellschaftlichen Mächten zu arrangieren, als ideologischer Paravant für diese

Mächte zu gelten — so ungefähr vom Kaiser Konstantin bis Kapitalismus
und Kommunismus. Anderseits hat es immer auch gegeben, sozusagen zur
Ehrenrettung des Christentums, nonkonformistische, oppositionelle,
revolutionäre oder, wenn man es alttestamentlich ausdrücken will: prophetische

Strömungen. Die Propheten des Alten Testaments waren ja ganz
böse Burschen, die immer gegen die etablierte Ordnung gewettert haben;
und wir haben es ja immer noch in unserem Credo, dass der Heilige Geist
durch diese Propheten gesprochen hat.

Da ist ein bestimmter Traditionsstrom im Christentum, der wider die
etablierte Ordnung geht, und dieser Traditionsstrom ist, sagen wir etwa
von den Hussiten an, auf eine besondere Weise im Europa des Kapitalismus

virulent geworden, als theoretisch-gesellschaftskritische und praktisch
gesellschaftsumstürzende Bewegung. Von den Hussiten kann man die
historische Kette weiter verfolgen, über die radikalen englischen Sekten
des 17. Jahrhunderts bis in die radikale bürgerliche Demokratie und von
da bis in den Marxismus. Die etablierte Amtskirche hat es meist mit sich
gebracht, dass diese oppositionellen christlichen Strömungen jeweils
aufhören, christliche Strömungen zu sein; sie werden über die Mittelstation
des häretischen Christentums antichristlich: atheistisch. Das ist nicht erst
im historischen Bereich des Marxismus so, sondern schon ganz stark im
bürgerlich-demokratischen Bereich: Die Französische Revolution hat ihre
christlichen Wurzeln: Gleichheit, Freiheit, Brüderlichkeit — das sind
zunächst Forderungen, die sozusagen dem Evangelium als Parteiprogramm,
als bürgerlich-revolutionärem Parteiprogramm entnommen sind.

Das Christentum hat im Laufe seiner Geschichte einen Kranz von
Häresien um sich geschaffen und um diesen Kranz von Häresien nochmals
einen Kranz von Atheismen. Das Christentum ist die einzige Beligion, die
um sich herum Atheismus produziert hat, organisierten, theoretisch und
praktisch systematisierten Atheismus. Darüber sollten die Christen mehr
nachdenken.

Der Marxismus ist geistesgeschichtlich eine radikale Weitertreibung der
radikalen Ideen der bürgerlichen Bevolution, ein Ungenügen an den vom
sattgewordenen, kapitalistisch gewordenen Bürgertum verratenen Ideen
der Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit. Das ist bei den Gründern des

Marxismus sehr deutlich: Marx ist der Sohn eines bürgerlichen Advokaten,
Engels der Sohn eines bürgerlichen Fabrikanten, und was sagen sie? Sie

101



sagen: Mit diesem unserem Bürgertum ist nichts anzufangen, es hat seine

hohen Ideale preisgegeben, wo ist die nächste geschichtliche WTelle, die
diese Ideale verwirklicht? Das ist die Welle des Proletariats.

Oppositionelles Christentum, atheistisch gewordene Radikalität im
bürgerlichen Bereich und schliesslich Überschlag in den Marxismus: auf
Grund dieser geistesgeschichtlichen Kausalkelle — man müsste sie natürlich

exakt nachzeichnen — kann man sprechen von einer Phase der
Präexistenz in den Beziehungen zwischen Christentum und Marxismus, einer
Phase, in der der Marxismus präformiert ist, ohne dass er schon da ist:
Marxismus vor Marx.

Marxismus und Christentum sind vom gleichen Stamm, aus der
gleichen Familie, weshalb es nicht so unbegreiflich ist, dass es heute
theoretische und praktische Verbindungen zwischen den beiden gibt. Wer aus
einer nichteuropäischen Kultur kommt, für den ist das von vornherein viel
deutlicher als für uns, die wir mitten drin stecken in einer bis vor kurzem
kämpferischen christlich-marxistischen Geschichte. Für den Nichteuropäer
sind das beides Ideen aus europäischem Holz.

Zweite Phase: Antiexistenz. Die Geschichte zeigt, dass es nicht recht
geht, innerhalb des Christentums radikal gesellschaftsumstürzend zu wirken,

weil die etablierte Kirche letztlich immer für die etablierte Ruhe und
Ordnung ist; so vollzieht sich das Hinausdrängen der oppositionellen Christen

aus der Kirche, es entsteht die atheistisch-bürgerliche, sodann die
atheistisch-marxistische Radikalität, damit die Antiexistenz von Christentum

und Marxismus.

Auf seiten des Christentums heisst das: die etablierte Kirche steht auf
seiten des Kapitalismus. Rühmenswerte Ausnahmen kennen die meisten

von uns: Bischof Ketteier übt schon 1848, im Jahre des Marxschen
Kommunistischen Manifestes, antikapitalistische Kritik usw., bis «Populorum
progressio». Aber die antikapitalistische Kritik etablierter Christen ist
zumeist doch nicht ganz dasselbe wie der Antikapitalismus des Marxismus.
Meist meint man doch: vielleicht kann man die kapitalistischen Anlagen
verschönern, vielleicht kann man dem kapitalistischen Krokodil die
bösesten Zähne reissen und dann ist es doch irgendwie akzeptabel, verglichen
mit dem noch böseren weil atheistischen Marxismus, das heisst die
etablierten Christen sind in der Kapitalismuskritik dennoch eher für Ruhe
und Ordnung als für Umsturz des vorhandenen kapitalistischen Systems.

Auf seiten des Marxismus heisst das: Wenn die Christen, die etablierten
Christen, die Amtsträger der Kirche zur kapitalistischen Ordnung stehen,
so muss man das Proletariat lösen, geistig und ideologisch lösen aus dieser
seiner Umgebung, die also ein Amalgam ist von kapitalistischer Ordnung
und christlicher Kirche. Und das bedeutet: militanter Atheismus. Dieser
ist, was Marcel Reding genannt hat: politischer Atheismus, das heisst
Atheismus, der aus den üblen Verhältnissen der Polis entspringt.

102



Mit dem Christentum müsste alles mögliche passieren, damit jenes
Bündnis zwischen Kapitalismus und Kirche möglich wurde. Nun, ein
geschickter Theologe kann fast alles beweisen; dank vielen dicken Büchern
ist es so weit gekommen, dass die Heiligkeit des Privateigentums zwar
noch nicht ins Credo aufgenommen wurde, aber dass dies — dass das

Privateigentum nicht zum christlichen Credo gehört — vielen Christen gar
nicht auffällt, ihnen vielmehr gerade das Privateigentum als etwas
unglaublich Heiliges gilt. Wenn man das vergleicht mit dem, was wir im
Neuen Testament lesen — die Geschichten vom reichen Jüngling und vom
Nadelöhr und von den zwei Röcken und dem Satz: «Gehe hin und
verkaufe alles, was Du hast», und der unanständig nackte Kommunismus in
der Apostelgeschichte —, so sieht man, was der menschliche Geist vermag,
wenn er angestrengt wird.

Die Intellektuellen, einschliesslich der Theologen, neigen eben zur
Nienstbarkeit gegenüber der jeweils vorhandenen Obrigkeit. Es ist ganz
gut, sich dies vor Augen zu führen: Heute ist der Christ darauf dressiert,
Verteidiger des Privateigentums zu sein, und das, obwohl das glatte
Gegenteil geschrieben steht. Dazwischen liegen ganze Bibliotheken von
theologischen Traktaten, mittels derer der ursprüngliche Sachverhalt weg-
expliziert wurde.

Das hat aber den Charakter des christlichen Glaubens an sich
denaturiert; es war notwendig, ihn aus einer radikal egalitären Gebrauchsanweisung

umzufälschen in eine blasse, bloss spiritualistische Theorie ohne

praktische Konsequenzen. «Die Lage der arbeitenden Klasse in England»
von Friedrich Engels, 1845, ist eine für Christen noch heute sehr
empfehlenswerte Literatur: wie da Menschen mitten im sogenannten christlichen

Abendland wie die Tiere gehalten werden.
Angesichts dessen war es notwendig, aus dem Christentum «Opium des

Volkes» zu machen. Es war notwendig, jenen elenden Millionen zu sagen:
es macht nichts, dass du so elend bist, du erwirbst dir damit ein besonderes

Verdienst; ich, der Beiche, bin sozusagen schlechter dran als du,
denn du wirst dafür im Himmel belohnt werden. Das ist eine Ideologie,
die noch sehr stark durchscheint auch in der ersten Sozialenzyklika, 1891,
«Rerum novarum».

Die Theologie, die zugehört zu dieser Phase der Antiexistenz von
Christentum und Marxismus, ist die extreme Privatisierung des christlichen
Glaubens. Um jenen Zustand des Millionenelends erträglich zu machen
für Christen — denn sie haben doch schliesslich so etwas wie ein Gewissen

—, war es notwendig zu sagen: Der Christ hat sich nicht mit
gesellschaftlichen Dingen zu befassen, es geht ihm allein um ein direktes
Verhältnis zwischen seiner Seele und dem lieben Gott. Es geht um einen heis-
sen Draht zwischen Einzelmensch und Gott; rundum die gesellschaftlichen

Zustände werden ausgeklammert, um es mit einem Modewort zu

sagen. «Rette Deine Seele», die anderen sollen sehen, wo sie bleiben.

103



Auch das ist eine verblüffende theologische Leistung; denn im Neuen
Testament ist eigentlich jede Aussage eine Wir-Aussage, vom Vaterunser
und nicht Vatermein oder -dein auf- und abwärts. Christentum ist nicht
privat gemeint, sondern gesellschaftsbezogen. Das heisst: Nicht nur wenn
Marxisten sagen: «Religion ist Opium des Volkes», sondern auch wenn
Marxisten sagen: «Religion ist Privatsache», so hat das seine historischen
Wurzeln im Christentum, sein Körnchen Wahrheit oder seinen Fels-
brocken Wahrheit.

Dritte Phase: Koexistenz. Aus jener Phase der Antiexistenz war etwas

zu lernen für die Phase der Koexistenz, die wir gegenwärtig durchmachen:
es war daraus zu lernen, dass jene Antiexistenz nichts gefruchtet hat. Es

war den Christen nicht möglich, die bösen atheistischen Marxisten
umzubringen, im bildlichen wie auch im wörtlichen Sinne — es sind ja
Versuche in dieser Richtung gemacht worden: denken Sie an den Spanischen

Bürgerkrieg und verwandte Scherze; noch auch war es umgekehrt den

Marxisten möglich, den höheren Blödsinn des Christentums aus der Welt
zu schaffen, was ja auch handfest probiert worden ist — denken Sie an die

ersten Jahre nach der Oktoberrevolution in Bussland, wiederum an den

Spanischen Bürgerkrieg, usw. Der Schlusssirich unter die Antiexistenz
heisst Koexistenz, nicht in einem theoretisch-moralischen Sinne: Wir
wollen zusammenleben, sondern: wir müssen zusammenleben, denn wir
bringen einander nicht aus der Welt. Das ist sozusagen die primitive
Grundlage für die Phase der Koexistenz, die ja noch gar nicht so alt ist.
Die Phase der Antiexistenz umfasst etwa 100 Jahre, von den sechziger
Jahren des vorigen Jahrhunderts, als erstmals ein ausgebildeter, militanter
atheistischer Marxismus aufkam, bis in die sechziger Jahre unseres
Jahrhunderts, als erstmals, nach dem Ende des Kalten Krieges, die Koexistenz

von Christentum und Marxismus in unser Bewusstsein tief eingedrungen

ist.
Wir haben nun zu fragen: Gibt es ausser dieser primitiven Grundlage

noch andere Grundlagen für die Koexistenz von Christentum und
Marxismus? Die Koexistenz der beiden ist, zumindest unter anderem, die
ideologische Widerspiegelung eines handfesten weltpolitisch-machtmässigen
Sachverhaltes, welcher positive Seiten wie auch negative hat. Das Positive
daran ist ohne Zweifel, dass der christlich firmierende sogenannte Westen
und der marxistisch firmierende sogenannte Osten aus waffentechnischen
Gründen einander nicht an den Kragen können und daher Frieden halten
müssen. Das Negative an dieser Koexistenz ist, dass mit Ausnahme des

globalen Vernichtungskrieges der beiden christlich beziehungsweise
marxistisch firmierenden Supermächte West und Ost alles andere erlaubt ist.
Unter dem Schirm einer von der Waffentechnik erzwungenen globalen
Friedensstrategie ist insbesondere erlaubt die Massakrierung der jeweils
eigenen Opposition, der jeweils Kleinen und Schwachen im eigenen
Machtbereich. Die Unmöglichkeit des ganz grossen Krieges steigert die Möglich-

104



keit von kleinen Kriegen, Überfällen, Aggressionen, Okkupationen, von
der Tschechoslowakei über San Domingo bis Vietnam und wieder retour.
Was sich ideologisch widerspiegelt als Riesenforlschritt der Koexistenz, als

Erkenntnis: «Wir können einander nicht umbringen», das hat realiter
auch starke Schattenseiten. Diese Schaltenseiten werden wiederum vom
nichteuropäischen, nichlweissen Standpunkt der Dritten Welt besonders

sichtbar: für diese ist die ganze Koexistenz eine weisse Angelegenheit:
zwei weisse Kolosse einigen sich, realpolitisch wie ideologisch, auf Kosten
der übrigen, der Dritten Welt. (Zum Teil geht es freilich auch darum,
dass die zwei weissen Kolosse sich einanderdrängen aus Angst vor einem
dritten heranwachsenden Koloss: China.)

Auf ideologischer Ebene muss man sehen, dass die christlich-marxistische

Koexistenz auch die Koexistenz zweier Vatikane sein kann, des römischen

Vatikans und des Moskauer Vatikans, die je eine strenge Orthodoxie
entwickeln. Diese Orthodoxien vereinbaren, unter dem Titel «Koexistenz»,
einander nicht ins Gehege zu kommen. Das ist dann die Koexistenz zweier
Monolithe, die sich gegeneinander friedlich abschliessen; sie führen den

ideologischen Kampf nur noch auf eine Weise, die niemand Kundiger
ernst nimmt: so wie Streitigkeilen in einem Parlament, die ein blosses

Bitual sind oder es gibt relativ sanfte atheistische Propaganda drüben
und es gibt verständnisvolle Bedenken gegen den Atheismus hüben und
mehr nicht.

Innerhalb dieser koexistierenden Monolithe kann es beliebig zugehen,
da kann alle Opposition massakriert werden, wie real so auch ideologisch.
Holland, könnte man sagen, ist die Tschechoslowakei des Vatikans; zum
Glück macht das weniger aus, denn die Stalinsche Frage «Wie viel
Divisionen hat der Papst?» ist dahin beantwortet, dass der Papst keine hat.

Vierte Phase: Futurexistenz. Es bestellt also die Gefahr, dass der
sogenannte Dialog zwischen Christentum und Marxismus in dieser Phase der
Koexistenz ausartet in den Dialog zweier Apparate, zweier Offizialitäten.
Anderseits muss man auch sehen, dass sich unterhalb der Offizialität in
der Phase der Koexistenz etwas sehr Wichtiges vorbereitet, eben die Phase
der Interexistenz, des geistigen und auch realen Ineinanders von Christentum

und Marxismus bis zur Personalunion von Christ und Marxist. Es ist
anzunehmen, dass bei dem beschleunigten Entwicklungsrhythmus unserer
Geschichte die Phase der Koexistenz nicht 100 Jahre dauern wird, wie
von den sechziger Jahren des 19. bis zu den sechziger Jahren des 20.
Jahrhunderts, die Phase der Antiexistenz. Koexistenz und Interexistenz ver-
fHessen bereits jetzt: Die Koexistenz der Offizialitäten wurde zum Teil
durch die Interexistenz nichtoffizieller Christen und Marxisten vorbereitet,

zum Beispiel in der Paulus-Gesellschaft. Unterhalb der offiziellen
Ebene spielen sich seltsame Prozesse ab, die keineswegs rein geistiger Art
sind, nicht aus dem Blitzblauen kommen, sondern ihre handfeste politische
Fundierung haben, was unter anderem ein erfreulicher Hinweis darauf

105



ist, dass es sich um haltbare Prozesse handeln dürfte. Denn wie der

Mensch nun einmal gebaut ist, sind jene geistigen Bindungen am sichersten,

die ausserdem durch materielle, politische, soziale Interessen
abgestützt sind. Was sich da zeigt, ist einfach die Gemeinsamkeit von
Aufgaben: Aufgaben, die anscheinend weder die Christen allein lösen können
noch die Marxisten allein.

Das ist eine historische Lehre aus der vorangegangenen Phase der
Antiexistenz. Im 19. Jahrhundert haben die Christen geglaubt, sie allein hätten
die Gescheitheit mit Löffeln gefressen, sie allein könnten diese Welt ins
Lot bringen oder hätten sie schon ins Lot gebracht: Noch ein paar Missionare

und die letzten Farbigen sind Christen, und das Hauptproblem ist

gelöst. Auf der anderen, marxistischen Seite gab es ein ähnlich übertriebenes

quasi religiöses Sendungsbewusstsein: Wer Marxist ist, der braucht
sonst nichts zu wissen, braucht nichts anderes zu lesen und schon gar nicht
braucht er in der Bealität irgendwelche Verbündeten, ausser ein paar
nützlichen Idioten, die man aber rasch wieder abschaffen kann.

Demgegenüber hat sich heute gezeigt die Nützlichkeit, ja Notwendigkeit

von christlich-marxistischer Interexistenz — nicht mehr eines Gegen-
einanders, auch nicht bloss eines Nebeneinanders, sondern eines Miteinan-
ders von zwei Kräften, die beide für sich nicht stark genug scheinen, um
allein mit der Welt fertig zu werden.

Aus dieser sehr realen Situation ergeben sich alle möglichen seltsamen
und doch höchst begreiflichen Verflechtungen. Einige Modellfälle: Italien:
dort gibt es eine sehr grosse marxistische Partei, und es ist offiziell ein
katholisches Land. Für Christen wie Marxisten zeichnet sich dort ab, dass

ihr Land mit seinen Problemen nur zu Rande kommen kann, wenn diese

beiden Kräfte geistig wie politisch zusammenwirken. Es ist ein
Zusammenwirken, das stets Gefahr läuft, nur ein Zusammenwirken von Apparaten

zu sein; hier könnte sich der nächste Betrug vorbereiten, das heisst
die nächste konstantinische Wende, diesmal zum Kommunismus.

Natürlich hat alles auch seine taktischen Seiten. Aber es ist sinnlos,
sich über Taktik allzusehr den Kopf zu zerbrechen; die Geschichte schreitet

nie bloss prinzipienfest, vielmehr immer auch taktisch voran. Die
Christen können sich ausserdem trösten, wenn sich taktische Wendungen
vollziehen: vermutlich wird der liebe Gott ein grösserer Taktiker sein als
selbst der geriebenste Marxist.

Polen: Die Existenzbasis dieses kommunistischen Staates ist die
stillschweigende und zum Teil offene Unterstützung der Kirche für das

kommunistische Regime. 1956 gab Kardinal Wyszynsky eine Wahlempfehlung
an die Christen zugunsten Gomulkas. Das ist jetzt überdeckt durch alle

möglichen Streitigkeiten, aber die Grundtatsache ist nicht beseitigt: ein
kommunistisch-marxistisches Regime hat zur Kenntnis genommen, dass es

nicht auskommt ohne christliche Assistenz.

106



Lateinamerika: Dort zeichnet sich immer mehr ab, dass radikal
gesellschaftspolitisch interessierte Christen keine andere Möglichkeit sehen, in
einer ganzen Reihe von Ländern, als zusammenzugehen mit der einzigen
anderen, ehrlichen gesellschaftskritischen, auf Gesellschaftsveränderung
abzielenden Kraft, nämlich den Marxisten. Die offiziellen kommunistischen

Parteien, von Moskau finanziert, stehen lustigerweise eher auf Seiten

der Diktaturen, zumindest stillschweigend; aber die eigentlichen
Marxisten, zum Beispiel castristischer Observanz, streben radikale gesellschaftliche

Veränderungen an. Die radikalen Christen und die radikalen
Marxisten arbeiten zusammen in Richtung Revolution.

Die Bilanz aus der Phase der Interexistenz ist noch nicht zu ziehen,
weil sie zumeist noch in der Zukunft Hegt. Aber es gibt längst schon
theoretische Fundierungen nicht nur für die christlich-marxistische
Koexistenz, sondern auch für die Interexistenz, zum Beispiel bei
französischen, italienischen, tschechoslowakischen, jugoslawischen Theologen
und Marxisten, die seit Jahren in der Paulus-Gesellschaft zusammenarbeiten.

Ganz generell: Der europäische Neomarxismus in Ost wie West ist
gewissermassen christlich verseucht, und die neue Theologie ist
marxistisch verseucht, wie jeder Konservative in der Kirche gern bezeugen
wird; «Populorum progressio ist», schrieb die «New York Times», «ein
marxistisches Dokument! ...» Das ist alles nicht wahr und doch wahr.
Es handelt sich um massive Fingerzeige dafür, dass etwas, oder: viel, in
Bewegung ist.

Es ist alles noch ambivalent. Es kann ein grosses neues konstantinisches
Zeitalter werden, im Zeichen etablierter Ordnungen auf beiden Seiten,
etablierter pseudo-marxistischer Ordnung und etablierter pseudo-christ-
Hcher Ordnung. Es kann aber auch eine Wendung ins radikal
Gesellschaftspolitische, Gesellschaftsverändernde, Revolutionäre geben. Der
stärkste Hinweis darauf, für eine solche Wendung ins Positive, echt
Christliche, echt Marxistische ist meines Erachtens das Anrollen einer
neuen Welle linker Kritik, linker Aktivität: die Neue Linke der Studenten
stellt die kaum recht begonnene Liaison zwischen bisherigen Christen und
bisherigen Marxisten schon wieder in Frage. Was als Dialog bezeichnet
wurde zwischen Christen und Marxisten, wird derzeit bereits überrollt
und ist zum Teil schon überdeckt von Kritik und Aktion der Neuen Linken.

Sie verweist mit besonderer Dringlichkeit auf die Gefahr der
Verständigung zweier etablierter Apparate unter dem Titel des
christlichmarxistischen Dialogs; sie aktiviert mit besonderer Dringlichkeit die
oppositionellen Strömungen sowohl im Marxismus wie im Christentum.
Konfrontiert mit etablierten Marxisten sind etablierte Christen. Was mich
unter anderem dazu bringt, dieser Bewegung der Neuen Linken besondere

Bedeutung beizumessen mit Bezug auf die Phase der christlich-marxistischen

Interexistenz, ist das folgende: Erstmals zeigen sich in der Neuen

107



Linken in erheblichem Masse christlich-marxistische Personalunionen.
Bisher gab es doch bei aller Dialogfreude eine relativ saubere Scheidung:
es waren so wie in mittelalterlichen Disputationen zwei Parteien da, einerseits

die Christen, andernseits die Marxisten. Sie haben sich ungeheuer
gut verstanden, soweit sie geübte Dialogisierer waren, und sie haben sich
auch auf gewagte Weise geliebt, aber sie waren verschieden. Die einen

waren eben Christen und daher keine Marxisten, und die anderen waren
Marxisten und daher keine Christen. Erstmals zeigt sich in der Neuen
Linken in beträchtlichem Ausmass die Erscheinung, dass es Christen gibt,
die zugleich Marxisten sind, und, in ungenauer Entsprechung, aber
immerhin, Marxisten, die zugleich im Sinne einer neuen Theologie Christen
sein können, anonyme Christen, Begierde-Christen, mit einem paläo-
theologischen Ausdruck. Solche Personalunionen sind jenes eigentlich
Neue und Interessante, das die christlich-marxistische Interexistenz erst

zur logischen Konklusion bringt. Schon die erleble Möglichkeit dieser

Personalunionen bedeutet für Christentum wie Marxismus eine tiefe
Veränderung bisheriger Denkslrukturcn und auch LIandlungsstrukturen.

Was das Christentum betrifft, das ja erheblich älter ist als der Marxismus,

ist das allerdings sozusagen nichts Neues. Es hat in der
Kirchengeschichte schon zumindest einmal etwas gegeben, was niemand, der
damals lebte, für möglich hielt und dennoch stattfand: nämlich die
Vermählung von Christentum und hellenistischer Philosophie in ein und
denselben Personen; die damaligen Zeitgenossen — man kann das nützlich in
der «Geistesgeschichte» von Carl Schneider nachlesen — waren genau so

wütend dagegen wie die heutigen Zeitgenossen, und aus den gleichen
Gründen wie heute: sie meinten, das sei sowohl Verrat an den teuersten
Traditionen der hellenistischen beziehungsweise marxistischen Philosophie
wie insbesondere Verrat an den teuersten christlichen Traditionen. Der
Apostelstreit, den wir im Neuen Testament verzeichnet finden, ist ja
sozusagen die erste grosse Dialogkrise. So muss man nüchtern ins Auge
fassen, gestützt auf historische Parallelen, dass in einigen Jahrzehnten die

ganze bisherige Theologie weg sein wird; die Theologie wird nicht mehr
hellenistisch reden, nicht mehr thomistisch reden, sondern marxistisch.
Das zeichnet sich schon ab und wäre eine logische Konsequenz und
Konklusion dieser Phase der christlich-marxistischen Interexistenz, wenn die
Substanz gewahrt bleibt — und da haben wir Christen ein gewisses,
realistisch durch nichts gestützles, aber desto festeres Vertrauen.

Wie würde dann das Christentum aussehen, wie würde dann der
Marxismus aussehen in dieser Phase der kompletten Interexistenz? Was das

Christentum betrifft, so würde alles eingearbeitet sein, was an radikaler
gesellschaftspolitischer Kritik und radikalem gesellschaftspolitischem
Antrieb zur Aktion der Marxismus zu bieten hat. Es wäre ein Christentum,
das sagt, als Schlussfolgerung zu seinen christlichen Prinzipien: Weg mit
dem Kapitalismus, her mit einer besseren Ordnung, das heisst einer Ord-

108



nung, die in allen wesentlichen Bereichen ganz anders ausschaut als die

gegenwärtige. Was den Marxismus betrifft, so würde er in der Phase der
erreichten christlich-marxistischen Interexistenz seine radikale Entideologisierung

durchmachen: der Atheismus in der Form des 19. Jahrhunderts
würde endgültig entfallen. Durch ein radikal gesellschaftspolitisch
engagiertes Christentum würde ja bewiesen sein, dass Religion oder zumindest
Christentum nicht Opium des Volkes, nicht Privatsache ist, sondern
wesentlicher, leidenschaftlicher Antrieb zur Veränderung der Welt, im alt-
testamentlichen Sinne: «Machet euch die Erde Untertan und erfüllet sie»,
das heisst verändert sie in menschlichem Sinne.

Ich muss Ihnen abschliessend gestehen: Bei mir überwiegt die
Faszination dessen, was da heraufzieht, weitaus die Befürchtung, die auch ich
in stillen Stunden habe; ich habe mehr Optimismus als Bedenken, die es

sicherlich berechtigtermassen geben kann. Ich würde so weit gehen, zu
meinen, dass es nützlich ist, wenn es in dieser atemraubenden, abenteuerlichen

Entwicklung einen Chor von Stimmen gibt in der Kirche. Jene,
die weit vorauslaufen und, so wie ich, sagen: «Ich bin Christ und Marxist
zugleich», brauchen vermutlich innerhalb der Kirche die Konservativen,
die sie ab und zu bei den Rockschössen erwischen. Vernünftige
Vorwärtsentwicklung bedarf konservativer wie progressiver Kräfte. Tch glaube: wir,
die wir mit unsinniger Geschwindigkeit unterwegs sind, können dies

deswegen sein, weil wir wissen, dass andere, durchaus genügend viele, nur
in langsamer oder gar keiner Bewegung sind. Wir können Vorhut sein,
weil auch Nachhut da ist. In diesem Sinne würde ich sagen, hinsichtlich
der christlich-marxistischen Interexistenz, einschliesslich der
christlichmarxistischen Personalunionen: Die Christen sollen sich, wie sich's für
sie gehört, nicht fürchten.

109


	Christentum und Marxismus

