Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 48 (1969)

Heft: 3

Artikel: Marx und Freud

Autor: Keller, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-338098

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-338098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dieser «Offene Brief» wurde mitunterzeichnet von:

H. W . Bartsch Kurt Litht

Wilhelm Dantine René Marcic

Iring Fetscher Helge Pross

Helmut Gollwitzer Erika Weinzierl
Herbert Heiss Wilhelm W etschedel
W olfgang Hildesheimer Ernst Wolf

Michael Landmann

Dr. Franz Keller

Marx und Freud

Zwei verkannte Revisionisten

H. Marcuses Abweichungen vom Marxismus sind in der «NZZ» vom
1. Dezember 1968 von Erich Gruner auf den Einfluss Freuds zurlickgefiihrt
worden. Es ldsst sich aber nachweisen, dass der spédte Freud seinen Kultur-
pessimismus aufgegeben und das Gedankengut von Marx fast vollstindig
ibernommen hat, wenn er sich auch dessen nicht immer bewusst war. Dabetl
ist zu beachten, dass auch Marx eine Entwicklung durchgemacht hat, so dass
von einer Konvergenz des Marxismus und der Psychoanalyse gesprochen
werden darf. Dieser Revisionismus der beiden umstrittenen Geschichts-
philosophen wird weder von der marxistischen noch von der freudianischen
Orthodoxie geniigend beachtet.

Anfianglich geht das Denken von Marx und Freud stark auseinander:
Jener erhofft sich vom Kommunismus (auf Grund der sogenannten Pariser
Manuskripte von 1844) die «Auflosung des Streites zwischen Existenz und
Wesen». Er spricht von einer «Riickkehr des Menschen» zu sich selbst, von
der Uberwindung der «Entfremdung» durch die Revolution, Marx stellt
folgende Gleichung auf: «Dieser Kommunismus ist als vollendeter Natura-
lismus = Humanismus, als vollendeter Humanismus = Naturalismus. « Wir
erkennen im jungen Marx das Kind der Aufkldarung. Sein Vertrauen in die
Natur des Menschen erinnert an Rousseau, aber aus dem mechanistischen
Materialismus des 18. Jahrhunderts ist der dialektische geworden: Die Men-
schennatur wird im Kampf gegen ihre entfremdenden Widersacher (herr-
schende Klassen) immer humaner, bleibt aber gerade dadurch Natur!

i



50 Jahre nach Marxens Klage iiber die Entfremdung tritt Freud auf den
Plan. Er sieht im Neurotiker ebenfalls einen entfremdeten Menschen vor
sich. Aber sein Bild der befreiten Menschennatur ist pessimistisch. Iir holt
den Neurotiker durch die Psychoanalyse aus dem Versteck vor sich
selbst heraus, ist aber nicht imstande, dem natiirlichen Menschen einen
Raum zur Entfaltung zu nennen, denn er erachtet die Natur des Menschen,
ganz im Gegensatz zu Marx, als unmenschlich. Sie besteht fiir Freud aus
egoistischen, sadistischen und inzestudsen Instinkten. Werden diese ver-
dringt, so kommt es zur Neurose, werden sie bewusst gemacht, so besteht
die Gefahr sozialer Konflikte, ja krimineller Delikte. Mehr resigniert als
iiberzeugt, rit Freud zur Sublimierung, zum Versuch, die Triebenergie in
den Dienst von Kunst und Wissenschaft zu stellen. Dieser Rat wird durch
einen doppelten Pessimismus verdunkelt: Einmal muss Freud zugeben, dass
nicht alle Menschen zur vollen Vergeistigung fihig sind, und zweitens er-
scheint durch die Sublimierungstheorie die geistige Titigkeit als Notlgsung,
gleichsam als Abfallprodukt des Sexualhaushaltes.

Vom religiosen Geist denkt Freud noch geringer. Nicht als niitzlich ver-
werteter Triebiiberschuss erscheint ihm der Kult, sondern als ungesunde Iir-
satzbefriedigung oder als «zwangsneurotische Reaktionshildung», als krank-
hafte Selbstheschwichtigung eines von Vaterangst gequilten Menschen. Iat
Freud zuerst das Schuldgefiihl des religiosen Menschen auf die Furcht vor
dem eigenen eifersiichtigen Vater zuriickgefiihrt, so behauptet er im hohen
Alter in seinem Werk iiber Moses, dass ein archaisches Schuldgefiihl aus der
Zeit des Mordes am Urhordenvater nachwirke. Auch Marx hat die Religion
als etwas Ungesundes, als «Opium des Volkes» bezeichnet. Aber er sucht
ihren Quell nicht so tief wie Freud, er begniigt sich damit, sie als den «Seuf-
zer der bedringten Kreatur» zu betrachten, wobei er vorwiegend an die
soziale, die materielle Bedrdngnis denkt. Dariiber hinaus hdlt Marx die
Religion fiir ein Mittel der herrschenden Klasse zur Rechtfertigung ihrer
Macht (Gottesgnadentum der Iiirsten oder biirgerliche Demokratie im Na-
men des Allmiichtigen.) Auch die Kunst ist fiir Marx ein Mittel zur Ver-
herrlichung der eigenen Klasse und gehort daher wie fiir Freud weniger zur
Natur als zum «Uberbau». Sind die Klassenwiderspriiche einmal ganz iiber-
wunden und der Wohlstand fir alle geschaffen, so rechnet der marxistische
Kunsthistoriker Konrad Farner mit einer Kunst als blossem Spiel mit ab-
strakten Formen und Farben.

Schon der junge Marx hat die humane Natur im Genusse der Freiheit als
ein spielerisches Wesen beschrieben. Ganz im Gegensatz zu Freud siehl er
keine Gefahr wilden Uberbordens der Triebe. Die Liebe wird sich im Kom-
munismus, wenn der Naturalismus vollendeter Humanismus sein wird, nach
Herzenslust entfalten konnen. Das Kommunistische Manifest, das Marx im
50. Lebensjahr zusammen mit Engels entworfen hat, polemisiert zwar gegen
den versteckten I'rauentausch der Bourgeoisie, fihrt dann aber weiter: «Man
konnte hochstens den Kommunisten vorwerfen, dass sie an Stelle einer

78



heuchlerisch versteckten, eine offizielle, offenherzige Weibergemeinschaft
einfithren wollten.»

Freud wagte nicht, solche Forderungen zu stellen. Er lebte im Wien der
Griinderzeit in einer «gut biirgerlichen» Gesellschaft mit ihrer doppelten
Moral, die aber dngstliche Naturen in einen Konflikt brachte, so dass sie
aus Angst vor der Gewissensangst in die Neurose flohen. Freud hat zwar
das «Uber-Tch» seiner Patienten als Stimme der Eltern oder des Pfarrers
erkannt, aber er fand diese «Zensur» so tief in die Seele bis hinein in die
Traume eingesenkt, dass er sie dem Neurotiker nicht ausreden wollte. Fin
kommunistischer Rat zur Weibergemeinschaft hdtte seinen Ruf vollends
ruiniert, war dieser doch nur schon dadurch angeschlagen, dass Freud den
Patienten ermahnte, seiner sexuellen Motive stets bewusst zu bleiben.

Im Alter sind sich Marx und Freud in ihren moralischen Ansichten
niaher gekommen. Dieser beginnt die biirgerliche Repression schirfer zu
kritisieren, und jener kommt dagegen auf die Forderung nach Weiber-
gemeinschaft nicht mehr zuriick; Leninismus und Stalinismus haben den
Gedanken vollends iiber Bord geworfen, widhrend Marcuse ihn wieder auf-
nimmt und vom vollendeten Humanismus des Kommunismus, der nach
Marx eines Tages die Diktatur abldsen soll, eine sublimierte Regression
der Libido auf die pridgenitale, polymorphe Stufe erhofft. Es schwebt ihm
eine Renaissance des Hetdrentums vor!

Noch deutlicher als in der sexuellen Frage ist die Konvergenz von Mar-
xismus und Psychoanalyse in der Anthropologie des Aggressionstriebes.
Der junge Marx steht ganz im Gegensatz zum jlingeren Freud, der in
seiner Lebensmitte zu philosophieren beginnt. Was Karl Jaspers in seinem
Aufsatz {iber Freud und Marx 1950 (Der Monat Nr. 26) geschrieben hat,
trifft aber nur auf den jungen Marx zu: «Diese Dialektik wird zur Mono-
kausalitdt des Gesamtgeschehens, will die Freignisse durch radikale Um-
schlige im ganzen begreiflich machen und erwartet, durch aktive Steige-
rung eines Prozesses dessen Umschlag zu bewirken. Das heisst konkret:
Wenn ich die Zerstorung der kapitalistischen Welt und all ihrer Ideologien,
der Ethik und der sogenannten Menschenrechte, die doch nur dem biirger-
lichen Zeitalter zugehéren, bis zum &dussersten treibe, dann erwarte ich den
Umschlag in die Geburt des neuen eigentlichen totalen Menschen. Das
Zerstorende ist das Schopferische.»

Der dltere Marx hat eingesehen, dass der Mensch in der volkseigenen
Wirtschaft nicht schlagartig von Neid und Bosheit geheilt sein wird. In
der Kritik des Gothaer Programms, die von Arnold Kiinzli als der Dekalog
des Marxismus bezeichnet wird, unterscheidet Marx zwei Phasen der kom-
munistischen Entwicklung. Er sagt tiber die 1. Phase, die heute von den
Marxisten als Sozialismus bezeichnet wird: «Womit wir es hier zu tun
haben, ist eine kommunistische Gesellschaft, nicht wie sie sich auf ihrer
eigenen Grundlage entwickelt hat, sondern umgekehrt, wie sie eben aus
der kapitalistischen Gesellschaft hervorgeht; die also in jeder Beziehung,

79



okonomisch, sittlich, geistig noch behaftet ist mit den Muttermalen der
alten Gesellschaft, aus deren Schoss sie herkommt. «Marx spricht zwar
jetzt 1875 nicht mehr von Entfremdung, aber von Muttermalen und meint
damit, dass noch Macht- und Habgier zu Rivalititen und Intrigen fiithren
konnten, womit er recht behalten sollte. Um den noch unvollendeten Na-
turalismus dieser ersten Phase ins Humane voran zu treiben, empfiehlt er
die Diktatur der Partei. Er traut dieser zu, dass ihr die Krziechung des
Menschengeschlechts gelingen wird. An einen naturnotwendigen Fort-
schritt glaubt er aber nicht mehr. Es bedarf des bewussten Einsatzes aller
Parteigenossen und der Weckung des guten Willens im ganzen Volk, damit
der Sozialismus durch den Kommunismus gekrint werden kann! Fir den
reifen Marx ist die Riickkehr des Menschen zu sich selbst ein schweres
Werk geworden. Umgestaltung der Wirtschaft geniigt noch nicht, Erzie-
hung muss mitwirken, aber hat mit Muttermalen zu rechnen, die die schéne
Natur verunstalten und des «chirurgischen» Eingriffs, der Diktatur be-
diirfen. Frst von spiteren Generationen ist zu hoffen, dass sie mit einem
«makellosen Leib» geboren werden.

Immerhin hat Marx in seinem Leben erfahren diirfen, dass politische
Erziehung den Menschen zu wandeln vermag. In England, wo er Zuflucht
gefunden hatte, kam er zur Uberzeugung, dass der biirgerliche Staat in
gewissen IFdllen eine demokratische Tradition hervorbringt, die einen demo-
kratischen Ubergang zum Sozialismus erlaubt. Im Kommunistischen Mani-
fest hat Marx noch nicht damit gerechnet, dass es ein Land geben konnte,
wo ohne Blutvergiessen ein neues System entsteht. Als er das Manifest
entwarf, hatte er ausgerechnet in der Schweiz einen Biirgerkrieg vor Augen,
der ihn in der Auffassung bestirkte, dass die Widerspriiche zwischen den
Klassen ohne Gewalt nicht zu losen sind. Es war der Sonderbundskrieg
vom November 1847 zwischen den liberalen Industriekantonen und den
lindlichen Kantonen katholisch-konservativer Gesinnung. Aber am 3. Juli
1871 sagt Marx in einem Interview iiber die Lage in England: «Kin Auf-
stand wire dort eine Dummbheit, wo man durch friedliche Agitation rascher
und sicherer den Zweck erreicht.» Vgl. F. Marek: Philosophie der Welt-
revolution, Europa Verlag 1966, Seite 127. Die Erzichung zur Demokratie
ist also moglich. Warum sollten daher nicht, fragt Marx, auch im Sozialis-
mus die Muttermale der alten Gesellschaft verschwinden, besonders wenn
kein Pluralismus das Volk verwirrt, sondern nur eine Partei das Erzie-
hungswerk iibernimmt.

Wihrend Marx im Lauf seines Lebens den Optimismus in bezug auf die
Uberwindung des Hasses zwar etwas dimpft, aber nicht aufgibt, beginnt
Freud als Pessimist und ringt sich nur zégernd und immer wieder zwei-
felnd zu einem geddampften Optimismus durch. Fr unterzieht seine Ag-
sressionstheorie immer neuen Revisionen, in deren Folge das Bose seine
Zwangsldufigkeit immer mehr verliert. Leitet er es vor dem Ersten Welt-
krieg noch aus der Sexualitit ab, die in der «anal-sadistischen» PPhase des

80



kleinen Kindes stecken bleibt oder dorthin «regrediert», so erkennt er im
Krieg den IHass als Reaktion der bedrohten Selbsterhaltung einer Person,
Klasse oder Nation. Er vermag aber noch nicht wie Marx den Klassen-
kampf als Beweggrund der Geschichte zu erfassen, sondern verliert sich
unter dem Kindruck der traumatischen Neurosen der Kriegszeit in Venti-
lationen iiber einen 7'odestrieb, der die Zerstorung nicht nur in den Dienst
der Lebenserhaltung stellt, sondern im Grunde die Spannungslosigkeit
iberhaupt, das Nirwana, sucht. Wie der vorsokratische Denker Empedokles
sieht I'reud jetzt das Leben als einen ewigen Kampf zwischen Liebe und
Hass. Die Zerstorungskraft scheint ihm nicht nur in der anorganischen
Natur, sondern auch bei Pflanze, Mensch und Tier unbesiegbar zu sein.
Aber kurz nach Erscheinen des Buches «Jenseits des Lustprinzips» erfolgt
eine optimistische Wendung in der soziologischen Abhandlung «Massen-
psychologie und Ich-Analyse». Hier wird Freud, ohne dass er sich dessen
bewusst wird, zum historischen Materialisten, ja zum theoretischen Kom-
munisten! Hier beschreibt er eine Gesellschaft, in welcher der Todestrieb
schweigt, weil Giitergemeinschaft herrscht und das Volk sich einer viter-
lichen Fiihrung anvertraut. Wir lesen Seite 62: «In einer kiirzlich ver-
offentlichten Schrift ,Jenseits des Lustprinzips‘ habe ich versucht, die Pola-
ritdit von Lieben und Hassen mit einem angenommenen Gegensatz von
Lebens- und Todestrieben zu verkniipfen . . . Aber all diese Intoleranz
schwindet, zeitweilig oder dauernd, durch die Massenbildung und in der
Masse.» Freud ist sich klar geworden, dass diese Harmonie in der Masse
nicht nur an psychologische, sondern auch an 6konomische Voraussetzun-
gen gebunden ist. Er schreibt von der sogenannten Urhorde, die ihm als
Beispiel fiir den Kommunismus dient: «Es kamen gar keine andern Im-
pulse zustande als kollektive, es gab nur einen Gemeinwillen. Die Vor-
stellung wagte nicht, sich in Willen umzusetzen, wenn sie sich nicht durch
die Wahrnehmung ihrer allgemeinen Verbreitung gestirkt fand. Diese
Schwiche der Vorstellung findet ihre Erklarung in der Starke der allen
gemeinsamen Gefiihlsbindung, aber die Gleichartigkeit der Lebensum-
stinde und das Fehlen eines privaten Eigentums kommen hinzu, um die
Gleichformigkeit der seelischen Akte bei den Einzelnen zu bestimmen
(Seite 102).» Mit diesen Worten hat Freud alle Bedingungen genannt, die
auch nach Marx zur Austilgung des Aggressionstriebes erforderlich sind:
Klassenlosigkeit und soziale Erziehung. Aber wie kann die Masse zum
«Gemeinwillen» erzogen werden? Um dieser Frage willen hat Freud sein
Buch geschrieben. Er ist zur Erkenntnis gekommen, dass die Uberwindung
des Zerstorungstriebes den Mitgliedern einer klassenlosen Gesellschaft um
so besser gelingt, je mehr sie innerlich an einen Fiihrer gebunden sind.
Freud hat also die Bedeutung des Personenkultes schon erfasst, bevor die
Kommunisten durch die Praxis dessen Vorteile erkannt haben; allerdings
mussten sie spiater auch seine Gefahren erleben, so dass sie den Personen-
kult heute unter eine selbstkritische Kontrolle nehmen, was sogar fiir

81



China gilt. Marx hat zwar bereits im Kommunistischen Manifest die I'iih-
rungsqualitdten der Kommunisten betont, aber erst Freud hat die Bedeu-
tung der Gefiihlshindung des Volkes an den IKiihrer herausgearbeitet.
Spiter hat er in seinem berithmten DBrief an Albert Einstein vom Herbst
1932 die Diktatur einer pazifistischen Elite gefordert. Zwar stellt er zu-
nachst fest, dass es «keine Aussicht hat, die aggressiven Neigungen der
Menschen abschaffen zu wollen». Doch er fihrt dann fort: «Es soll in
gliicklichen Gegenden der Erde, wo die Natur alles, was der Mensch
braucht, iiberreichlich zur Verfiigung stellt, Vélkerstimme geben, deren
Leben in Sanftmut verldauft, bei denen Zwang und Aggression unbekannt
sind. Ich kann es kaum glauben, mochte gern mehr tiber diese Gliicklichen
erfahren.» Iat Freud in der Urhorde «zeitweilig oder dauernd» ein Ver-
schwinden des Aggressionstriebes angenommen, so scheint dasselbe ihm
bei Viélkerstimmen unserer Zeit schon zweifelhaft. Und doch endet sein
Brief an Einstein, dem er die Frage «Warum Krieg?» beantworten soll,
mit einer grossen Hoffnung! Er spricht von seiner «konslitutionellen In-
toleranz» gegeniiber dem Krieg, die sich infolge eines «organischen Kul-
turprozesses» bei «uns Pazifisten» herausgebildet hat. Dann stellt er die
Frage: «Wie lange miissen wir nun warten, bis auch die anderen Pazi-
fisten werden?» Und er antwortet: «Iis ist nicht zu sagen, aber vielleicht
1st es keine utopische IHoffnung, dass der Finfluss dieser beiden Momente,
der kulturellen Einstellung und der berechtigten Angst vor den Wirkun-
gen eines Zukunfiskrieges, dem Kriegfithren in absehbarer Zeit ein Iinde
selzen wird. Auf welchen Wegen oder Umwegen konnen wir nicht er-
raten.» Zur Forderung der pazifistischen Einstellung hat Freud aber schon
vor diesem DBriefabschnitt einen Weg genannt. Fr erwihnt zunéchst die
Hoffnung der «Bolschewisten» auf die befriedende Wirkung des Gemein-
besitzes, aber nennt sie eine Illusion. Er bedenkt nicht oder weiss es nicht,
dass Marx 1im Alter selber eingeschen hat, dass die Volkserziehung dazu
kommen muss. Es ist daher ein marxistischer Gedanke, wenn IFreud
schreibt: «lis ist ein Stiick der angeborenen und nicht zu beseitigenden
Ungleichheit der Menschen, dass sie in Fiihrer und in Abhéngige zerfallen.
Die letzteren sind die iibergrosse Mehrheit, sie bediirfen einer Autoritit,
welche fir sie Entscheidungen féllt, denen sic sich meist bedingungslos
unterwerfen. Hier wire anzukniipfen, man miisste mehr Sorge als bisher
aufwenden, um eine Oberschicht selbstindig denkender, der Kinschiich-
terung unzuginglicher, nach Wahrheit ringender Menschen zu erziehen,
denen die Lenkung der unselbstindigen Massen zufallen wiirde.» Und wie
ein Marxist fiigt Freud hinzu: «Dass die Ubergriffe der Staatsgewalten
und das Denkverbot der Kirche einer solchen Aufzucht nicht giinstig sind,
bedarf keines Beweises.» Fr zieht aber daraus keinen revolutiondren
Schluss, sondern verharrt in der Hoffnung, dass sich das Volk im Zuge des
organischen Kulturprozesses eines Tages frerwillig der Diktatur der Pazi-
fisten unterziehen wird. Auch Marx lebte in Iingland von dieser Hoff-

82



nung. Wihrend dieser aber noch auf eine hohere Phase zihlte, in der die
Diktatur einer Elite entbehrlich wird, schreibt Freud an Finstein: «Der
ideale Zustand wire natlirlich eine Gemeinschaft von Menschen, die ihr
Triebleben der Diktatur der Vernunft unterworfen haben. Nichts anderes
kénnte eine so vollkommene und widerstandsfdahige Einigung der Men-
schen hervorrufen, selbst unter Verzicht auf die Gefiihlshindungen unter
ithnen. Aber das ist hochst wahrscheinlich eine utopische Hoffnung. Die
andern Wege einer indirekten Verhinderung des Krieges sind gewiss eher
gangbar, aber sie versprechen keinen raschen Erfolg. Ungern denkt man
an Miihlen, die so langsam mahlen, dass man verhungern kénnte, ehe man
das Mehl bekommt.»

Noch immer mahlen die Miihlen, die einen autoritdar, die andern demo-
kratisch, aber der Hunger nach Frieden ist noch nicht gestillt. Und doch
bleibt dieser eine Hoffnung, ob der Umweg iiber die Diktatur einer Elite
oder der gerade Weg zur Diktatur der Vernunft gewagt wird. Mag Freud
auch den zweiten Weg weniger gangbar finden, so schliesst er ihn doch
nicht ganz aus, denn er hilt fest: «Die mit dem Kulturprozess einher-
gehenden psychischen Verdnderungen sind auffillig und unzweideutig.
Sie bestehen in einer fortschreitenden Verschiebung der Triebziele und
Iinschrankung der Triebregungen. Sensationen, die unseren Vorahnen
lustvoll waren, sind fiir uns indifferent oder selbst unleidlich geworden;
es hat organische Begriindungen, wenn unsere ethischen und #sthetischen
Idealforderungen sich gedndert haben.» Mit 76 Jahren bringt der Begriin-
der der Psychoanalyse einen Kulturoptimismus auf, den der junge Marx
in die Formel fasste: Vollendeter Naturalismus = Humanismus!

83



	Marx und Freud

