
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 48 (1969)

Heft: 3

Artikel: Marx und Freud

Autor: Keller, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-338098

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-338098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dieser «Offene Brief» wurde mitunterzeichnet von:

H. W. Bartsch
Wilhelm Dantine
Iring Fetscher
Helmut Gollwitzer
Herbert Heiss

Wolfgang Hildesheimer
Michael Landmann

Kurt Lüthi
Rene Marcic
Helge Pross
Erika Weinzierl
Wilhelm Weischedel
Ernst Wolf

Dr. Franz Keller

Marx und Freud

Zwei verkannte Revisionisten

H. Marcuses Abweichungen vom Marxismus sind in der «NZZ» vom
1. Dezember 1968 von Erich Grüner auf den Einfluss Freuds zurückgeführt
worden. Es lässt sich aber nachweisen, dass der späte Freud seinen
Kulturpessimismus aufgegeben und das Gedankengut von Marx fast vollständig
übernommen hat, wenn er sich auch dessen nicht immer bewusst war. Dabei
ist zu beachten, dass auch Marx eine Entwicklung durchgemacht hat, so dass

von einer Konvergenz des Marxismus und der Psychoanalyse gesprochen
werden darf. Dieser Revisionismus der beiden umstrittenen Geschichts -

Philosophen wird weder von der marxistischen noch von der freudianischen
Orthodoxie genügend beachtet.

Anfänglich geht das Denken von Marx und Freud stark auseinander:
Jener erhofft sich vom Kommunismus (auf Grund der sogenannten Pariser
Manuskripte von 1844) die «Auflösung des Streites zwischen Existenz und
Wesen». Er spricht von einer «Rückkehr des Menschen» zu sich selbst, von
der Überwindung der «Entfremdung» durch die Revolution. Marx stellt
folgende Gleichung auf: «Dieser Kommunismus ist als vollendeter Naturalismus

Humanismus, als vollendeter Humanismus ^Naturalismus. «Wir
erkennen im jungen Marx das Kind der Aufklärung. Sein Vertrauen in die
Natur des Menschen erinnert an Rousseau, aber aus dem mechanistischen
Materialismus des 18. Jahrhunderts ist der dialektische geworden: Die
Menschennatur wird im Kampf gegen ihre entfremdenden Widersacher
(herrschende Klassen) immer humaner, bleibt aber gerade dadurch Natur!

77



50 Jahre nach Marxens Klage über die Entfremdung tritt Freud auf den
Plan. Er sieht im Neurotiker ebenfalls einen entfremdeten Menschen vor
sich. Aber sein Bild der befreiten Menschennatur ist pessimistisch. Er holt
den Neurotiker durch die Psychoanalyse aus dem Versteck vor sich
selbst heraus, ist aber nicht imstande, dem natürlichen Menschen einen
Raum zur Entfaltung zu nennen, denn er erachtet die Natur des Menschen,

ganz im Gegensatz zu Marx, als unmenschlich. Sie besteht für Freud aus

egoistischen, sadistischen und inzestuösen Instinkten. Werden diese

verdrängt, so kommt es zur Neurose, werden sie bewusst gemacht, so besteht
die Gefahr sozialer Konflikte, ja krimineller Delikte. Mehr resigniert als

überzeugt, rät Freud zur Sublimierung, zum Versuch, die Triebenergie in
den Dienst von Kunst und Wissenschaft zu stellen. Dieser Rat wird durch
einen doppelten Pessimismus verdunkelt: Einmal muss Freud zugeben, dass

nicht alle Menschen zur vollen Vergeistigung fähig sind, und zweitens
erscheint durch die Sublimierungstheorie die geistige Tätigkeit als Notlösung,
gleichsam als Abfallprodukt des Sexualhaushaltes.

Vom religiösen Geist denkt Freud noch geringer. Nicht als nützlich
verwerteter Triebüberschuss erscheint ihm der Kult, sondern als ungesunde
Ersatzbefriedigung oder als «zwangsneurotische Reaktionsbildung», als krankhafte

Selbstbeschwichtigung eines von Vaterangst gequälten Menschen. Hat
Freud zuerst das Schuldgefühl des religiösen Menschen auf die Furcht vor
dem eigenen eifersüchtigen Vater zurückgeführt, so behauptet er im hohen
Alter in seinem Werk über Moses, dass ein archaisches Schuldgefühl aus der
Zeit des Mordes am Urhordenvater nachwirke. Auch Marx hat die Religion
als etwas Ungesundes, als «Opium des Volkes» bezeichnet. Aber er sucht
ihren Quell nicht so tief wie Freud, er begnügt sich damit, sie als den «Seufzer

der bedrängten Kreatur» zu betrachten, wobei er vorwiegend an die
soziale, die materielle Bedrängnis denkt. Darüber hinaus hält Marx die

Religion für ein Mittel der herrschenden Klasse zur Bechtfertigung ihrer
Macht (Gottesgnadentum der Fürsten oder bürgerliche Demokratie im
Namen des Allmächtigen.) Auch die Kunst ist für Marx ein Mittel zur
Verherrlichung der eigenen Klasse und gehört daher wie für Freud weniger zur
Natur als zum «Überbau». Sind die Klassenwidersprüche einmal ganz
überwunden und der Wohlstand für alle geschaffen, so rechnet der marxistische
Kunsthistoriker Konrad Farner mit einer Kunst als blossem Spiel mit
abstrakten Formen und Farben.

Schon der junge Marx hat die humane Natur im Genüsse der Freiheit als

ein spielerisches Wesen beschrieben. Ganz im Gegensatz zu Freud sieht er
keine Gefahr wilden Überbordens der Triebe. Die Liebe wird sich im
Kommunismus, wenn der Naturalismus vollendeter Humanismus sein wird, nach
Herzenslust entfallen können. Das Kommunislische Manifest, das Marx im
30. Lebensjahr zusammen mit Engels entworfen hat, polemisiert zwar gegen
den versteckten Frauentausch der Bourgeoisie, fährt dann aber weiter: «Man
könnte höchstens den Kommunislen vorwerfen, dass sie an Stelle einer

78



heuchlerisch versteckten, eine offizielle, offenherzige Weibergemeinschaft
einführen wollten.»

Freud wagte nicht, solche Forderungen zu stellen. Er lebte im Wien der
Gründerzeit in einer «gut bürgerlichen» Gesellschaft mit ihrer doppelten
Moral, die aber ängstliche Naturen in einen Konflikt brachte, so dass sie

aus Angst vor der Gewissensangst in die Neurose flohen. Freud hat zwar
das «Über-Ich» seiner Patienten als Stimme der Eltern oder des Pfarrers
erkannt, aber er fand diese «Zensur» so tief in die Seele bis hinein in die
Träume eingesenkt, dass er sie dem Neurotiker nicht ausreden wollte. Ein
kommunistischer Rat zur Weibergemeinschaft hätte seinen Ruf vollends
ruiniert, war dieser doch nur schon dadurch angeschlagen, dass Freud den
Patienten ermahnte, seiner sexuellen Motive stets bewusst zu bleiben.

Im Alter sind sich Marx und Freud in ihren moralischen Ansichten
näher gekommen. Dieser beginnt die bürgerliche Repression schärfer zu
kritisieren, und jener kommt dagegen auf die Forderung nach
Weibergemeinschaft nicht mehr zurück; Leninismus und Stalinismus haben den
Gedanken vollends über Bord geworfen, während Marcuse ihn wieder
aufnimmt und vom vollendeten Humanismus des Kommunismus, der nach
Marx eines Tages die Diktatur ablösen soll, eine sublimierte Regression
der Libido auf die prägenitale, polymorphe Stufe erhofft. Es schwebt ihm
eine Renaissance des Hetärentums vor!

Noch deutlicher als in der sexuellen Frageist die Konvergenz von
Marxismus und Psychoanalyse in der Anthropologie des Aggressionstriehes.
Der junge Marx steht ganz im Gegensatz zum jüngeren Freud, der in
seiner Lebensmitte zu philosophieren beginnt. Was Karl Jaspers in seinem
Aufsatz über Freud und Marx 1950 (Der Monat Nr. 26) geschrieben hat,
trifft aber nur auf den jungen Marx zu: «Diese Dialektik wird zur Mono-
kausalität des Gesamtgeschehens, will die Ereignisse durch radikale
Umschläge im ganzen begreiflich machen und erwartet, durch aktive Steigerung

eines Prozesses dessen Umschlag zu bewirken. Das heisst konkret:
Wenn ich die Zerstörung der kapitalistischen Welt und all ihrer Ideologien,
der Ethik und der sogenannten Menschenrechle, die doch nur dem bürgerlichen

Zeilaller zugehören, bis zum äussersten treibe, dann erwarte ich den

Umschlag in die Geburt des neuen eigentlichen totalen Menschen. Das
Zerstörende ist das Schöpferische.»

Der ältere Marx hat eingesehen, dass der Mensch in der volkseigenen
Wirtschaft nicht schlagartig von Neid und Bosheit geheilt sein wird. In
der Kritik des Gothaer Programms, die von Arnold Künzli als der Dekalog
des Marxismus bezeichnet wird, unterscheidet Marx zwei Phasen der
kommunistischen Entwicklung. Er sagt über die 1. Phase, die heute von den

Marxisten als Sozialismus bezeichnet wird: «Womit wir es hier zu tun
haben, ist eine kommunistische Gesellschaft, nicht wie sie sich auf ihrer
eigenen Grundlage entwickelt hat, sondern umgekehrt, wie sie eben aus
der kapitalistischen Gesellschaft hervorgeht; die also in jeder Beziehung,

79



ökonomisch, sittlich, geistig noch behaftet ist mit den Muttermalen der
alten Gesellschaft, aus deren Schoss sie herkommt. «Marx spricht zwar
jetzt 1875 nicht mehr von Entfremdung, aber von Muttermalen und meint
damit, dass noch Macht- und Habgier zu Rivalitäten und Intrigen führen
könnten, womit er recht behalten sollte. Um den noch unvollendeten
Naturalismus dieser ersten Phase ins Humane voran zu treiben, empfiehlt er
die Diktatur der Partei. Er traut dieser zu, dass ihr die Erziehung des

Menschengeschlechts gelingen wird. An einen naturnotwendigen
Fortschritt glaubt er aber nicht mehr. Es bedarf des bewussten Einsatzes aller
Parteigenossen und der Weckung des guten Willens im ganzen Volk, damit
der Sozialismus durch den Kommunismus gekrönt werden kann! Für den

reifen Marx ist die Rückkehr des Menschen zu sich selbst ein schweres
Werk geworden. Umgestaltung der Wirtschaft genügt noch nicht, Erziehung

muss mitwirken, aber hat mit Muttermalen zu rechnen, die die schöne

Natur verunstalten und des «chirurgischen» Eingriffs, der Diktatur
bedürfen. Erst von späteren Generationen ist zu hoffen, dass sie mit einem
«makellosen Leib» geboren werden.

Immerhin hat Marx in seinem Leben erfahren dürfen, dass politische
Erziehung den Menschen zu wandeln vermag. In England, wo er Zuflucht
gefunden hatte, kam er zur Überzeugung, dass der bürgerliche Staat in
gewissen Fällen eine demokratische Tradition hervorbringt, die einen
demokratischen Übergang zum Sozialismus erlaubt. Im Kommunistischen Manifest

hat Marx noch nicht damit gerechnet, dass es ein Land geben könnte,
wo ohne Blutvergiessen ein neues System entsteht. Als er das Manifest
entwarf, hatte er ausgerechnet in der Schweiz einen Bürgerkrieg vor Augen,
der ihn in der Auffassung bestärkte, dass die Widersprüche zwischen den
Klassen ohne Gewalt nicht zu lösen sind. Es war der Sonderbundskrieg
vom November 1847 zwischen den liberalen Industriekantonen und den

ländlichen Kantonen katholisch-konservativer Gesinnung. Aber am 3. Juli
1871 sagt Marx in einem Interview über die Lage in England: «Ein
Aufstand wäre dort eine Dummheit, wo man durch friedliche Agitation rascher
und sicherer den Zweck erreicht.» Vgl. F. Marek: Philosophie der
Weltrevolution, Europa Verlag 1966, Seite 127. Die Erziehung zur Demokratie
ist also möglich. Warum sollten daher nicht, fragt Marx, auch im Sozialismus

die Muttermale der alten Gesellschaft verschwinden, besonders wenn
kein Pluralismus das Volk verwirrt, sondern nur eine Partei das

Erziehungswerk übernimmt.
Während Marx im Lauf seines Lebens den Optimismus in bezug auf die

Überwindung des blasses zwar etwas dämpft, aber nicht aufgibt, beginnt
Freud als Pessimist und ringt sich nur zögernd und immer wieder zweifelnd

zu einem gedämpften Optimismus durch. Er unterzieht seine

Aggressionstheorie immer neuen Revisionen, in deren Folge das Böse seine

Zwangsläufigkeit immer mehr verliert. Leitet er es vor dem Ersten Weltkrieg

noch aus der Sexualität ab, die in der «anal-sadistischen» Phase des

80



kleinen Kindes stecken bleibt oder dorthin «regrediert», so erkennt er im
Krieg den Hass als Reaktion der bedrohten Selbsterhaltung einer Person,
Klasse oder Nation. Er vermag aber noch nicht wie Marx den Klassenkampf

als Beweggrund der Geschichte zu erfassen, sondern verliert sich
unter dem Eindruck der traumatischen Neurosen der Kriegszeit in
Ventilationen über einen Todestrieb, der die Zerstörung nicht nur in den Dienst
der Lebenserhaltung stellt, sondern im Grunde die Spannungslosigkeit
überhaupt, das Nirwana, sucht. Wie der vorsokratische Denker Empedokles
sieht Freud jetzt das Leben als einen ewigen Kampf zwischen Liebe und
Hass. Die Zerstörungskraft scheint ihm nicht nur in der anorganischen
Natur, sondern auch bei Pflanze, Mensch und Tier unbesiegbar zu sein.
Aber kurz nach Erscheinen des Buches «Jenseits des Lustprinzips» erfolgt
eine optimistische Wendung in der soziologischen Abhandlung «Massen-
psychologie und Ich-Analyse». Hier wird Freud, ohne dass er sich dessen

bewusst wird, zum historischen Materialisten, ja zum theoretischen
Kommunisten! Hier beschreibt er eine Gesellschaft, in welcher der Todestrieb
schweigt, weil Gütergemeinschaft herrscht und das Volk sich einer
väterlichen Führung anvertraut. Wir lesen Seite 62: «In einer kürzlich
veröffentlichten Schrift ,Jenseits des Lustprinzips' habe ich versucht, die Polarität

von Lieben und Hassen mit einem angenommenen Gegensatz von
Lebens- und Todestrieben zu verknüpfen Aber all diese Intoleranz
schwindet, zeitweilig oder dauernd, durch die Massenbildung und in der
Masse.» Freud ist sich klar geworden, dass diese Harmonie in der Masse

nicht nur an psychologische, sondern auch an ökonomische Voraussetzungen

gebunden ist. Er schreibt von der sogenannten Urhorde, die ihm als

Beispiel für den Kommunismus dient: «Es kamen gar keine andern
Impulse zustande als kollektive, es gab nur einen Gemeinwillen. Die
Vorstellung wagte nicht, sich in Willen umzusetzen, wenn sie sich nicht durch
die Wahrnehmung ihrer allgemeinen Verbreitung gestärkt fand. Diese
Schwäche der Vorstellung findet ihre Erklärung in der Stärke der allen
gemeinsamen Gefühlsbindung, aber die Gleichartigkeit der Lebensumstände

und das Fehlen eines privaten Eigentums kommen hinzu, um die

Gleichförmigkeit der seelischen Akte bei den Einzelnen zu bestimmen
(Seite 102).» Mit diesen Worten hat Freud alle Bedingungen genannt, die
auch nach Marx zur Austilgung des Aggressionstriebes erforderlich sind:
Klassenlosigkeit und soziale Erziehung. Aber wie kann die Masse zum
«Gemeinwillen» erzogen werden? Um dieser Frage willen hat Freud sein
Buch geschrieben. Er ist zur Erkenntnis gekommen, dass die Überwindung
des Zerstörungstriebes den Mitgliedern einer klassenlosen Gesellschaft um
so besser gelingt, je mehr sie innerlich an einen Führer gebunden sind.
Freud hat also die Bedeutung des Personenkultes schon erfasst, bevor die

Kommunisten durch die Praxis dessen Vorteile erkannt haben; allerdings
müssten sie später auch seine Gefahren erleben, so dass sie den Personenkult

heute unter eine selbstkritische Kontrolle nehmen, was sogar für

81



China gilt. Marx hat zwar bereits im Kommunistischen Manifest die
Führungsqualitäten der Kommunisten betont, aber erst Freud hat die Bedeutung

der Gefühlsbindung des Volkes an den Führer herausgearbeitet.
Später hat er in seinem berühmten Brief an Albert Einslein vom Herbst
1932 die Diktatur einer pazifistischen Elite gefordert. Zwar stellt er
zunächst fest, dass es «keine Aussicht hat, die aggressiven Neigungen der
Menschen abschaffen zu wollen». Doch er fährt dann fort: «Es soll in
glücklichen Gegenden der Erde, wo die Natur alles, was der Mensch
braucht, überreichlich zur Verfügung stellt, Völkerstämme geben, deren
Leben in Sanftmut verläuft, bei denen Zwang und Aggression unbekannt
sind. Ich kann es kaum glauben, möchte gern mehr über diese Glücklichen
erfahren.» Hai Freud in der Urhorde «zeitweilig oder dauernd» ein
Verschwinden des Aggressionstriebes angenommen, so scheint dasselbe ihm
bei Völkerstämmen unserer Zeit schon zweifelhaft. Und doch endet sein
Brief an Einstein, dem er die Frage «Warum Krieg?» beantworten soll,
mit einer grossen Hoffnung! Er spricht von seiner «konstitutionellen
Intoleranz» gegenüber dem Krieg, die sich infolge eines «organischen
Kulturprozesses» bei «uns Pazifisten» herausgebildet hat. Dann stellt er die

Frage: «Wie lange müssen wir nun warten, bis auch die anderen
Pazifisten werden?» Und er antwortet: «Es ist nicht zu sagen, aber vielleicht
ist es keine utopische Hoffnung, dass der Einfluss dieser beiden Momente,
der kulturellen Einstellung und der berechtigten Angst vor den Wirkungen

eines Zukunftskrieges, dem Kriegführen in absehbarer Zeit ein Ende
selzen wird. Auf welchen Wegen oder Umwegen können wir nicht
erraten.» Zur Förderung der pazifistischen Einstellung hat Freud aber schon

vor diesem Briefabschnitt einen Weg genannt. Er erwähnt zunächst die

Hoffnung der «Bolschewislen» auf die befriedende Wirkung des Gemeinbesitzes,

aber nennt sie eine Illusion. Er bedenkt nicht oder weiss es nicht,
dass Marx im Alter selber eingesehen hat, dass die Volkserziehung dazu
kommen muss. Es ist daher ein marxistischer Gedanke, wenn Freud
schreibt: «Es ist ein Stück der angeborenen und nicht zu beseitigenden
Ungleichheit der Menschen, dass sie in Führer und in Abhängige zerfallen.
Die letzteren sind die übergrosse Mehrheit, sie bedürfen einer Autorität,
welche für sie Entscheidungen fällt, denen sie sich meist bedingungslos
unterwerfen. liier wäre anzuknüpfen, man müsste mehr Sorge als bisher
aufwenden, um eine Oberschicht selbständig denkender, der Einschüchterung

unzugänglicher, nach Wahrheit ringender Menschen zu erziehen,
denen die Lenkung der unselbständigen Massen zufallen würde.» Und wie
ein Marxist fügt Freud hinzu: «Dass die Übergriffe der Staatsgewalten
und das Denkverbot der Kirche einer solchen Aufzucht nicht günstig sind,
bedarf keines Beweises.» Er zieht aber daraus keinen revolutionären
Schluss, sondern verharrt in der Hoffnung, dass sich das Volk im Zuge des

organischen Kulturprozesses eines Tages freiwillig der Diktatur der
Pazifisten unterziehen wird. Auch Marx lebte in England von dieser Hoff-

82



nung. Während dieser aber noch auf eine höhere Phase zählte, in der die
Diktatur einer Elite entbehrlich wird, schreibt Freud an Einstein: «Der
ideale Zustand wäre natürlich eine Gemeinschaft von Menschen, die ihr
Triebleben der Diktatur der Vernunft unterworfen haben. Nichts anderes
könnte eine so vollkommene und widerstandsfähige Einigung der
Menschen hervorrufen, selbst unter Verzicht auf die Gefühlsbindungen unter
ihnen. Aber das ist höchst wahrscheinlich eine utopische Hoffnung. Die
andern Wege einer indirekten Verhinderung des Krieges sind gewiss eher

gangbar, aber sie versprechen keinen raschen Erfolg. Ungern denkt man
an Mühlen, die so langsam mahlen, dass man verhungern könnte, ehe man
das Mehl bekommt.»

Noch immer mahlen die Mühlen, die einen autoritär, die andern
demokratisch, aber der Hunger nach Frieden ist noch nicht gestillt. Und doch
bleibt dieser eine Hoffnung, ob der Umweg über die Diktatur einer Elite
oder der gerade Weg zur Diktatur der Vernunft gewagt wird. Mag Freud
auch den zweiten Weg weniger gangbar finden, so schliesst er ihn doch
nicht ganz aus, denn er hält fest: «Die mit dem Kulturprozess
einhergehenden psychischen Veränderungen sind auffällig und unzweideutig.
Sie bestehen in einer fortschreitenden Verschiebung der Triebziele und
Einschränkung der Triebregungen. Sensationen, die unseren Vorahnen
lustvoll waren, sind für uns indifferent oder selbst unleidlich geworden;
es hat organische Begründungen, wenn unsere ethischen und ästhetischen
Idealforderungen sich geändert haben.» Mit 76 Jahren bringt der Begründer

der Psychoanalyse einen Kulturoptimismus auf, den der junge Marx
in die Formel fasste: Vollendeter Naturalismus Humanismus!


	Marx und Freud

