Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft und Kultur
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 46 (1967)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Literatur
Autor: Weil, Simone / Lang, Erwin A.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literatur

Simone Weil
Materialismus und Empiriokritizismus

Studie itber einen A ufsatz von Lenin

Vorbemerkung des Ubersetzers: Russland feiert gegenwiirtig das 50jihrige Jubi-
lium seiner Revolution und seinen Nationalhelden Lenin. Die Bedeutung und
Folgen dieses epochalen Ereignisses sind bekannt. Da fiir uns freiheitliche
Sozialdemokraten der terroristische Kommunismus einen Irrweg bedeutet,
so vermag es fiir den denkenden Sozialisten nicht uninteressant sein, zu er-
fahren, welches denn eigentlich von Anfang an die theoretisch-philosophi-
schen Grundfehler waren, die zur fatalen Entwicklung der menschlich so be-
greiflichen Auflehnung des russischen Volkes gegen die Jahrhunderte dauern-
de Versklavung durch den Zarismus fiihrten. Die Studie von Simone Weil
iiber Lenins Aufsatz: «Materialismus und Empiriokritizismus» gibt dariiber
klaren und unwiderlegbaren Aufschluss. Die Autorin ist die leider jung in der
Emigration verstorbene, wahrhaft genial-hellseherische franzosische Soziali-
stin Simone Weil. Obschon 1933 verfasst, hat die Untersuchung heute noch,
trotz der verinderten #usseren Situation, nichts von ihrer Wahrheit und
Aktualitdt eingebiisst. Es wire sehr wiinschenswert, wenn unsere Promi-
nenten sie sorgfiltig studieren und beherzigen wiirden. Die in unserer Be-
wegung unleugbar herrschende geistig-theoretische Stagnation konnte viel-
leicht auf diese Weise durchbrochen werden. s geht hier auch — in gewisser
Hinsicht — um eine Rehabilitation von Karl Marx, der trotz der Universali-
tdt seines Namens von den wenigsten Sozialisten in seinem eigentlichen We-
sen und in seiner wahren Absicht erfasst wird.

Der Ubersetzer: Bernhard Lang

Dieses Werk, das einzige, das Lenin tber rein philosophische I'ragen ver-
offentlicht hat, richtet sich gegen Mach und dessen offene oder geheime Jin-
ger,dieerin der Sozialdemokratie und inshesonderein der russischen 1908 hatte,
Bogdanow war der Bekannteste von ihnen. Lenin untersucht bis ins einzelne
die Doktrinen seiner Gegner. Diese Lehren bemiihen sich alle, mit mehr oder
weniger Geistreichheit, das Problem der Erkenntnis dadurch zu losen, dass sie
eine ausserhalb des reinen Denkens bestehende Gegenstdndlichkeit einfach
ausschalten. Er zelgt, dass sie sich letztlich, und wenn man sie ihrer anmassen-
den Phraseologie entkleidet, auf den Idealismus eines Berkeley zuriickfithren
lassen, das heisst auf eine Negation der dusseren Welt. Ihnen stellt er den
Materialismus Marx’ und Engels’ entgegen. In dieser Polemik, die sich ab-
seits seiner gewohnten Beschiftigung abspielte, offenbarte Lenin einmal mehr
seine Arbeitskraft und seine Neigung zu einer seridsen Information. Die
Wichtigkeit der Diskussion ist ohne weiteres verstandlich: es geht nicht an,
sich mit einem «wissenschaftlichen Sozialismus» zu briisten, wenn man nicht
im Besitz eines klaren Begriffes ist, was Wissenschaft tiberhaupt ist; wenn
man folglich nicht auf exakte Weise das Problem der Erkenntnis gestellt hat,
das heisst des Verhiltnisses zwischen dem Denken und seinem Gegenstand.
Ubrigens ist das Werk Lenins so langweilig und so wenig instruktiv wie die
meisten Lehrbiicher der Philosophie. Dies hiangt zum Teil mit dem maéssigen

257



Format seiner Widersacher, zum anderen hauptsdchlich mit Lenins Methode
zusamumen.

Lenin studierte zuerst die Philosophie 1899, als er in Sibirien war, hernach
1908, als er dieses Buch mit dem bestimmten Zweck vorbereitete, jene
Theoretiker der Arbeiterbewegung zu bekdmpfen, die sich vorm Materialismus
Engels’ distanzierten. Ist dies aber nicht eine erstaunliche Methode, die darin
besteht, nachzudenken, um zu widerlegen, wenn die Lésung schon gegeben
ist, bevor ihre Erforschung tiberhaupt angefangen hat? Und von wem konnte
diese Losung zur Verfugung gestellt werden? Durch die Partei, ganz gleich,
wie sie dem Katholiken von seiner Kirche geboten wird! Denn die Erkenntnis-
theorie wie die Nationalokonomie sind in unserer zeitgendossischen Gesellschaft
eine Sache der Partei. Man kann ja in der Tat nicht leugnen, dass eine enge
Relation zwischen der theoretischen Kultur und der Aufteilung der Gesell-
schaft in Klassen besteht. Jede Zwangsgesellschaft erzeugt eine falsche Auf-
fassung vom Verhiltnis des Menschen zur Natur, schon deshalb, weil nur die
Unterdriickten in direktem Kontakt mit der Natur stehen, das heisst jene, die
von der theoretischen Kultur ausgeschlossen und der Moglichkeit und des
Rechtes, sich frei auszudriicken, beraubt sind! Und andererseits hat die so ge-
formte, falsche Auffassung zur Folge, dass sie die Unterdriickung andauern
lasst, in dem Masse, als sie dieser Trennung zwischen theoretischem Wissen
und der Arbeit das Gesicht der Legitimitat verschafft. So betrachtet, darf man
tatsachlich behaupten, dass bestimmte philosophische Systeme, gewisse Inter-
pretationen des Wissenschaftsbegriffes blirgerlich oder reaktiondr sind. Aber
so meint es Lenin nicht. Er schreibt nicht: diese bestimmte Auffassung ent-
stellt das wahre Verhiltnis zwischen dem Menschen und der Welt, ergo ist sie
reaktiondr, sondern: diese Auffassung entfernt sich vom Materialismus, sie
fithrt zum Idealismus, stirkt die Argumente der Religion, sie ist reaktionir,
folglich falsch! Es handelt sich fiir ihn keineswegs darum, Klarheit in sein
eigenes Denken zu tragen, sondern einzig darum, die philosophische Tradition
intakt zu erhalten, von der sich bis anhin die Partei nahrte! Eine solche Me-
thode ist nicht die eines freien Menschen! Freilich, wie hitte Lenin anders
denken kénnen? Vom Moment an, wo die Partel einen auf die Koordination
ihrer Aktionen und die einheitliche Doktrin sich fundierenden festen Block
darstellt, wird es fiir den guten Parteikdmpfer nichts anderes geben, als sich
ihren Weisungen sklavisch zu fiijgen. Man kann sich mithin leicht vorstellen,
wie eine solche Partel, einmal zur Macht gelangt, sich verhalten wird. Das
erdrickende Regime, das heute auf dem russischen Volk lastet, war als Keim
bereits eingeschlossen in der Haltung Lenins seinem eigenen Denken gegen-
tiber. Schon lange bevor die bolschewikische Partei ganz Russland seiner
Gedankenfreiheit beraubte, hatte sie dies bei ihrem eigenen Fiihrer schon
getan.

Gliicklicherweise ging Marx anders zu YWerk, wenn es um das Denken ging.
Trotz zahlreicher Polemiken, die seinem Ruhm kaum forderlich waren, zog
er es vor, seine eigene Gedankenweltin Ordnung zu bringen, statt seine Wider-

2358



sacher zu vernichten. Von Hegel hatte er gelernt, dass es sinnvoller ist, die
«unvollstindigen Konzeptionen» zu iiberwinden, indem man sie integriert.
Dementsprechend ist die Auffassung Marxens betridchtlich verschieden von
jener der Marxisten, Engels inbegriffen, und in keinem Punkt so deutlich wie
hinsichtlich der Losung des Problems, mit dem sich Lenin hier beschaftigt,
ndmlich hinsichtlich des Erkenntnisproblems, und ganz allgemein, des Ver-
hiltnisses zwischen Denken und Welt.

Um zu erkldren, wie es moglich ist, dass das Denken die Welt erfasst, kann
man entweder die Welt als eine einfache Vorstellung unseres Denkens hin-
stellen oder aber das Denken als ein Produkt der Welt, Produkt, das durch
einen vollig unerkldrlichen Zufall gleichzeitig ihr Bild oder Spiegelbild ein-
schlosse. Lenin postuliert, dass jede Philosophie sich auf eine dieser beiden
Konzeptionen griinden muss, und er entscheidet sich, selbstverstdandlich, fiir
die letztere. Er zitiert den Ausspruch Engels’, nach welchem das Denken und
das Gewissen «Produkte des menschlichen Gehirns und letztlich Produkte der
Natur sind, so dass sie, insofern sie Erzeugnisse des Gehirns und letzten Endes
der Natur sind, mit dieser Natur ubereinstimmen und auf keinen Fall in
einem Gegensatzverhiltnis zur Natur stehen». Und er wiederholt bis zum
Uberdruss, dass diese Ubereinstimmung sich darin dussert, dass die Produkte
des menschlichen Gehirnes, offenbar auf Grund eines gnidigen Schicksals,
die Photographien, die Bilder, die Spiegelungen der Natur darstellen! Wie
wenn nicht auch die Gedanken eines Verriickten, mit dem gleichen Recht,
«Produkte der Natur» wiren. Nun muss man wissen, dass die beiden Auffas-
sungen, zwischen denen Lenin zu wihlen uns gebieten will, ihren Ursprung
in der namlichen Methode haben. Um das Problem leichter lésen zu konnen,
wird einfach einer der Begriffe gestrichen. Die eine Auffassung verneint die
Welt, die andere den Geist als Subjekt des Wissens. Beide berauben die Er-
kenntnis jeglichen Sinnes! Wenn einem daran gelegen ist, nicht eine Theorie
zu konstruieren, sondern zu erfahren, in welcher Situation der Mensch sich
tatsdchlich befindet, so wird man sich kaum fragen, wie es komme, dass die
Welt tiberhaupt erkennbar sei, sondern wie der Mensch die Welt effektiv er-
kennt, und man wird gezwungen sein, die Existenz einer VWelt anzuerkennen,
die das Denken transzendiert, wie auch eines Denkens, das, weit entfernt, bloss
eine Widerspiegelung der Welt zu sein, sich mit ihr befasst, um sie zu er-
kennen und sie gleichzeitig zu verwandeln. So dachte Descartes. Es ist cha-
rakteristisch, dass Lenin in seinem Buch diesen Philosophen nicht einmal er-
wiahnt. Es ist kaum zu bezweifeln, dass auch Marx so dachte. Dem wird man
entgegenhalten, dass Marx sich nie gegen die Lehre Engels’ ausgesprochen
hat, wie dieser sie in seinen Schriften darlegt; dass er den A4nti-Diihring im
Manuskript las und ihm zustimmte. Aber dies bedeutet einzig, dass Marx
sich nie die Zeit nahm, diese Probleme grindlich genug zu iiberdenken, um
sich klar bewusst zu werden dariiber, was ihn von Engels trennte. Das ganze
Werk Marxens atmet einen Geist, der mit dem groben Materialismus Engels’
und Lenins unvereinbar ist. Nie betrachtet er den Menschen als einfachen

259



Teil der Natur, sondern, in Berticksichtigung der Tatsache, dass er frei handeln
kann, als ein im Widerspruch zur Natur stehendes Wesen! In einer Studie
iiber Spinoza wirft er diesem ausdricklich vor, den Menschen mit der Natur
zu identifizieren, die ihn einschliesst, statt ihre Gegensatzlichkeit hervorzu-
heben! In seinen «Thesen zu Feuerbach» schreibt er: «Der Hauptirrtum aller
materialistischen Lehren, die bis heute verkiindet wurden, jene von Feuer-
bach inbegriffen, besteht darin, dass die Wirklichkeit, das Anschauliche, einzig
unter dem Gesichtswinkel des Objektes, der Vorstellung, betrachtet wird,
statt als gefuhlsgeladene, menschliche Aktion, als Praxis, und zwar auf eine
subjektive Art. So kommt es, dass der Bereich des aktiven Tuns, durch den
Idealismus, — freilich auf sehr abstrakte Weise —, im Gegensatz zum Materia-
lismus gepflegt wurde; durch einen ldealismus, der, wohlverstanden, das
aktive, gefiithlsgeladene Tun, als solches, gar nicht kennt.» Wenn diese For-
mulierung auch reichlich obskur ist, so sagt sie doch immerhin deutlich, dass
es darum geht, eine Synthese zu schaffen von Idealismus und Materialismus,
und zwar eine Synthese, in welcher der radikale Antagonismus zwischen pas-
siver Natur und menschlichem Tun aufrechterhalten bleibt. In Wahrheit
lehnt Marx die Vorstellung eines reinen Denkens, das sich ausserhalb jeder
Kontaktnahme mit der Natur abspielen wiirde, unmissverstandlich ab. Aber
es besteht keine Ubereinstimmung zwischen einer Doktrin, die den Menschen
zum einfachen Produkt der Natur macht, das Denken auf ein Widerspiegeln
reduziert, und einer Lehre, die die Wirklichkeit aufzeigt, wie sie anldsslich
der Kontaktnahme des Denkens mit der Welt erscheint, oder in jenem Tun,
durch das der Mensch die Welt in seinen Griff zu bekommen versucht. Mit
dieser Llinstellung gilt es den historischen Materialismus zu interpretieren.
Wie Marx es in seiner «Deutschen Ideologie» ausfiihrlich darlegt, ist er der
Auffassung, dass die Vorstellungen, die sich die Menschen unter bestimmten
technischen, wirtschaftlichen und sozialen Bedingungen machen, der Art und
Weise entsprechen, wie sie auf die Natur einwirken, indem sie so ihre eigenen
Daseinsbedingungen schaffen. Von dieser Auffassung gilt es den eigentlichen
Begriff der Proletarischen Revolution abzuleiten. Denn das eigentliche Wesen
des kapitalistischen Regimes besteht — Marx hat dies mit aller Deutlichkeit
gezeigt — in «einer Umkehrung des Verhdltnisses zwischen Subjekt und
Objekt». Einer Umkehrung, die durch die Unterordnung des Subjektes unter
das Objekt provoziert wird, das heisst, «des Arbeiters unter die materiellen
Bedingungen der Arbeit». So kann die Revolution keinen anderen Sinn
haben, als dem denkenden Subjekt das Verhdltnis zurtickzugeben, das es der
Materie gegeniiber beanspruchen darf, indem es ihm die Herrschaft sichert,
die es uber sie auszuiiben bestimmt ist. — Es ist durchaus nicht verwunderlich,
dass die bolschewistische Partei, deren Organisation ja seit Anfang auf der
Subordination des Einzelnen beruhte und die, einmal an die Macht gelangt,
den Arbeiter nicht weniger zum Sklaven der Maschine degradierte als der
Kapitalismus, sich aber fiir die naive materialistische Lehre Engels’ entschied
statt fur die Philosophie von Marx. Es ist auch nicht verwunderlich, dass sich

240



Lenin mit einer rein polemischen Abwehr begniigte und es vorzog, seine
Widersacher durch allerhand Schwierigkeiten zu verwirren, statt einwandfrei
zu zeigen, wie seine materialistische Theorie es ermdglicht hétte, analoge
Schwierigkeiten zu verhiiten! Ein Zitat aus dem «Anti-Diihring» befreit ihn
von allen Untersuchungen. Dadurch jedoch, dass er mit Verachtung von den
«seit langem widerlegten Irrtimern Kants» spricht, kann er nicht verhindern,
dass «die Kritik der reinen Vernunft» — trotz ihrer Liicken — fiir einen jeden,
der iiber das Erkenntnisproblem nachdenken will, unvergleichlich instruk-
tiver bleibt als der «Anti-Dithring», und fordert es nicht zum Lachen heraus,
wenn er, der den «Dialektischen Materialismus» stets als eine vollstdndige,
allen Situationen gewachsene Doktrin anruft, in einem Fragment iiber Dia-
lektik bekennen muss, dass man sich begniigt hat, die Dialektik zu popu-
larisieren, nicht aber sich bemiiht hat, ihre Richtigkeit durch die Geschichte
der Wissenschaft zu verifizieren!

Man muss schon sagen: dieses Werk Lenins ist ein recht bemiihendes Zei-
chen in bezug auf den theoretischen Mangel in der Arbeiterbewegung. Und
es geht nicht an, sich damit zu trésten, dass die politische und soziale Aktion
wichtiger ist als die Philosophie. Die Revolution muss geistiger Natur sein,
mindestens so sehr wie sozialer, und die rein theoretischen, spekulativen Ge-
danken erfiillen eine Aufgabe, die sich nicht umgehen lisst ohne die Gefahr,
solchermassen alles andere zu verunmoglichen. Alle authentischen Revolu-
tiondre haben erfasst, dass eine wahre Revolution ein Minimum von echtem
Wissen der ganzen Bevilkerung voraussetzt. In dieser IHinsicht besteht eine
vollige Ubereinstimmung zwischen Blanqui, der den Kommunismus als un-
moglich taxiert, bevor man liberall «fiir eine grundlegende Aufklarung» ge-
sorgt hat, ferner Bakunin, der eine «villige Einheit von Wissenschaft und
mittelbarem, reellem Leben» postulierte, und Marx, fiir welchen der Sozialis-
mus vor allem «die Uberwindung der entwurdigenden Arbeitsteilung in in-
tellektuelle Arbeit und Handarbeit» darstellte! Es macht jedoch den An-
schein, als gebe man sich keine Rechenschaft iiber die Bedingungen einer
solchen Transformation! Alle Biirger bis zum Alter von 18 oder 20 Jahren
ins Gymnasium oder an die Universitdt zu schicken, wire ein schwaches, ja,
sagen wir es offen, vollig unwirksames Heilmittel gegen das Ubel, unter dem
wir leiden. Handelte es sich darum, die Wissenschaft zu popularisieren, so wie
sie uns von den Gelehrten geboten wird, so wire das eine einfache Sache. Aber
die heutige Wissenschaft ldsst sich nicht vulgarisieren, hochstens ihre Resul-
tate; aber damit wiirden wir die, die wir aufzukliren wihnen, zwingen, zu
glauben, ohne zu wissen! Und was die Methodik anbelangt, die den Kern der
Wissenschaften ausmacht, so ist sie, ihrem Wesen nach, dem Laien unzu-
ganglich und in der Folge auch selbst den Gelehrten, die durch die Speziali-
sation ausserhalb ihrer sehr engen Domine auch zu Laien werden. Somit
muss, wie der Arbeiter in der modernen Produktion den materiellen Arbeits-
bedingungen, das Denken in der wissenschaftlichen Forschung sich heute
den erworbenen Resultaten der Wissenschaft unterziehen. So kommt es, dass

241



die Wissenschaft, die bestimmt war, alles klar verstandlich zu machen und
alle Mysterien zu verscheuchen, selber zum Mysterium par excellence ge-
worden ist. Und leider so sehr, dass die Undurchdringlichkeit, ja das Absurde
heute in einer wissenschaftlichen Theorie als Ausdruck ihrer Tiefgriindigkeit
gilt. Die Wissenschaft ist zur modernsten Form des menschlichen Bewusstseins
geworden, des Menschen, der sich noch nicht wiedergefunden hat, oder der
sich wieder verloren hat, wie es Marx so treffend von der Religion behauptet.
Und ohne Zweifel eignet sich die Wissenschaft recht gut dazu, unserer be-
standig biirokratischer werdenden Gesellschaft als Religion zu dienen, wenn
es zutrifft, wie Marx es in jungen Jahren schrieb, dass «die allgemeine Seele
des Buirokratismus das Geheimnis, das Mysterium ist, und zwar in seinem
Innern durch die Hierarchie, und nach Aussen durch die Verschlossenheit
ihrer Korperschaft». Ganz allgemein betrachtet hat jedes Privileg, und folg-
lich jede Unterdriickung, als Voraussetzung das Bestehen eines den Arbeiter-
massen unzuganglichen Wissens; diese sind folglich gezwungen zu glauben,
wie sie verpflichtet sind zu gehorchen. In unsern Tagen vermag die Religion
diese Rolle nicht mehr zu spielen, die Wissenschaft ist an ihre Stelle getreten.
Infolgedessen muss die bekannte Formulierung Marx’ betreffend die Kritik
der Religion als Voraussetzung jeglicher Kritik auch auf die moderne Wissen-
schaft angewendet werden. Der Sozialismus ist iiberhaupt nicht denkbar, so-
lange die Wissenschaft nicht von ihrem Mysterium befreit ist.

Descartes hatte seinerzeit gewdhnt, eine vollig geheimnislose Wissenschaft
begriindet zu haben; das heisst, eine Wissenschaft mit einer so einheitlichen
und einfachen Methode, dass selbst ihre kompliziertesten Teile wohl umfang-
reicher, aber keineswegs schwerer zu verstehen wdren als ihre einfachsten
Teile; wo folglich ein jeder imstande wire zu verstehen, wie jene Resultate
erarbeitet wurden, die selber zu erreichen es thm an Zeit gebrach. Wo jedes
Resultat zusammen mit der Methode gegeben wire, die es zu erfinden er-
laubte, so dass jeder Schiiler das Gefuihl hitte, die Wissenschaft wieder neu
entdeckt zu haben. Der gleiche Descartes hatte das Projekt einer Kunst- und
Gewerbeschule entworfen, wo jeder Handwerker in die Lage versetzt werden
konnte, sich iiber die theoretischen Grundlagen seines Faches aufkliren zu
lassen. Auf dem Gebiet der Bildung erwies sich Descartes als ein besserer Sozia-
list, als es alle Jiinger Marx’ je gewesen sind. Indessen hat er nur wenig von dem
verwirklicht, was ihm vorschwebte, und aus Eitelkeit ist er sich selber untreu
geworden, als er seine bewusst schwerverstindliche «Geometrie» publizierte.
Nach ihm findet man kaum mehr einen Gelehrten, dem es eingefallen wire,
seine eigenen Privilegien zu unterholzen! Und was die Intellektuellen der
Arbeiterbewegung anbetrifft, haben sie nie daran gedacht, sich an eine drin-
gend notwendige Aufgabe heranzumachen; freilich eine iiberwiltigende
Aufgabe, die eine Kritik der gesamten Wissenschaft in sich schliesst, und nicht
zuletzt der Mathematik, wo die Quintessenz des Mysteriums sich verborgen
hdlt. Aber diese Aufgabe stellt sich unabweisbar aus dem Begriff des Sozialis-
mus selbst heraus! Thre Verwirklichung, unabhingig von den dusseren Be-

242



dingungen und von der Lage der Arbeiterbewegung, hdangt ausschliesslich
von jenen ab, die es wagen werden, sie in Angriff zu nehmen. Sie ist letzten
Endes so bedeutsam, dass ein in dieser Richtung unternommener Schritt fir
die Menschheit und das Proletariat niitzlicher wére als manch ein Sieg auf
dem Gebiet der Aktion. — Die Theoretiker der sozialistischen Bewegung je-
doch, wenn sie die Doméne der praktischen Aktion verlassen oder wenn sie
die eitle Vielgeschiftigkeit inmitten der Tendenzen, Fraktionen und Unter-
fraktionen, die ihnen die Illusion wirklichen Handelns verschafft, aufgeben,
sind keineswegs darauf erpicht, die Privilegien der intellektuellen Kaste preis-
zugeben. Im Gegenteil; sie arbeiten an einer komplizierten und geheimnis-
vollen Doktrin herum, die der biirokratischen Unterdriickung inmitten der
Arbeiterbewegung als Begrimdung gilt. In diesem Sinne ist die Philosophie,
wie Lenin behauptet, tatsdchlich eine Parteiangelegenheit.

«Das bittere Erbe»
Bemerkungen zu etnem Buch

Arthur M. Schlesinger (50), Politologe und Historiker, nach langjdhriger
Professur an Amerikas renommiertester Hochschule, der Harvard-Universitat,
nunmehr Inhaber eines der héchstdotierten Lehrstiihle an der City University
von New York, Verfasser zahlreicher Werke politischen und geschichtlichen In-
halts, Sonderberater von und Redenschreiber fiir zwei USA-Prisidenten, legt
ein neues Buch «Das bittere Erbe — Vietnam — Prifstein der Demokratie»
vor. Urspriinglich fiir den amerikanischen «Hausgebrauch» gedacht, hater es
nur zogernd zur Ubersetzung freigegeben, wissend, dass das von ihm behan-
delte Problem nicht mehr nur «Streit in der Familie», sondern Angelegenheit
der ganzen Welt geworden ist.

Schlesinger ist unbeirrbarer Antikommunist und fragloser Akzeptierer
westlich-kapitalistischer-liberaler Grundwahrheit, wie Wolfgang J. Ielbich in
seiner Einfithrung feststellt. Aber gerade diese Tatsachen sind es, die ihm ein
Unbedenklichkeitszeugnis ausstellen, gegen das auch jene nicht aufzukommen
vermogen, welche sich in der Vietnam-Frage nach der Blethammermethode
zur Gleichung «USA-Beftirworter = Demokrat, USA-Kritiker = Kommunist»
bekennen.

Der politische Standort des Autors macht verstindlich, wenn er die Vorge-
schichte der heutigen Situation als «eine Tragddie ohne Bosewichter» dar-
gestellt haben mochte, in die Amerika mit winzigen Schritten hineinge-
schlittert ist. Tatsache ist immerhin, dass am Anfang nicht der Seato-Pakt,
ein vages Versprechen von Prasident Eisenhower an die Adresse von Diktator
Diem und die Entsendung von einigen «Beratern» standen. Feststeht, dass
sich die USA schon lange vorher in die inneren Verhiltnisse Vietnams ein-
mischten. So, als die Regierung Truman die franzosischen Anstrengungen, die

245



Kontrolle iiber das Land wieder zu erhalten, nicht nur unterstiitzte, sondern
mit der Deckung von zwei Dritteln der Militdrausgaben auch finanzierte. Fest-
steht ferner, dass die USA das an der Genfer Konferenz vom 20. Juli 1954 ab-
geschlossene Abkommen nicht unterzeichneten und mithalfen, stidlich der
Waffenstillstandslinie einen separaten Staat zu errichten. Diese wenigen
Fakten beweisen, das Amerika seine Etablierung in Vietnam von langer Hand
vorbereitet und schliesslich mit militarischer Gewalt durchgesetzt hat.

In einem weiteren Vergleich, mit dem er sich des Beispiels vom Menschen
bedient, der immer tiefer in einen Sumpf gerit, indem er glaubt und sich ein-
reden liess, es handle sich nur um einen seichten, rasch zu durchquerenden
Morast mit festem Grund darunter, kommt Schlesinger der Wahrheit schon
niher; es ist darum verdienstvoll, wenn er auf die Erkennung dieses [rrtums
und anderer dringt und Losungen zu ihrer Beseitigung vorschldgt. Er hat dafiir
bemerkenswerte Beweise zur Hand, die durchaus geeignet sind, auch bei uns
grassierende Geschichtsfialschungen zu liquidieren.

Beweis Nr. 1: Es ist nicht wahr, dass Vietnam aus zwel Staaten besteht, von
denen der eine den andern arglistig angriff. In Wirklichkeit ist das Land ein
durch das Genfer Abkommen vom Jahre 1954 auf dem Papier durchschnitte-
nes Kraftfeld, in dem der Biirgerkrieg tobt. Es wire demzufolge auch dann
ein Biirgerkrieg, wenn er, was indessen nicht der Fall war, von Hanoi ange-
zettelt wire. Er begann im Stiden selber, und der Norden mischte sich erst
spater, langsam und vorsichtig ein, wobel er aber genau mit der amerikani-
schen Intervention im Verhiltnis von 1:10 Schritt hielt. Damit ist aber auch
der Nachweis geleistet, dass es falsch ist, zu glauben, der Krieg konne und miisse
im Norden entschieden werden. Gleichgiiltig in welcher Form, wiirde er im
Suden weitergehen, selbst wenn man den Rat eines USA-Generals, «Nord-
vietnam miisse zuriick in die Steinzeit bombardiert werden», befolgte.

Was die Amerikaner mit erschreckender Konsequenz tun. Schon heute wer-
fen ihre Bomber uber das unglickliche Land im Monat eine hohere Tonnen-
zahl Sprengstoff ab, als sie im Zweiten Weltkrieg monatlich bei den Luftan-
griffen auf Europa und Afrika zusammen verwendeten. Vor kurzem titeten
oder verletzten ihre Bomben tber hundert Zivilisten in einem Dorf im
Mekong-Delta, lediglich auf den Verdacht hin, dass zwei Ziige Vietcong sich
dort aufhielten, was nicht zutraf. Und ein auslandischer Militarbeobachter be-
schreibt anschaulich eine «kleine Operation», bei der die amerikanische Ar-
tillerie einen zweihundert Meter breiten Streifen zwischen dem Dschungel
und dem Drahtverhau mit nicht weniger als 21000 Granaten belegte. Mit
solchen Methoden, so Schlesinger, machen die USA das angeblich von ihnen
in Vietnam anvisierte Ziel zunichte, nur weil von der Zerstorung der siid-
vietnamesischen Sozialstruktur der Kommunismus profitieren wird und China
miihelos die Kontrolle iiber Vietnam gewinnen konnte. In fritheren Zeiten
haben mongolische Herrscher asiatische Volker zuerst gepliindert und nieder-
gemetzelt, bevor sie sie unterwarfen. In Vietnam hdtten dann die Amerikaner
den ersten Teil der Arbeit bereits verrichtet.

044



Beweis Nr. 2: Die amerikanische Konzentration auf Vietnam fordert einen
erschreckenden Preis. In der Innenpolitik kommt alles zum Stillstand, weil
Vietnam monatlich iiber anderthalb Milliarden Dollar verschlingt. L. Johnson
war im Begriff, sich mit seiner Vision der Great Society in der Geschichte
einen Platz als einen der grossen Prisidenten zu sichern ; doch von Trostgesten
abgesehen, ist die Great Society heute tot. Das Ringen um gleiche Chancen
fur den Neger, der Krieg gegen die Armut, der Kampf fiir die Rettung der
Stddte, die Verbesserung der Schulen, das alles muss um Vietnam willen dar-
niederliegen. Und ausserdem erscheinen bereits wieder mahnende Vorzeichen
eines neuen McCarthyismus an der Wand.

Bewers Nr. 3: Eine von der Opinion Research Corporation im Ilerbst 1966
in Westeuropa durchgefiithrte Umfrage, unter welchem Prisidenten — Kisen-
hower, Kennedy oder Johnson — das amerikanische Prestige am grossten ge-
wesen sei, hatte folgende Ergebnisse: Kennedy 74 Prozent, Eisenhower 11
Prozent, Johnson 2 Prozent. Was als Verlasslichkeit amerikanischer Zusiche-
rungen demonstriert werden soll, hat die systematische Aushchlung des
Glaubens an die Integritit und Zielsetzung der USA zur Folge. Damit wird
aber auch der amerikanischen Uberzeugung von der Allgerechtigkeit und All-
wissenheit ein todlicher Stoss versetzt. Immer mehr Leute kommen zur Uber-
zeugung, dass es von den Amerikanern vermessen ist, zu glauben, man konne
der Weltgeschichte befehlen, wie sie sich abzuwickeln habe,und dass lange nicht
alles gut ist, was sie als gut bewerten. Auf alle Fille ihr uralter Messianismus
nicht, der in Asien ein amerikanisches Ebenbild entstehen lassen will, das
nach dem angestrebten totalen Sieg, der ohnehin nicht errungen werden kann,
aus einer Wiiste bestehen wiirde.

Um aus diesemn Dilemma herauszukommen, schldgt Schlesinger verschie-
dene Moglichkeiten vor. Dass es nach ihm nur ein Mittelweg sein kann, ist
wiederum verstandlich. Aber eine Alternative darunter ist durchaus realistisch :
Aufgabe der Bombardierungen von Nordvietnam. Damit identifiziert er sich
mit den Forderungen von Hanoi in einem wesentlichen Punkte, dessen Kr-
fullung die weitere Entwicklung der Lreignisse massgeblich beeinflussen
konnte. Es ist nun an den USA, auf diese Stimme zu horen. Entweder sind ihre
Verantwortlichkeiten bereit, ihr zu folgen, oder sie ziehen es, weiterhin in der
Verblendung verharrend, vor, dem blutigen Phantom des Sieges nachzujagen
auf die Gefahr hin, dass die ganze Welt in diesen apokalyptischen Strudel ge-
rissen werden kann. Erwin A. Lang

245



	Literatur

