
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 46 (1967)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Literatur

Autor: Weil, Simone / Lang, Erwin A.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literatur

Simone Weil

Materialismus und Empiriokritizismus
Studie über einen Aufsatz von Lenin

Vorbemerkung des Übersetzers: Russland feiert gegenwärtig das 50jährige Jubiläum

seiner Revolution und seinen Nationalhelden Lenin. Die Bedeutung und
Folgen dieses epochalen Ereignisses sind bekannt. Da für uns freiheitliche
Sozialdemokraten der terroristische Kommunismus einen Irrweg bedeutet,
so vermag es für den denkenden Sozialisten nicht uninteressant sein, zu
erfahren, welches denn eigentlich von Anfang an die theoretisch-philosophischen

Grundfehler waren, die zur fatalen Entwicklung der menschlich so
begreiflichen Auflehnung des russischen Volkes gegen die Jahrhunderte dauernde

Versklavimg durch den Zarismus führten. Die Studie von Simone Weil
über Lenins Aufsatz: «Materialismus und Empiriokritizismus» gibt darüber
klaren und unwiderlegbaren Aufschluss. Die Autorin ist die leider jung in der
Emigration verstorbene, wahrhaft genial-hellseherische französische Sozialistin

Simone Weil. Obschon 1933 verfasst, hat die Untersuchung heute noch,
trotz der veränderten äusseren Situation, nichts von ihrer Wahrheit und
Aktualität eingebüsst. Es wäre sehr wünschenswert, wenn unsere Prominenten

sie sorgfältig studieren und beherzigen würden. Die in unserer
Bewegung unleugbar herrschende geistig-theoretische Stagnation könnte
vielleicht auf diese Weise durchbrochen werden. Es geht hier auch — in gewisser
Hinsicht — um eine Rehabilitation von Karl Marx, der trotz der Universalität

seines Namens von den wenigsten Sozialisten in seinem eigentlichen Wesen

und in seiner wahren Absicht erfasst wird.
Der Übersetzer: Bernhard Lang

Dieses Werk, das einzige, das Lenin über rein philosophische Fragen
veröffentlicht hat, richtet sich gegen Mach und dessen offene oder geheime Jünger,

die er in der Sozialdemokratie und insbesondere in der russischen 1908 hatte,
Bogdanow war der Bekannteste von ihnen. Lenin untersucht bis ins einzelne
die Doktrinen seiner Gegner. Diese Lehren bemühen sich alle, mit mehr oder

weniger Geistreichheit, das Problem der Erkenntnis dadurch zu lösen, dass sie

eine ausserhalb des reinen Denkens bestehende Gegenständlichkeit einfach
ausschalten. Er zeigt, dass sie sich letztlich, und wenn man sie ihrer anmassen-
den Phraseologie entkleidet, auf den Idealismus eines Berkeley zurückführen
lassen, das heisst auf eine Negation der äusseren Welt. Ihnen stellt er den
Materialismus Marx' und Engels' entgegen. In dieser Polemik, die sich
abseits seiner gewohnten Beschäftigung abspielte, offenbarte Lenin einmal mehr
seine Arbeitskraft und seine Neigung zu einer seriösen Information. Die
Wichtigkeit der Diskussion ist ohne weiteres verständlich: es geht nicht an,
sich mit einem «-wissenschaftlichen Sozialismus» zu brüsten, -wenn man nicht
im Besitz eines klaren Begriffes ist, was Wissenschaft überhaupt ist; wenn
man folghch nicht auf exakte Weise das Problem der Erkenntnis gestellt hat,
das heisst des Verhältnisses zwischen dem Denken und seinem Gegenstand.
Übrigens ist das Werk Lenins so langweilig und so -wenig instruktiv wie die
meisten Lehrbücher der Philosophie. Dies hängt zum Teil mit dem massigen

257



Format seiner Widersacher, zum anderen hauptsächlich mit Lenins Methode
zusammen.

Lenin studierte zuerst die Philosophie 1899, als er in Sibirien war, hernach
1908, als er dieses Buch mit dem bestimmten Zweck vorbereitete, jene
Theoretiker der Arbeiterbewegung zu bekämpfen, die sich vom Materialismus
Engels' distanzierten. Ist dies aber nicht eine erstaunliche Methode, die darin
besteht, nachzudenken, um zu widerlegen, wenn die Lösung schon gegeben
ist, bevor ihre Erforschung überhaupt angefangen hat? Und von wem konnte
diese Lösung zur Verfügung gestellt werden? Durch die Partei, ganz gleich,
wie sie dem Katholiken von seiner Kirche geboten wird! Denn die Erkenntnistheorie

wie die Nationalökonomie sind in unserer zeitgenössischen Gesellschaft
eine Sache der Partei. Man kann ja in der Tat nicht leugnen, dass eine enge
Relation zwischen der theoretischen Kultur und der Aufteilung der Gesellschaft

in Klassen besteht. Jede Zwangsgesellschaft erzeugt eine falsche
Auffassung vom Verhältnis des Menschen zur Natur, schon deshalb, weil nur die
Unterdrückten in direktem Kontakt mit der Natur stehen, das heisst jene, die

von der theoretischen Kultur ausgeschlossen und der Möglichkeit und des

Rechtes, sich frei auszudrücken, beraubt sind! Und andererseits hat die so

geformte, falsche Auffassung zur Folge, dass sie die Unterdrückung andauern
lässt, in dem Masse, als sie dieser Trennung zwischen theoretischem Wissen
und der Arbeit das Gesicht der Legitimität verschafft. So betrachtet, darf man
tatsächlich behaupten, dass bestimmte philosophische Systeme, gewisse
Interpretationen des Wissenschaftsbegriffes bürgerlich oder reaktionär sind. Aber
so meint es Lenin nicht. Er schreibt nicht: diese bestimmte Auffassung
entstellt das wahre Verhältnis zwischen dem Menschen und der Welt, ergo ist sie

reaktionär, sondern: diese Auffassung entfernt sich vom Materialismus, sie

führt zum Idealismus, stärkt die Argumente der Religion, sie ist reaktionär,
folglich falsch! Es handelt sich für ihn keineswegs darum, Klarheit in sein

eigenes Denken zu tragen, sondern einzig darum, die philosophische Tradition
intakt zu erhalten, von der sich bis anhin die Partei nährte! Eine solche
Methode ist nicht die eines freien Menschen! Freilich, wie hätte Lenin anders
denken können? Vom Moment an, wo die Partei einen auf die Koordination
ihrer Aktionen und die einheitliche Doktrin sich fundierenden festen Block

darstellt, wird es für den guten Parteikämpfer nichts anderes geben, als sich

ihren Weisungen sklavisch zu fügen. Man kann sich mithin leicht vorstellen,
wie eine solche Partei, einmal zur Macht gelangt, sich verhalten wird. Das

erdrückende Regime, das heute auf dem russischen Volk lastet, war als Keim
bereits eingeschlossen in der Haltung Lenins seinem eigenen Denken gegenüber.

Schon lange bevor die bolschewikische Partei ganz Russland seiner
Gedankenfreiheit beraubte, hatte sie dies bei ihrem eigenen Führer schon

getan.
Glücklicherweise ging Marx anders zu Werk, wenn es um das Denken ging.

Trotz zahlreicher Polemiken, die seinem Ruhm kaum förderlich waren, zog
er es vor, seine eigene Gedankenwelt in Ordnung zu bringen, statt seine Wider-

258



sacher zu vernichten. Von Hegel hatte er gelernt, dass es sinnvoller ist, die

«unvollständigen Konzeptionen» zu überwinden, indem man sie integriert.
Dementsprechend ist die Auffassung Marxens beträchtlich verschieden von
jener der Marxisten, Engels inbegriffen, und in keinem Punkt so deutlich wie
hinsichtlich der Lösung des Problems, mit dem sich Lenin hier beschäftigt,
nämlich hinsichtlich des Erkenntnisproblems, und ganz allgemein, des

Verhältnisses zwischen Denken und Welt.
Um zu erklären, wie es möglich ist, dass das Denken die Welt erfasst, kann

man entweder die Welt als eine einfache Vorstellung unseres Denkens
hinstellen oder aber das Denken als ein Produkt der Welt, Produkt, das durch
einen völlig unerklärlichen Zufall gleichzeitig ihr Bild oder Spiegelbild
einschlösse. Lenin postuliert, dass jede Philosophie sich auf eine dieser beiden

Konzeptionen gründen muss, und er entscheidet sich, selbstverständlich, für
die letztere. Er zitiert den Ausspruch Engels', nach 'welchem das Denken und
das Gewissen «Produkte des menschlichen Gehirns und letztlich Produkte der
Natur sind, so dass sie, insofern sie Erzeugnisse des Gehirns und letzten Endes
der Natur sind, mit dieser Natur übereinstimmen und auf keinen Fall in
einem Gegensatzverhältnis zur Natur stehen». Und er wiederholt bis zum
Überdruss, dass diese Übereinstimmung sich darin äussert, dass die Produkte
des menschlichen Gehirnes, offenbar auf Grund eines gnädigen Schicksals,
die Photographien, die Bilder, die Spiegelungen der Natur darstellen! Wie
wenn nicht auch die Gedanken eines Verrückten, mit dem gleichen Recht,
«Produkte der Natur» wären. Nun muss man wissen, dass die beiden
Auffassungen, zwischen denen Lenin zu wählen uns gebieten will, ihren Ursprung
in der nämlichen Methode haben. Um das Problem leichter lösen zu können,
wird einfach einer der Begriffe gestrichen. Die eine Auffassung verneint die

Welt, die andere den Geist als Subjekt des Wissens. Beide berauben die
Erkenntnis jeglichen Sinnes! Wenn einem daran gelegen ist, nicht eine Theorie
zu konstruieren, sondern zu erfahren, in welcher Situation der Mensch sich
tatsächlich befindet, so wird man sich kaum fragen, wie es komme, dass die
Welt überhaupt erkennbar sei, sondern wie der Mensch die Welt effektiv
erkennt, und man wird gezwungen sein, die Existenz einer Welt anzuerkennen,
die das Denken transzendiert, wie auch eines Denkens, das, weit entfernt, bloss

eine Widerspiegelung der Welt zu sein, sich mit ihr befasst, um sie zu
erkennen und sie gleichzeitig zu verwandeln. So dachte Descartes. Es ist
charakteristisch, dass Lenin in seinem Buch diesen Philosophen nicht einmal
erwähnt. Es ist kaum zu bezweifeln, dass auch Marx so dachte. Dem wird man
entgegenhalten, dass Marx sich nie gegen die Lehre Engels' ausgesprochen
hat, wie dieser sie in seinen Schriften darlegt; dass er den Anti-Dühring im
Manuskript las und ihm zustimmte. Aber dies bedeutet einzig, dass Marx
sich nie die Zeit nahm, diese Probleme gründlich genug zu überdenken, um
sich klar bewusst zu werden darüber, was ihn von Engels trennte. Das ganze
Werk Marxens atmet einen Geist, der mit dem groben Materialismus Engels'
und Lenins unvereinbar ist. Nie betrachtet er den Menschen als einfachen

259



Teil der Natur, sondern, in Berücksichtigung der Tatsache, dass er frei handeln
kann, als ein im Widerspruch zur Natur stehendes Wesen! In einer Studie
über Spinoza wirft er diesem ausdrücklich vor, den Menschen mit der Natur
zu identifizieren, die ihn einschliesst, statt ihre Gegensätzlichkeit hervorzuheben!

In seinen «Thesen zu Feuerbach» schreibt er: «Der Hauptirrtum aller
materialistischen Lehren, die bis heute verkündet wurden, jene von Feuerbach

inbegriffen, besteht darin, dass die Wirklichkeit, das Anschauliche, einzig
unter dem Gesichtswinkel des Objektes, der Vorstellung, betrachtet wird,
statt als gefühlsgeladene, menschliche Aktion, als Praxis, und zwar auf eine

subjektive Art. So kommt es, dass der Bereich des aktiven Tuns, durch den
Idealismus, — freilich auf sehr abstrakte Weise —, im Gegensatz zum Materialismus

gepflegt wurde; durch einen Idealismus, der, wohlverstanden, das

aktive, gefühlsgeladene Tun, als solches, gar nicht kennt.» Wenn diese

Formulierung auch reichlich obskur ist, so sagt sie doch immerhin deutlich, dass

es darum geht, eine Synthese zu schaffen von Idealismus und Materialismus,
und zwar eine Synthese, in welcher der radikale Antagonismus zwischen
passiver Natur und menschlichem Tun aufrechterhalten bleibt. In Wahrheit
lehnt Marx die Vorstellung eines reinen Denkens, das sich ausserhalb jeder
Kontaktnahme mit der Natur abspielen würde, unmissverständlich ab. Aber
es besteht keine Übereinstimmung zwischen einer Doktrin, die den Menschen

zum einfachen Produkt der Natur macht, das Denken auf ein Widerspiegeln
reduziert, und einer Lehre, die die Wirklichkeit aufzeigt, wie sie anlässlich
der Kontaktnahme des Denkens mit der Welt erscheint, oder in jenem Tun,
durch das der Mensch die Welt in seinen Griff zu bekommen versucht. Mit
dieser Einstellung gilt es den historischen Materialismus zu interpretieren.
Wie Marx es in seiner «Deutschen Ideologie» ausführlich darlegt, ist er der
Auffassung, dass die Vorstellungen, die sich die Menschen unter bestimmten
technischen, wirtschaftlichen und sozialen Bedingungen machen, der Art und
Weise entsprechen, wie sie auf die Natur einwirken, indem sie so ihre eigenen
Daseinsbedingungen schaffen. Von dieser Auffassung gilt es den eigentlichen
Begriff der Proletarischen Revolution abzuleiten. Denn das eigentliche Wesen
des kapitalistischen Regimes besteht — Marx hat dies mit aller Deutlichkeit
gezeigt — in «einer Umkehrung des Verhältnisses zwischen Subjekt und
Objekt». Einer Umkehrung, die durch die Unterordnung des Subjektes unter
das Objekt provoziert wird, das heisst, «des Arbeiters unter die materiellen
Bedingungen der Arbeit». So kann die Revolution keinen anderen Sinn
haben, als dem denkenden Subjekt das Verhältnis zurückzugeben, das es der
Materie gegenüber beanspruchen darf, indem es ihm die Herrschaft sichert,
die es über sie auszuüben bestimmt ist. — Es ist durchaus nicht verwunderlich,
dass die bolschewistische Partei, deren Organisation ja seit Anfang auf der
Subordination des Einzelnen beruhte und die, einmal an die Macht gelangt,
den Arbeiter nicht weniger zum Sklaven der Maschine degradierte als der

Kapitalismus, sich aber für die naive materialistische Lehre Engels' entschied

statt für die Philosophie von Marx. Es ist auch nicht verwunderlich, dass sich

240



Lenin mit einer rein polemischen Abwehr begnügte und es vorzog, seine

Widersacher durch allerhand Schwierigkeiten zu verwirren, statt einwandfrei
zu zeigen, wie seine materialistische Theorie es ermöglicht hätte, analoge
Schwierigkeiten zu verhüten! Ein Zitat aus dem «Anti-Dühring» befreit ihn
von allen Untersuchungen. Dadurch jedoch, dass er mit Verachtung von den
«seit langem widerlegten Irrtümern Kants» spricht, kann er nicht verhindern,
dass «die Kritik der reinen Vernunft» — trotz ihrer Lücken — für einen jeden,
der über das Erkenntnisproblem nachdenken will, unvergleichlich instruktiver

bleibt als der «Anti-Dühring», und fordert es nicht zum Lachen heraus,
wenn er, der den «Dialektischen Materialismus» stets als eine vollständige,
allen Situationen gewachsene Doktrin anruft, in einem Fragment über
Dialektik bekennen muss, dass man sich begnügt hat, die Dialektik zu
popularisieren, nicht aber sich bemüht hat, ihre Richtigkeit durch die Geschichte
der Wissenschaft zu verifizieren!

Man muss schon sagen: dieses Werk Lenins ist ein recht bemühendes
Zeichen in bezug auf den theoretischen Mangel in der Arbeiterbewegung. Und
es geht nicht an, sich damit zu trösten, dass die politische und soziale Aktion
wichtiger ist als die Philosophie. Die Revolution muss geistiger Natur sein,
mindestens so sehr wie sozialer, und die rein theoretischen, spekulativen
Gedanken erfüllen eine Aufgabe, die sich nicht umgehen lässt ohne die Gefahr,
solchermassen alles andere zu verunmöglichen. Alle authentischen Revolutionäre

haben erfasst, dass eine wahre Revolution ein Minimum von echtem

Winsen der ganzen Bevölkerung voraussetzt. In dieser Hinsicht besteht eine

völlige fJbereinstimmung zwischen Blanqui, der den Kommunismus als

unmöglich taxiert, bevor man überall «für eine grundlegende Aufklärung»
gesorgt hat, ferner Bakunin, der eine «völlige Einheit von Wissenschaft und
mittelbarem, reellem Leben» postulierte, und Marx, für welchen der Sozialismus

vor allem «die Überwindung der entwürdigenden Arbeitsteilung in
intellektuelle Arbeit und Handarbeit» darstellte! Es macht jedoch den
Anschein, als gebe man sich keine Rechenschaft über die Bedingungen einer
solchen Transformation! Alle Bürger bis zum Alter von 18 oder 20 Jahren
ins Gymnasium oder an die Universität zu schicken, wäre ein schwaches, ja,

sagen wir es offen, völlig unwirksames Heilmittel gegen das Übel, unter dem
wir leiden. Handelte es sich darum, die Wissenschaft zu popularisieren, so wie
sie uns von den Gelehrten geboten wird, so wäre das eine einfache Sache. Aber
die heutige Wissenschaft lässt sich nicht vulgarisieren, höchstens ihre Resultate

; aber damit würden wir die, die wir aufzuklären wähnen, zwingen, zu
glauben, ohne zu wissen! Und was die Methodik anbelangt, die den Kern der
Wissenschaften ausmacht, so ist sie, ihrem Wesen nach, dem Laien
unzugänglich und in der Folge auch selbst den Gelehrten, die durch die Spezialisation

ausserhalb ihrer sehr engen Domäne auch zu Laien -werden. Somit

muss, wie der Arbeiter in der modernen Produktion den materiellen
Arbeitsbedingungen, das Denken in der wissenschaftlichen Forschung sich heute
den erworbenen Resultaten der Wissenschaft unterziehen. So kommt es, dass

241



die Wissenschaft, die bestimmt war, alles klar verständlich zu machen und
alle Mysterien zu verscheuchen, selber zum Mysterium par excellence
geworden ist. Und leider so sehr, dass die Undurchdringlichkeit, ja das Absurde
heute in einer wissenschaftlichen Theorie als Ausdruck ihrer Tiefgründigkeit
gilt. Die Wissenschaft ist zur modernsten Form des menschlichen Bewusstseins

geworden, des Menschen, der sich noch nicht wiedergefunden hat, oder der
sich wieder verloren hat, wie es Marx so treffend von der Religion behauptet.
Und ohne Zweifel eignet sich die Wissenschaft recht gut dazu, unserer
beständig bürokratischer werdenden Gesellschaft als Religion zu dienen, wenn
es zutrifft, wie Marx es in jungen Jahren schrieb, dass «die allgemeine Seele

des Bürokratismus das Geheimnis, das Mysterium ist, und zwar in seinem
Innern durch die Hierarchie, und nach Aussen durch die Verschlossenheit
ihrer Körperschaft». Ganz allgemein betrachtet hat jedes Privileg, und folglich

jede Unterdrückung, als Voraussetzung das Bestehen eines den Arbeitermassen

unzugänglichen Wissens; diese sind folglich gezwungen zu glauben,
wie sie verpflichtet sind zu gehorchen, ln unsern Tagen vermag die Religion
diese Rolle nicht mehr zu spielen, die Wissenschaft ist an ihre Stelle getreten.
Infolgedessen muss die bekannte Formulierung Marx' betreffend die Kritik
der Religion als Voraussetzung jeglicher Kritik auch auf die moderne Wissenschaft

angewendet werden. Der Sozialismus ist überhaupt nicht denkbar,
solange die Wissenschaft nicht von ihrem Mysterium befreit ist.

Descartes hatte seinerzeit gewähnt, eine völlig geheimnislose Wissenschaft

begründet zu haben; das heisst, eine Wissenschaft mit einer so einheitlichen
und einfachen Methode, dass selbst ihre kompliziertesten Teile wohl umfangreicher,

aber keineswegs schwerer zu verstehen wären als ihre einfachsten

Teile; wo folglich ein jeder imstande wäre zu verstehen, wie jene Resultate
erarbeitet wurden, die selber zu erreichen es ihm an Zeit gebrach. Wo jedes

Resultat zusammen mit der Methode gegeben wäre, die es zu erfinden
erlaubte, so dass jeder Schüler das Gefühl hätte, die Wissenschaft wieder neu
entdeckt zu haben. Der gleiche Descartes hatte das Projekt einer Kunst- und
Gewerbeschule entworfen, wo jeder Handwerker in die Lage versetzt werden
könnte, sich über die theoretischen Grundlagen seines Faches aufklären zu
lassen. Auf dem Gebiet der Bildung erwies sich Descartes als ein besserer Sozialist,

als es alle Jünger Marx' je gewesen sind. Indessen hat er nur wenig von dem

verwirklicht, was ihm vorschwebte, und aus Eitelkeit ist er sich selber untreu
geworden, als er seine bewusst schwerverständliche «Geometrie» publizierte.
Nach ihm findet man kaum mehr einen Gelehrten, dem es eingefallen wäre,
seine eigenen Privilegien zu unterholzen! Und was die Intellektuellen der

Arbeiterbewegung anbetrifft, haben sie nie daran gedacht, sich an eine dringend

notwendige Aufgabe heranzumachen; freilich eine überwältigende
Aufgabe, die eine Kritik der gesamten Wissenschaft in sich schliesst, und nicht
zuletzt der Mathematik, wo die Quintessenz des Mysteriums sich verborgen
hält. Aber diese Aufgabe stellt sich unabweisbar aus dem Begriff des Sozialismus

selbst heraus! Ihre Verwirklichung, unabhängig von den äusseren Be-

242



dingungen und von der Lage der Arbeiterbewegung, hängt ausschliesslich

von jenen ab, die es wagen werden, sie in Angriff zu nehmen. Sie ist letzten
Endes so bedeutsam, dass ein in dieser Richtung unternommener Schritt für
die Menschheit und das Proletariat nützlicher wäre als manch ein Sieg auf
dem Gebiet der Aktion. — Die Theoretiker der sozialistischen Bewegung
jedoch, wenn sie die Domäne der praktischen Aktion verlassen oder wenn sie

die eitle Vielgeschäftigkeit inmitten der Tendenzen, Fraktionen und
Unterfraktionen, die ihnen die Illusion wirklichen Handelns verschafft, aufgeben,
sind keineswegs darauf erpicht, die Privilegien der intellektuellen Kaste
preiszugeben. Tm Gegenteil; sie arbeiten an einer komplizierten und geheimnisvollen

Doktrin herum, die der bürokratischen Unterdrückung inmitten der
Arbeiterbewegung als Begründung gilt. In diesem Sinne ist die Philosophie,
wie Lenin behauptet, tatsächlich eine Parteiangelegenheit.

«Das bittere Erbe»

Bemerkungen zu einem Buch

Arthur M. Schlesinger (50), Politologe und Historiker, nach langjähriger
Professur an Amerikas renommiertester Hochschule, der Harvard-Universität,
nunmehr Inhaber eines der höchstdotierten Lehrstühle an der City University
von New York, Verfasser zahlreicher Werke politischen und geschichtlichen
Inhalts, Sonderberater von und Redenschreiber für zwei USA-Präsidenten, legt
ein neues Buch «Das bittere Erbe — Vietnam — Prüfstein der Demokratie»
vor. Ursprünglich für den amerikanischen «Hausgebrauch» gedacht, hat er es

nur zögernd zur Übersetzung freigegeben, wissend, dass das von ihm behandelte

Problem nicht mehr nur «Streit in der Familie», sondern Angelegenheit
der ganzen Welt geworden ist.

Schlesinger ist unbeirrbarer Antikommunist und fragloser Akzeptierer
westlich-kapitalistischer-liberaler Grundwahrheit, wie Wolfgang J. Helbich in
seiner Einführung feststellt. Aber gerade diese Tatsachen sind es, die ihm ein
Unbedenklichkeitszeugnis ausstellen, gegen das auch jene nicht aufzukommen
vermögen, welche sich in der Vietnam-Frage nach der Bleihammermethode
zur Gleichung «USA-Befürworter Demokrat, USA-Kritiker Kommunist»
bekennen.

Der politische Standort des Autors macht verständlich, wenn er die
Vorgeschichte der heutigen Situation als «eine Tragödie ohne Bösewichter»
dargestellt haben möchte, in die Amerika mit winzigen Schritten hineingeschlittert

ist. Tatsache ist immerhin, dass am Anfang nicht der Seato-Pakt,
ein vages Versprechen von Präsident Eisenhower an die Adresse von Diktator
Diem und die Entsendung von einigen «Beratern» standen. Feststeht, dass

sich die USA schon lange vorher in die inneren Verhältnisse Vietnams
einmischten. So, als die Begierung Truman die französischen Anstrengungen, die

245



Kontrolle über das Land -wieder zu erhalten, nicht nur unterstützte, sondern
mit der Deckung von zwei Dritteln der Militärausgaben auch finanzierte.
Feststeht ferner, dass die USA das an der Genfer Konferenz vom 20. Juli 1954

abgeschlossene Abkommen nicht unterzeichneten und mithalfen, südlich der
Waffenstillstandslinie einen separaten Staat zu errichten. Diese wenigen
Fakten beweisen, das Amerika seine Etablierung in Vietnam von langer Hand
vorbereitet und schliesslich mit militärischer Gewalt durchgesetzt hat.

In einem weiteren Vergleich, mit dem er sich des Beispiels vom Menschen

bedient, der immer tiefer in einen Sumpf gerät, indem er glaubt und sich
einreden liess, es handle sich nur um einen seichten, rasch zu durchquerenden
Morast mit festem Grund darunter, kommt Schlesinger der Wahrheit schon

näher; es ist darum verdienstvoll, wenn er auf die Erkennung dieses Irrtums
und anderer drängt und Lösungen zu ihrer Beseitigung vorschlägt. Er hat dafür
bemerkenswerte Beweise zur Hand, die durchaus geeignet sind, auch bei uns
grassierende Geschichtsfälschungen zu liquidieren.

Beweis Nr. 1: Es ist nicht wahr, dass Vietnam aus zwei Staaten besteht, von
denen der eine den andern arglistig angriff. In Wirklichkeit ist das Land ein
durch das Genfer Abkommen vom Jahre 1954 auf dem Papier durchschnittenes

Kraftfeld, in dem der Bürgerkrieg tobt. Es wäre demzufolge auch dann
ein Bürgerkrieg, wenn er, was indessen nicht der Fall -war, von Hanoi
angezettelt "wäre. Er begann im Süden selber, und der Norden mischte sich erst
später, langsam und vorsichtig ein, wobei er aber genau mit der amerikanischen

Intervention im Verhältnis von 1:10 Schritt hielt. Damit ist aber auch
der Nachweis geleistet, dass es falsch ist, zu glauben, der Krieg könne und müsse

im Norden entschieden -werden. Gleichgültig in welcher Form, würde er im
Süden weitergehen, selbst wenn man den Rat eines USA-Generals,
«Nordvietnam müsse zurück in die Steinzeit bombardiert werden», befolgte.

Was die Amerikaner mit erschreckender Konsequenz tun. Schon heute werfen

ihre Bomber über das unglückliche Land im Monat eine höhere Tonnenzahl

Sprengstoff ab, als sie im Zweiten Weltkrieg monatlich bei den Luftangriffen

auf Europa und Afrika zusammen verwendeten. Vor kurzem töteten
oder verletzten ihre Bomben über hundert Zivilisten in einem Dorf im
Mekong-Delta, lediglich auf den Verdacht hin, dass zwei Züge Vietcong sich
dort aufhielten, was nicht zutraf. Und ein ausländischer Militärbeobachter
beschreibt anschaulich eine «kleine Operation», bei der die amerikanische
Artillerie einen zweihundert Meter breiten Streifen zwischen dem Dschungel
und dem Drahtverhau mit nicht weniger als 21000 Granaten belegte. Mit
solchen Methoden, so Schlesinger, machen die USA das angeblich von ihnen
in Vietnam anvisierte Ziel zunichte, nur weil von der Zerstörung der
südvietnamesischen Sozialstruktur der Kommunismus profitieren wird und China
mühelos die Kontrolle über Vietnam gewinnen könnte. In früheren Zeiten
haben mongolische Herrscher asiatische Völker zuerst geplündert und
niedergemetzelt, bevor sie sie unterwarfen. In Vietnam hätten dann die Amerikaner
den ersten Teil der Arbeit bereits verrichtet.

244



Beweis Nr. 2: Die amerikanische Konzentration auf Vietnam fordert einen
erschreckenden Preis. In der Innenpolitik kommt alles zum Stillstand, weil
Vietnam monatlich über anderthalb Milliarden Dollar verschlingt. L. Johnson

war im Begriff, sich mit seiner Vision der Great Society in der Geschichte
einen Platz als einen der grossen Präsidenten zu sichern; doch von Trostgesten
abgesehen, ist die Great Society heute tot. Das Ringen um gleiche Chancen
für den Neger, der Krieg gegen die Armut, der Kampf für die Rettung der
Städte, die Verbesserung der Schulen, das alles muss um Vietnam willen
darniederliegen. Und ausserdem erscheinen bereits wieder mahnende Vorzeichen
eines neuen McCarthyismus an der Wand.

Beweis Nr. 3: Eine von der Opinion Research Corporation im Herbst 1966

in Westeuropa durchgeführte Umfrage, unter welchem Präsidenten —

Eisenhower, Kennedy oder Johnson — das amerikanische Prestige am grössten
gewesen sei, hatte folgende Ergebnisse: Kennedy 74 Prozent, Eisenhower 11

Prozent, Johnson 2 Prozent. Was als Verlässlichkeit amerikanischer Zusicherungen

demonstriert werden soll, hat die systematische Aushöhlung des

Glaubens an die Integrität und Zielsetzung der USA zur Folge. Damit wird
aber auch der amerikanischen Überzeugung von der Allgerechtigkeit und
Allwissenheit ein tödlicher Stoss versetzt. Immer mehr Leute kommen zur
Überzeugung, dass es von den Amerikanern vermessen ist, zu glauben, man könne
der Weltgeschichte befehlen, wie sie sich abzuwickeln habe, und dass lange nicht
alles gut ist, was sie als gut bewerten. Auf alle Fälle ihr uralter Messianismus

nicht, der in Asien ein amerikanisches Ebenbild entstehen lassen will, das

nach dem angestrebten totalen Sieg, der ohnehin nicht errungen werden kann,
aus einer Wüste bestehen würde.

Um aus diesem Dilemma herauszukommen, schlägt Schlesinger verschiedene

Möglichkeiten vor. Dass es nach ihm nur ein Mittelweg sein kann, ist
wiederum verständlich. Aber eine Alternative darunter ist durchaus realistisch:
Aufgabe der Bombardierungen von Nordvietnam. Damit identifiziert er sich

mit den Forderungen von Hanoi in einem wesentlichen Punkte, dessen

Erfüllung die weitere Entwicklung der Ereignisse massgeblich beeinflussen
könnte. Es ist nun an den USA, auf diese Stimme zu hören. Entweder sind ihre
Verantwortlichkeiten bereit, ihr zu folgen, oder sie ziehen es, weiterhin in der

Verblendung verharrend, vor, dem blutigen Phantom des Sieges nachzujagen
auf die Gefahr hin, dass die ganze Welt in diesen apokalyptischen Strudel
gerissen werden kann. Erwin A. Lang

245


	Literatur

