
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 46 (1967)

Heft: 3

Artikel: Der Vietnamkrieg und die Intellektuellen

Autor: Hilty, H.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Zwei Lösungsmöglichkeiten für das geschichtliche Grundproblem
unserer Bewegung bieten sich an. Die eine Lösung ist die schon erwähnte
Anpassung an den gesellschaftlichen Intcgrationsprozess und die Preisgabe

des Sozialismus; die zweite Lösung ist die Teilnahme am Integra-
tionsprozess und die bewusste Einbeziehung dieser Tätigkeit in das
geschichtliche Ringen um den Sozialismus. Die Voraussetzung für diese
sozialistische Lösung ist nicht eine andere Politik, sondern eine andere, eine
wirklich sozialistische Bewusstseinshaltung und erst von ihr ausgehend die
Ausarbeitung eines neuen politischen Konzepts des demokratischen
Sozialismus.»

Der Parteitag der SPOe hat wieder einmal deutlich gezeigt, welche
Bedeutung Presse und Propaganda heute haben, und dass es nicht gleichgültig

ist, die Instrumente dazu dem Gegner zu überlassen.

Dr. H. R. Hilty
Der Vietnamkrieg und die Intellektuellen

Ansprache, gehalten anlässlich der Kundgebung gegen den

Krieg in Vietnam, am 4. Februar 1967 im Volkshaus Zürich.

Liebe Mitbürgerinnen und Mitbürger,
Als im November 1965 eine Erklärung gegen den Krieg in Vietnam

erstmals auch schweizerische Unterschriften trug, waren es die
Unterschriften des Schriftstellers Max Frisch und des Architekten Max Bill. Es

folgten Anfang 1966 die Erklärung des «Komitees zur Information über
den Vietnamkrieg» und die sogenannte «Erklärung der 51». Bei den
Unterzeichnern dieser Erklärungen standen einer Minderzahl von Politikern
— darunter allerdings und erfreulicherweise die Zürcher Nationalräte
Arnold, Lang und Schütz und der Zürcher Kanlonsrat Rosenbusch — eine
Mehrzahl von Schriftstellern und Publizisten, Künstlern, Geistlichen und
Wissenschaftern gegenüber. Ähnlich war es in der Bundesrepublik Deutschland,

ähnlich in den Vereinigten Staaten selber, wo vor allem von den

Universitäten, von unabhängigen Publizisten und von den «Eg Heads»,
den «Eierköpfen» unter den Politikern Kritik an der Kriegführung in
Vietnam angemeldet wurde.

Ich habe die Ehre, an dieser Stelle und bei diesem Anlass, der von
Vertretern unserer jungen Generation mit bestem Willen und mit ermutigendem

Elan vorbereitet worden ist, im Namen der in der Frage des Vietnamkrieges

engagierten Intellektuellen zu sprechen. Wenn ich das tue, muss
ich mir die Frage stellen: Wie kommen wir dazu, den Mächtigen dieser

Welt am Zeug zu flicken?
Es gibt auf diese Frage Antworten allgemeiner Art, etwa: auch der

Intellektuelle sei Staatsbürger und als solcher für das politische Geschehen

mitverantwortlich; oder: auch der Intellektuelle sei schliesslich mit be-

89



droht, falls sich die Welt in einen atomaren Selbstmord stürze, und deshalb
berechtigt, zu warnen.

Es gibt überdies ein paar ganz spezifische Antworten.
Ich habe vorhin von den Intellektuellen in unserm Land, in der

deutschen Bundesrepublik und in den Vereinigten Staaten gesprochen. Zwar
sind auch in Frankreich, Grossbritannien und Italien — um hier nur von
den «westlichen» Ländern zu sprechen — Intellektuelle unter den
streitbarsten Kritikern der amerikanischen Vietnampolitik. Ich erinnere an
Sartre und Russell. Ich erinnere an die Friedensbemühungen des Papstes.
Aber wir müssen ehrlicherweise zugeben, dass in diesen Ländern auch unter

Politikern das Unbehagen an der amerikanischen Führung und der
Wille zur Vermittlung deutlich zu Wort kommen. Selbst General de Gaulle
denkt nicht viel anders als Sartre über Johnsons Krieg; nur hat er auf seine
Art darauf reagiert, als Politiker: mit der Desintegration der NATO.

Und dieser Seitenblick erlaubt vielleicht den Schluss, dass bei uns oder
in Deutschland oder in den Vereinigten Staaten selber nur deshalb die
Intellektuellen so einseitig den grössten Teil der Last der Anklage gegen
eine den Weltfrieden bedrohende Kriegführung tragen, weil die andern
Kräfte in diesen Ländern — im Gegensatz etwa zu Frankreich — aus
wirtschaftlichen Interessen lieber schweigen. Die wirtschaftlichen Interessen
brauchen nicht direkt Aktien bei amerikanischen Rüstungsfirmen zu sein
oder die Befriedigung darüber, class Vietnam heute aus dem Reismarkt
ausgeschaltet ist. In einer Zeit weltwirtschaftlicher Verflochtenheit können

sich die wirtschaftlichen Interessen in Überlegungen vertrackterer Art
ausdrücken, etwa: wäre die amerikanische Industrie nicht so stark in die

Rüstung eingespannt, würde sie auf andern Gebieten zu einer schärfern
Konkurrenz für die europäische Industrie; oder: stände nicht beinah eine
halbe Million junger Amerikaner in Südostasien unter den Waffen, müsste
die Arbeitslosigkeit in den Vereinigten Staaten zunehmen und das schlösse

die Gefahr einer Wirtschaftskrise in sich, die auch Europa mit betreffen
könnte.

Gegenüber solchen egoistischen und kurzsichtigen Überlegungen aus

wirtschaftlichem Interesse ist das Engagement des Intellektuellen das

genaue Gegenteil. Es mag sich im Ganzen an utopischen Leitbildern einer
friedlichen und freiheitlichen Weltordnung orientieren, im konkreten
historischen Einzelfall aber bedeutet das Engagement der Intellektuellen
je und je eine Unterstützung jener Politiker und auch jener Volkswirt-
schafter, die ohne vordergründige und kurzfristige Interessen, ja vielleicht
entgegen solchen Interessen, auf weitere Sicht die Verbesserung,
Vermenschlichung der Ordnungen unserer Welt im Auge haben.

Der engagierte Intellektuelle will nicht im luftleeren Raum schönen

gedanklichen Planspielen nachhängen, will nicht eine Politik auf eigene
Faust — und ohne «Procura» — betreiben. Aber er möchte, dass zum
Beispiel den Bemühungen des UNO-Generalsekretärs U Thant die nötige Be-

90



achtung und Nachachtung zuteil wird, weil sich in seinen Vorstellungen
ein politisches Denken jenseits vordergründiger partikularer Interessen
manifestiert. Er möchte, es würde endlich der volkswirtschaftlichen
Binsenwahrheit nachgelebt, dass nichts auf der Welt volkswirtschaftlich
unproduktiver ist als Krieg und dass es sich deshalb auf die Dauer niemals
bezahlt macht, vor momentanen Strukturkrisen einer nationalen
Wirtschaft in die Kriegsproduktion zu flüchten; Inflation und Krise werden
später nur um so härter treffen.

Der Typus des engagierten Intellektuellen ist ein Kind der Aufklärung
und ein Verfechter jeder Art von Aufklärung. Es bedrückt ihn deshalb
besonders, mitanschen zu müssen, wie Staaten, die aus dem Geist der
Aufklärung die Grundlagen ihrer politischen Ordnung geschöpft haben, diesen

Grundlagen zuwiderhandeln, wie Frankreich gegenüber der algerischen

Befreiungsbewegung, wie die Vereinigten Staaten gegenüber dem
Volk von Vietnam. Er stand immer auf der Seite derer, die die Grundrechte

der menschlichen und staatlichen Selbstbestimmung, wie sie einst
in der Unabhängigkeitserklärung der Vereinigten Staaten von Amerika
und in der Französischen Revolution ausgesprochen wurden, verteidigen:
gegenüber jeder Art von imperialistischem Machtdenken, jeder Art von
Fremdherrschaft, jeder Art von Polizei- und Obrigkeitsstaat. So haben die
engagierten Intellektuellen auf der Seite der spanischen Republikaner und
auf der Seite der um ihre Unabhängigkeit ringenden Algerier gestanden.
Sie wirkten in der französischen und italienischen Resistance. So rufen
sie heute nach Frieden und Selbstbestimmung für das Volk von Vietnam,
gemäss dem Wort Albert Camus': «Wir Schriftsteller des 20. Jahrhunderts
müssen wissen, dass unsere einzige Rechtfertigung, wenn es eine gibt, darin
bestellt, nach bestem Können für die zu sprechen, die es nicht vermögen.»

Der engagierte Intellektuelle stand in diesen zweihundert Jahren, seit
der Geist der Aufklärung politisch zu wirken begann — und oft schon vorher,

in der naturrechtlich begründeten Freiheitsbewegung der italienischen

Städte im Spätmittelalter, von der aus auch Impulse zur Gründung
der Eidgenossenschaft kamen, oder in den Bauernkriegen des 16. Jahrhunderts

— immer wieder auf der Seite derer, die für persönliche und staatliche

Selbstbestimmung kämpften und vielleicht ihr Wollen nicht
auszusprechen vermochten. Niemals sah der engagierte Intellektuelle seinen

Widerpart im Nicht-Intellektuellen, etwa im Arbeiter oder Bauern,
sondern im Bildungsbourgeois, dem schöne Gefühle von nationaler Ehre,
ständischer oder rassischer Überlegenheit und privatem Prestige wichtiger

waren als Aufklärung, und der allzu oft mit diesen schönen Gefühlen
nackte ausbeuterische Interessen kaschierte. Wenn es immer wieder zu
einer gemeinsamen Front der engagierten Intellektuellen und der Arbeiter
kam, so darum, weil beide ihre Freiheit und den Weg zu Frieden und
Gerechtigkeit bedroht sahen durch das gleiche bourgeoise Milieu, das —
abgeschirmt durch romantische Innerlichkeit, nationale Mystik und den Fe-

91



tisch des Privateigentums — das Geschäft der skrupellosen Ausbeutung und
Ausrottung betrieb, heisse die konkrete Form dann Nationalismus,
Imperialismus, Kolonialismus, Faschismus, Antisemitismus, Fremdenhass,
Antikommunismus oder «Moralische Aufrüstung», diese neueste Form der
Gegen-Aufklärung.

Es mag für gewisse Leute erhebend sein, den Fall-Out atomarer,
biologischer und chemischer Kriegführung durch den Sing-out einer verführten

Jugend zu begleiten. E'ür den, der historisch denkt, ist es dagegen ein
Zeichen der Ermutigung, zu sehen, wie im politischen Bewusstsein Frankreichs

— trotz bonapartistischer, imperialistischer, kolonialistischer
Zwischenspiele, ja trotz bonapartistischer Allüren der gegenwärtigen Staatsführung

— die Russische Oktoberrevolution als ein Kind der Französischen
Revolution und selbst die Roten Garden im heutigen China als geistige
Nachfolger der Jakobiner erkannt werden. Eine solche historische Sicht
— mit den Lehren, die sich daraus ergeben — führt eher zu einer
sachgerechten und praktikablen Politik, zum Beispiel Südostasien gegenüber,
als jene pseudomoralische, historisch durch nichts zu rechtfertigende
Gleichsetzung von Kapitalismus mit Freiheit und Kommunismus mit
Unfreiheit, die in den letzten zwanzig Jahren die Triebfeder des Kalten Krieges

und immer wieder die Ausrede für neokolonialistische Aktionen war
— von beiden Seilen, aber in Südostasien doch viel massiver von Seiten
der sogenannten Freien Welt.

Das Widerspiel von Freiheit und Unterdrückung gibt es heute sowohl
in nichtkommunistischen wie in kommunistischen Staaten, und es nimmt
hier wie dort allzu oft tragische Formen an. Es würde sich aber lohnen,
einmal bei der Beobachtung zu verweilen, dass für den Marxisten der Übergang

vom Sozialismus zum eigentlichen Kommunismus genau dasselbe
beinhaltet, was man im Westen Demokratisierung und Liberalisierung nennt:
nämlich ein grösseres Mass an persönlicher Freiheit, im Rahmen einer
Brüderlichkeit, die zu einem Zeitpunkt, da die alten (feudalistischen und
kapitalistischen) Vorrechte nicht mehr virulent sind, an die Stelle blosser

Gerechtigkeit treten kann. Das mag — angesichts mancher, heute noch

praktizierter Methoden der Machtausübung — utopisch klingen. Aber dieser

utopische Horizont schliesst die Hoffnung in sich, dass sich der Wunsch
der Menschen nach Freiheit und Frieden auf der ganzen Welt — sagen
wir einmal: — koordinieren lassen müsste. Und zum mindesten Hesse sich
daraus die Lehre ziehen, dass wir den dekolonialisierten Völkern die Chance,

ihre eigene Freiheit zu finden, nur dadurch geben können, dass wir
jeder Form von kolonialer Machtpolitik endgültig absagen.

Genau in diesem Sinne hatte Johnson 1961, als er als Vizepräsident im
Auftrag Kennedys Südostasien bereiste, seinem Chef im Weissen Haus
berichtet: «Das Eingreifen amerikanischer Kampftruppen ist nicht nur nicht
erforderlich, es ist auch nicht wünschenswert. Möglicherweise verstehen
die Amerikaner nicht ganz den subtilen Punkt, dass Völker, die bis vor

92



kurzem unter Kolonialherrschaft standen, nicht viel übrig haben für
Regierungen, die eine so baldige Rückkehr westlicher Truppen erbitten oder
hinnehmen.» Und als das Regime Diem nicht aufhörte, amerikanische
Truppenhilfe zu fordern, sagte Kennedy: «Sie wollen ein amerikanisches
Truppenkontingent. Sie sagen, es sei nötig, um die Moral wiederherzustellen.

Aber es würde genau so gehen wie in Berlin. Die Truppen marschieren

ein, die Kapellen spielen, die Menge jubelt — und vier Tage später
ist alles vergessen. Dann heisst es, wir müssen mehr Truppen schicken. Es
ist wie beim Trinken: Die Wirkung des ersten Glases lässt bald nach, und
man braucht noch ein Glas.» Noch in der Wahlkampagne von 1964 hat
es Johnson — entgegen seinem Rivalen Goldwater — strikte abgelehnt,
den Vietnamkrieg auszuweiten, zum Beispiel durch Bombardierungen auf
Nordvietnam.

Hier stehen wir vor einem der beklemmendsten Aspekte des
Vietnamproblems. Vor wenigen Jahren noch konnten gerade die engagierten
Intellektuellen mit Floffnung auf die Vereinigten Staaten blicken. Da war
mit John F. Kennedy ein Mann Präsident geworden, der in mancher Hinsicht

einer von ihnen war. Die Vereinigten Staaten unter Kennedy schienen

ein Motor der Entspannung. Mit Entschiedenheit meisterte Kennedy
schon 1961 die Laos-Krise; er führte sie zum einzigen vernünftigen und
praktikablen Schluss: zu einem neutralen Laos. Nachdem die Schweine-
buchtepisode ihm die Unzuverlässigkeit und Überheblichkeit militärischer
und geheimdienstlicher Berater in bezug auf Kuba entlarvt hatte, meisterte
er auch die kubanische Raketenkrise von 1962 mit klarer, keine Schwäche

zeigender und doch eindeutig auf Entspannung zielender Bestimmtheit.
Für Vietnam zeigte sich die Fehleinschätzung der Militärs erst mit dem
Sturze Diems. Und erst jetzt, nach diesem erneuten «Schweinebucht-Effekt»,

nahm das Problem Vietnam Kennedy persönlich voll in Anspruch;
er wollte es nun nicht mehr den Militärs überlassen, sondern eine
politische Lösung erarbeiten — so berichten es seine engsten Berater, wie
Arthur M. Schlesinger. Aber wenige W'ochen nach dem Sturze Diems war
Kennedy tot. Und Johnson hat entgegen seinen klaren Wahlversprechen
den Konflikt in weltgefährdender Art ausgeweitet. W7ar er zu schwach

gegenüber Militärs und Vertretern vordergründiger wirtschaftlicher
Interessen? Hatte er Angst, es könnte ihn dasselbe Schicksal erreichen wie
seinen Vorgänger, wenn er dessen Entspannungspolitik fortsetze? Wir wissen

es nicht.
Aber wir wissen: Im Zeitpunkt der Ermordung Kennedys waren in

Südvietnam etwas über zehntausend militärische Berater; in ganz Südostasien

waren höchstens 50 000 amerikanische Truppen stationiert. Heute sind es

(die in Thailand usw. stationierten Einheiten mit eingerechnet) rund
500 000. Das ist eine Verzehnfachung des Einsatzes. Aus einer fast nur
symbolischen Militärhilfe an ein Regime, das allerdings niemals einen
Rückhalt im vietnamesischen Volke halte, ist eine militärische Fremdherr -

95



schaft von mehr als kolonialistischem Ausmass geworden. Aber zur
Eskalation gehören auch die Aufnahme der Bombardierungen auf Nordvietnam

und die Anwendung und Erprobung biologischer und chemischer
Kampfmittel. Der Vietnamkrieg ist — unter Missachtung aller
völkerrechtlichen Normen, etwa der Genfer Konventionen — zum «totalen
Krieg» geworden.

Und die Vereinigten Staaten, die noch in der Aera Kennedy die
Entspannung zu fördern schienen, wurden durch diesen massiven Kampfeinsatz

auf fremdem Territorium zu der Macht, die heute den Weltfrieden

am meisten gefährdet — mehr noch als die Volksrepublik China. Deren

Engagement in Vietnam ist gering, und sie ist durch ihre innern
Spannungen zur Zeit auch zu sehr absorbiert, als dass sie massiv in den
Vietnamkrieg eingreifen könnte — es sei denn, einer ihrer Führer wolle durch
einen Krieg nach aussen die Schwierigkeiten im Innern ausschalten. Diese
Gefahr besteht (die Taktik ist im Laufe der Geschichte oft angewandt worden,

von römischen Kaisern, französischen Königen und andern). Auch
darum ist jeder Tag, den der Vietnamkrieg weiterdauert, jeder weitere
Schritt der Eskalation ein unverantwortbares Spiel mit dem Feuer des

Weltbrandes.
Was ist zu tun? Was können wir tun?
Wir können alles tun, was an humanitärer Hilfe an das heimgesuchte

Volk von Vietnam — zu beiden Seiten der Demarkationslinie — möglich
ist. Und es ist mehr möglich, als bisher geleistet wurde.

Wir können alles tun, was zur rückhaltlosen Information beiträgt, was
der Welt die Augen auftut über das wahre Gesicht dieses grauenvollen
Krieges. Es ist hierin, nicht zuletzt dank der Aufrüttelung der öffentlichen
Meinung durch die eingangs erwähnten Erklärungen, im Laufe der letzten

fünfviertel Jahre einiges besser geworden. Nachdem nun auch
amerikanische Journalisten direkt aus Nordvietnam berichten und die beschönigenden

Armee-Kommentare Lügen strafen, beginnt sich endlich eine
sachliche, differenzierte, wahrhaftige Aufklärung durchzusetzen — mühsam

genug und immer noch behindert durch wirtschaftliche Interessen.
Wir können unsere Stimme vor der Weltöffentlichkeit in dem Sinn in

die Waagschale werfen, dass wir die Vorschläge für eine Friedenskonferenz

und eine I^instellung der Feindseligkeiten, überhaupt die politischen
Leitvorstellungen, wie sie UNO-Generalsekretär U Thant, aber auch der

Papst oder amerikanische Politiker wie die Senatoren Fulbright und Mans-
field vorlegen, unterstützen und, soweit es irgend in den Möglichkeiten
eines neutralen Kleinstaates liegt, fördern. Dem Wunsche nach einer
aktiveren Neutralitätspolitik, den vorhin Nationalrat Schütz ausgesprochen
hat, schliesse ich mich gerne an. Und wir können schliesslich — um nochmals

an das Wort von Albert Camus zu erinnern — nicht müde werden

im Streben, «nach bestem Können für die zu sprechen, die es nicht
vermögen»: die vietnamesischen Beisbauern zum Beispiel.

94


	Der Vietnamkrieg und die Intellektuellen

