
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 45 (1966)

Heft: 6

Artikel: Karl Marx und das religiöse Bewusstsein

Autor: Kofler, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


45. JAHRGANG
JUNI 1966
HEFT 6 ROTE REVUE

PROF. DR. LEO KOFLER

Karl Marx und das religiöse Bewußtsein

Es gibt nicht wenige einprägsame Schlagwörter, die zu Weltberühmtheit
gelangt sind. Sie nehmen das Bewußtsein der Völker gefangen, überziehen es

mit einer unsichtbaren dünnen, aber zähen ideologischen Masse und spielen
sich mit jener Selbstverständlichkeit auf, die eben Schlagwörtern eigen ist.
Nicht selten provozieren sie die gerade entgegengesetzte der beabsichtigten
Wirkung. Und dies mit dem Effekt, daß die auf diese Weise provozierte Idee
sich ebenso ideologisch verfestigt und sich mit der gleichen kritiklosen
Selbstverständlichkeit aufspielt.

Eines der berühmtesten Schlagwörter dieser Art lautet: «Religion ist das

Opium für das Volk.» Es ist nicht genau bekannt, wann es entstanden ist.
Jedenfalls hat es seine entschiedenste Wirkung ausgeübt im revolutionären
Kampf des aufsteigenden Bürgertums des 18. Jahrhunderts, das heißt als sich
dieses darauf vorbereitete, seine große Schlacht gegen die feudalen Mächte,
und das bedeutete damals auch gegen die herrschende Kirche, zu schlagen.
Die führenden bürgerlichen Philosophen, an ihrer Spitze Diderot, Holbach
und Helvetius, waren geneigt, alles gesellschaftliche Denken entweder aus den
klimatischen Bedingungen oder aus dem egoistischen Interesse herzuleiten. In
diesem Sinne waren sie ausgesprochene Materialisten und verstanden sich
auch selbst als solche. Aus dieser für Marx längst überwundenen und scharf
kritisierten primitiv-materialistischen Position heraus vermochten sie in der
Religion nichts anderes zu erkennen als ein künstliches Produkt der in vielerlei,

besonders staatlicher und kirchlicher, Gestalt das Volk bedrückenden
gesellschaftlichen Mächte. Sie glaubten, in der Religion nichts anderes erkennen
zu müssen als ein bewußt produziertes ideologisches Gift, ein seelisch-geistiges
«Opium», zum Zwecke der Irreführung, Entnervung und Unterdrückung des

Volkes.

Daß Marx und Engels einen weitaus subtileren Materialismus vertraten
als ihre bürgerlichen Vorgänger und sie deshalb auch zum Phänomen der Religion

eine subtilere Haltung einnehmen mußten, würde allein schon die Tat-

161



sache zureichend belegen, daß sie die Fortsetzer des alten Materialismus im
19. Jahrhundert, Moleschott, Ludwig Büchner und Vogt, höhnisch als die
«naturwissenschaftlichen Reiseprediger des Materialismus» abtaten. Was die
künftige Entwicklung betraf, konnten sie nicht voraussehen, daß ihre
russischkommunistischen Nachfahren, nicht weniger der sonst gewissenhaftere Lenin
als der weitaus gewissenlosere Stalin, in Anpassung an die propagandistischen
Bedürfnisse eines zurückgebliebenen und in einer unseligen Tradition der
Kirche segelnden Landes in die Schlagwortatmosphäre des 18. Jahrhunderts
zurückfallen würden. Es ist, wie wir noch zeigen werden, keine bloße
Äußerlichkeit und kein Zufall, daß der Marxsche Ausspruch aus der «Kritik der
Hegeischen Rechtsphilosophie»: «Religion ist das Opium des Volkes» - also
des Volkes, des Volkes selbst — in die alte Version umgemünzt wurde: «Religion

ist das Opium für das Volk» — also böse Mächte haben sie bewußt für
das Volk erfunden. Und selbst wo in den stalinistischen Ländern gelegentlich
richtig zitiert wurde, widersprachen, wie aus Textstellen leicht nachzuweisen,
die interpretierenden und selbständigen Äußerungen dem von Marx Gemeinten;

sie gaben dem Gesagten die alt-materialistische Bedeutung zurück: die
Religion blieb das giftige und einlullende Opium für das Volk.

Stammte Marx aus einer jüdischen Priesterfamilie und war Engels in
seiner Jugend noch selbst einer tiefen pietistischen Religiosität verhaftet, so waren

sie der religiösen Erlebniswelt zu nahe gewesen, um sie in der vorhin
geschilderten Weise abzuwerten. Dazu kommt, daß ihre komplizierte und heute
noch in weiten Kreisen unterschätzte geschichtsphilosophische Konzeption bei
ausnahmslos allen gedanklichen Strömungen von weltgeschichtlicher Bedeutung

kategorisch nach der Aufdeckung der verborgenen objektiven Wurzeln
ihres Zustandekommens verlangte. Eine subjektive Erklärung der Religion
lehnten sie ab.

Ein Hinweis, den Marx gibt, ist von besonderer Bedeutung. Marx sagt:
«Religion ist der Seufzer der bedrängten Kreatur.» Dieser fast theologisch
klingende Ausspruch verweist auf den Menschen, das Volk selbst, als den
ursprünglichen und unmittelbaren Produzenten des religiösen Bewußtseins. Mag
dieses Bewußtsein später von institutionellen Mächten mißbraucht worden
sein, so erklärt es sich nicht aus der bloßen Existenz dieser Mächte. Es
enthüllt sich für Marx als ein tiefes Anliegen, ein tiefes Bedürfnis des Menschen
selbst, allerdings nur des unterdrückten Menschen, nach seiner eigenen
Formulierung der «seufzenden Kreatur». Aus dem gleichen Grunde aber kann sie

für Marx weder naturhaft-materialistisch, also aus außermenschlichen Kräften,

noch metaphysisch, das heißt aus übermenschlichen Kräften, erklärt werden.

Sie wird eben deshalb auch zu einer geschichtlichen Erscheinung, die
nicht nur als geschichtlich wandelbar, sondern auch als geschichtlich
überwindbar begriffen wird.

162



Hinter allen äußeren Wandlungen verbirgt sich jedoch ein allem Religiösen
gemeinsames Wesen. Die «seufzende Kreatur», der unterdrückte Mensch sucht,
wie Marx weiter ausführt, in der Religion «das Gemüt einer herzlosen Welt,
den Geist geistloser Zustände». Er sucht also etwas hinter dieser Welt, er sucht
den verborgenen Geist als das Unwandelbar-Höhere, an dem sich seine
leidende und religiös protestierende Phantasie emporranken kann. An ihm rankt
sich, wie Marx sagt, der dem irdischen Elend naiv widerstrebende «Enthusiasmus»

empor. Deshalb kann Marx geistvoll bemerken, daß, weil in der
entfremdeten Welt «das menschliche Wesen keine Wirklichkeit besitzt», die Religion

«die phantastische Verwirklichung des menschlichen Wesens» ist. Zwar
stellt sie, sagt Marx weiter, «ein verkehrtes Weltbewußtsein» dar, aber in
dieser Gestalt ist sie gleichzeitig «die allgemeine Theorie dieser Welt, ihr
enzyklopädisches Kompendium, ihre Logik in populärer Form.»

Das Wort «populär» heißt hier soviel wie: vom Volke her geprägt.
Entringt sich also der Marxschen materialistischen Analyse der Religion ein
vertiefstes Verständnis ihrer Belange, so mißtraut er ihrer nicht populären Version,
der Theologie, um so mehr. Er nennt sie «die faule Ecke der Philosophie».
Zwar wurzelt auch sie wie die Philosophie in tieferen und spontan sich
ausformenden Regionen des ideologischen Selbstverständnisses des gesellschaftlich

bestimmten Zeitgeistes, aber sie ist nicht mehr volkshaft, sondern steht von
Anfang an den herrschenden Mächten weitaus näher. Der bekannte katholische

Theologe der Wiener Universität August Knoll hat in einer
aufsehenerregenden Schrift im einzelnen nachgewiesen, wie sehr sich die Theologie der
letzten anderthalb Jahrtausende ständig an die Bedürfnisse der herrschenden
sozialen Mächte angeschmiegt hat. Daß Marx in einseitig kritischer Absicht
seinen Blick auf die Theologie richtet, Knoll aber aus tiefer Sorge um seine

Kirche, macht hinsichtlich des Ergebnisses keinen großen Unterschied aus.

Gewiß kann die Theologie in einigen, gelegentlich sogar bedeutenden

Strömungen — wir haben für die katholische Seite auf August Knoll hingewiesen
und weisen für die protestantische Seite auf Karl Barth hin —, die Theologie
kann sich also gelegentlich in einer gesellschaftlich fortgeschrittenen Linie
bewegen. Aber sie kann es nicht unabhängig und abgetrennt von den übrigen
Erscheinungen, Denkströmungen und Interessen. Sie «hockt» ebensowenig
wie der Mensch, wie Marx sagt, «außerhalb der Welt»; sie ist vielmehr ein
Element dieser Welt. Keine Kritik, auch nicht die im Dienste ihrer eigenen
Katharsis vollzogene Selbstkritik der Theologie, ist vollziehbar ohne die Kritik
«der Erde, des Rechts und der Politik». Diese letztere Bestimmung von Marx
will besagen, daß die realen geschichtlichen Verhältnisse keine Aussonderung
irgendwelcher Gegebenheiten und Strömungen aus dem Allgemeinen, wohin
auch Leben, Recht, Politik und Religion gehören, gestatten, es sei denn um
den Preis der todbringenden Illusion ihrer Selbständigkeit.

163



Wir haben gehört, daß die Kritik des religiösen Bewußtseins, die Marx
übt, ein vertieftes Verständnis dieses Bewußtseins nicht aus-, sondern geradezu
einschließt. Um so merkwürdiger ist es, daß das Marxsche Wissen um das
Geheimnis des Religiösen und um das von diesem nicht zu trennenden
Geheimnis der Entfremdung eine mögliche Äußerungsform eben dieser Entfremdung

außer acht gelassen hat. Ist nach Marx moderne Entfremdung der totale
Verlust des Schöpferisch-Menschlichen, dann selbstverständlich vor allem der
Verlust der Fähigkeit, die geistigen Kräfte frei zu gebrauchen. Gerade deshalb
hätte er die Möglichkeit in Rechnung stellen müssen, daß der vermaterialisierte

Mensch der hochbürgerlichen Epoche sich sogar seiner urwüchsigen
Fähigkeit entschlägt, seinem bedrückten Herzen in einem «Seufzer» seiner

religiösen Phantasie Ausdruck zu verleihen. Mit anderen Worten: Marx hat

zwar das religiöse Bewußtsein als das Ergebnis des profanen Elends
nachgewiesen, aber ein anderes Ergebnis dieses selben Elends, nämlich das sich
immer weiter ausbreitende areligiöse Bewußtsein, erklärbar aus der sich
ausbreitenden Gleichgültigkeit und Aversion gegen alles Geistige, übersehen.
Gewiß ist diese letztere Erscheinung erst so recht nach dem Tode von Marx zu
einem Problem geworden. Jedoch gehört es zur widerspruchsvollen Dialektik
der ideologischen Situation unserer Zeit, daß der heutige Mensch in seiner
Masse sich einerseits mit seinem Dasein als Mitglied der Kirche abfindet und
damit seine Religiosität bejaht, wie anderseits sich von der aktiven Ausübung
und vom Kirchenbesuch fernhält und damit diese Religiosität gleichzeitig
verneint. Der Marxsche «Seufzer der bedrängten Kreatur» ist abgeflacht zum
Nichts der totalen Geistlosigkeit, unter deren alleszermalmendem Gleichschritt
auch die Religion begraben wird. Nach einer Untersuchung, die in Marl
durchgeführt wurde, besuchen nur noch drei Prozent der Arbeiter regelmäßig die
Kirche. Das religiöse Bewußtsein beginnt also nicht erst in der «klassenlosen»

Gesellschaft abzusterben, wie der Marxismus annimmt, sondern bereits in der

bürgerlichen Gesellschaft — wenn auch aus den genau entgegengesetzten Gründen.

Da wir es aber hierbei mit völlig verschiedenen Formen des Absterbens

zu tun haben, besagt dies in dem einen Fall und angesichts des Weiterbestehens

der — nach Marx — «bedrängten Kreatur» ein ununterbrochenes
religiöses Wiederaufflackern, im anderen Falle ein noch offenes Problem, über
das die Geschichte selbst zu entscheiden haben wird.

Für das frei-religiöse Bewußtsein ist das Problem damit sehr konkret
gestellt, aber nicht gelöst.

164


	Karl Marx und das religiöse Bewusstsein

