
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 44 (1965)

Heft: 10

Artikel: Kein Platz für Philosophen?

Autor: Gerteis, Martel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337703

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


44. JAHRGANG
OKTOBER 1965

HEFT 10 ROTE REVUE

MARTEL GERTEIS

Kein Platz für Philosophen

Wer Freude hat am Philosophieren wird mit Interesse die Diskussionen
am Konzil der römisch-katholischen Kirche über Glaubensfreiheit, Atheismus
und Materialismus verfolgt haben. Eigentlich schade, daß im Rahmen
sozialdemokratischer Publikationen wenig über diese Dinge diskutiert wird. Kein
Platz für Philosophen, weil man immer noch an die für die Sozialdemokratische

Partei wenig ersprießliche Zeit der Selbstzerfleischung und Spaltungsfehden

zurückdenkt? Niemand wünscht sich wohl die Zeit zurück, als die SPS

in ihrer praktischen Arbeit jahrelang gelähmt war durch heftige
Auseinandersetzungen um die Abgrenzung gegenüber dem «Kommunismus» — der noch
in meiner Jugendzeit keineswegs identifiziert wurde mit Diktaturterror, GPU
und Konzentrationslagern. Ich finde auch heute noch, daß es falsch ist, diese
Identifikation zu akzeptieren. Aber es ist wohl zwecklos, Sprachbegriffe, deren
Inhalt jedermann «klar» zu sein scheint, wieder auf ihre ursprüngliche
Definition zurückführen zu wollen. Dagegen müßte man sich einmal überlegen, ob

wir die echte Auseinandersetzung mit dem Kommunismus, welche nichts zu
tun hat mit sturem Antikommunismus, wirklich voll anderen Leuten
überlassen sollen, zum Beispiel der katholischen Kirche, innerhalb welcher man
sich da und dort bemüht, eine Art von «Grundlagenforschung» zu betreiben.
Es werden da erstaunliche Dinge gesagt. So zum Beispiel am Konzil, wo von
einzelnen Diskussionsrednern erklärt wurde, der Kommunismus schöpfe seine
Kraft aus dem Versagen der westlichen Demokratien, die sozialen Probleme
wirksam zu lösen. «Es gilt aufzuzeigen, daß der wahre Sozialismus nichts
anderes ist als ein echt gelebtes Christentum». Oder ein anderer Satz, der in
der Konzilsberichterstattung zu lesen war: «Das Konzil muß mit seiner ganzen

Autorität erklären, daß der atheistische Charakter des dialektischen
Materialismus nicht zufällig ist.» Dies aussprechen heißt anerkennen, daß Zweifel
darüber bestehen, ob das wirklich so ist. Ist denn wirklich der Atheismus
automatisch mit dem dialektischen Materialismus verbunden, eine logische Folge
des dialektischen Materialismus? Jedermann scheint es anzunehmen. Aber
wenn man die Geschichte der Philosophie ein wenig studiert, wachsen die

257



Zweifel. Jedenfalls wurde die Methode der Dialektik zur Wahrheitsfindung
schon Jahrhunderte vor dem Industriezeitalter angewendet. Soweit man hinter
dem dialektischen Materialismus mehr sieht als eine logische Methode, nämlich

ein «Weltbild», existiert die materialistische Weltanschauung schon in der

Antike. Nun hat allerdings die katholische Kirche schon zu Galileis und Ko-

pernikus' Zeiten sehr heftig reagiert, als in den Naturwissenschaften mit der

Anwendung materialistischer Methoden der Philosophie begonnen wurde. Wie
aber jedermann weiß, kommen die meisten Naturforscher nicht zum Atheismus,

obwohl die Methodik und Logik der Erarbeitung von wissenschaftlicher
Erkenntnis durchweg nichts anderes ist als dialektischer Materialismus. Viele
betonen sogar in irgendwelchen «Schlußworten» noch ausdrücklich, daß die

gewonnene Erkenntnis den Glauben an die Existenz einer überweltlichen
Macht, also an Gott, bestärke.

Die Philosophie hat die Aufgabe, die «Wahrheit» zu finden. Einzige
Voraussetzung ist die Annahme, daß eine solche «Wahrheit» existiert, sonst wäre

es ja sinnlos, sie zu suchen. Die uralte Auseinandersetzung zwischen Idealismus

und Materialismus dreht sich um die zur Wahrheitsfindung geeignete
Methode. Soll man die «Dinge», die «Materie» untersuchen, in der Annahme,
daß sie «an sich» existieren, auch ohne unsere geistigen Anstrengungen, sie

zu erkennen, und daraus «die Wahrheit» rekonstruieren? Das ist der Weg des

Materialismus, den alle Forschung heutzutage bedenkenlos beschreitet. Oder
soll man annehmen, daß die Welt nur «als Wille und Vorstellung» existiert,
daß also «die Idee» die Wirklichkeit ist? So geht der Idealismus vor. Auf den

ersten Blick könnte es scheinen, daß nur die idealistische Methode der Er-

kenntnisfindung sich mit einer Offenbarungsreligion verträgt, beziehungsweise

überhaupt mit der Religion. Aber es sei doch einmal die kühne Frage
gestellt, ob das wirklich so ist. Idealismus und Materialismus nehmen beide

an, daß «die Wahrheit» existiert und daß sie auf Grund von unaufhörlicher
Untersuchung unserer Umwelt (ob sie nun an sich existiert oder nur in unserer
Vorstellung) und durch logische Schlüsse schließlich gefunden werden kann
— oder daß man, weil die Untersuchungsmöglichkeiten aus physikalischen
und naturgesetzlichen Gründen beschränkt sind, ihr nahekommen kann bis zu
einem Punkt, wo dann der Spekulation und der Hypothese freier Spielraum
gegeben ist. Ist es denn wirklich — ich bitte den Leser, den Gedankensprung
zu machen — bei der Konstruktion einer die größtmögliche Freiheit möglichst
vieler Menschen garantierenden Staatsorganisation so wesentlich, ob die Welt

nur Vorstellung sei oder ob die Dinge an sich existieren?

Es hat immer wieder Philosophen gegeben, welche den Idealstaat
ausmalten. Die meisten von ihnen waren Idealisten. Alle diese Utopien wurden
durch die geschichtliche Entwicklung als unbrauchbar entlarvt. Ich habe noch
nie gehört, daß durch das Unbrauchbarwerden einer auf momentaner Kennt-

258



nis aufgebauten Utopie auch automatisch bewiesen worden sei, daß der
philosophische «Idealismus» des Entwerfers widerlegt worden sei. Das kommunistische

Staats- und Wirtschaftssystem ist auf eine mit den Methoden des
dialektischen Materialismus gefundenen Utopie aufgebaut. Trotzdem ist es ein
Irrtum, wenn man annimmt, das gleiche Staats- und Wirtschaftssystem hätte
nicht auch ersonnen werden können durch philosophische Idealisten. Es gibt
wohl kaum bessere Beispiele für kommunistische Einrichtungen als die Klöster.

Wo liegt der Unterschied zwischen einem Kloster und einer Kolchose?
Und auf der anderen Seite gibt es in der Geschichte und in der Gegenwart
genug Beispiele dafür, daß Diktatur, Terror und Willkürherrschaft nicht nur
in kommunistischen Staaten möglich sind, sondern auch in Ländern mit durchaus

tiefreligiösen Bevölkerungen.
Es wäre also des Schweißes der Edlen wert, diese Dinge einmal

unvoreingenommen neu zu überdenken. Es kann doch beim besten (oder schlechtesten)
Willen nicht der Schluß gezogen werden, das Versagen der Planungsbürokratie

in kommunistischen Ländern sei darauf zurückzuführen, daß die
kommunistischen Vorstellungen eines optimal organisierten Staatswesens
irrtümlicherweise auf der Annahme beruhen, die Materie existiere an sich, statt nur
in unserer Vorstellung. Nicht einmal die Behauptung stimmt, daß in der
Philosophie des dialektischen Materialismus eben der einzelne Mensch, das

Individuum, sich dem Staatszweck unterordnen müsse, während nach
idealistischer Philosophie die Rechte des Individuums unverletzlich seien. Das ist
brutaler Unsinn, der durch unaufhörliche Propaganda nicht wahrer wird.
Wieso sind denn die kommunistischen Ideen von der Gesellschaft überhaupt
entstanden, wenn nicht aus der Suche heraus, die Menschenwürde des
Individuums wieder herzustellen. Einer hat es am Konzil gesagt: «Die Kommunisten

suchen in Wirklichkeit eine viel klarere und wahre Darstellung Gottes,
eine Religion, die mit der historischen Evolution der Menschheit in Einklang
steht, eine Kirche, die die Solidarität mit den Armen kraftvoll unterstützt. Es

gilt, aufzuzeigen, daß der wahre Sozialismus nichts anderes ist als ein echt

gelebtes Christentum.» Gewiß - man kann sogleich andere Zitate aus den
Verhandlungen des Konzils anführen, etwa: «Der dialektische Materialismus
betrachtet das ganze geistige Leben des Menschen als eine rein äußerliche
ideologische Fiktion, während die einzige Realität in dem materialistisch
aufgefaßten wirtschaftlichen Leben gegeben sei, in dem kein Platz ist für die
geistige Würde des Menschen.» Das aber ist eben nur die landläufige Meinung,
und der Zitatenschatz ist umfangreich, mit dem man, aus den Schriften von
Marx, Lenin und anderen, diese Meinung bekräftigen kann. Mit philosophischer

Logik hat das aber nichts zu tun.
Die «Idealisten» haben übrigens unter sich selbst Schwierigkeiten. Denn

auch die Logik des Idealismus kann zum Atheismus führen. Schon recht bald

259



wird auch der Anfänger in idealistischer Philosophie auf das Problem des

«persönlichen Gottes» stoßen. Dauernd müssen sich ihm Zweifel darüber
ergeben, ob man wirklich nach dem Grundsatz «Ich glaube, weil es absurd ist»,
vorgehen darf. Die katholische Kirche spürt diese Problematik selbst, sonst
wäre es nicht zur Anerkennung des Grundsatzes gekommen, daß niemand

gegen sein Gewissen auf den von der Kirche verkündeten Glauben verpflichtet
werden könne. Ungelöst bleibt immer noch die Schwierigkeit, daß Glauben
und Wissen auseinanderscheren. Dieses Problem würde auch weiterbestehen,

wenn es auf einen Schlag keinen Kommunismus und keinen dialektischen
Materialismus und keinen Atheismus mehr gäbe.

Ist denn nicht das Grundproblem eben dies: Glauben und (naturwissenschaftlich

erarbeitetes) Wissen stimmen nicht überein. Und ist es nicht gleichgültig,

ob dieses Wissen erarbeitet wurde, indem man die Welt als Vorstellung
oder «an sich existierend» annimmt?

Die Fragen sind gestellt. Leider sind die meisten modernen Bücher über

Philosophie für Amateure unlesbar. Eine Diskussion auf breiter Basis wird
durch sie nicht angeregt. Wer den Spezialistenjargon der Philosophie nicht
versteht, fühlt sich davon ausgeschlossen. So wird denn mit abgegriffenen
Klischees weitergestritten, und es herrscht eine große Begriffsverwirrung. Man
hat das Gefühl, dem Turmbau von Babel beizuwohnen. Man will nicht
unvoreingenommen diskutieren aus Angst, man werde vom anderen aufgefressen.

HANSUELI WINTSCH

Schule von morgen
Jemand möchte seinem Freund etwas zum Geburtstag schenken. Um sicher

zu gehen, erkundigt er sich vorher noch bei dessen Ehefrau. Da ihr im Augenblick

auch nichts einfällt, meint er: Vielleicht würde ihm ein Buch Freude
machen?» Darauf sie: «Ein Buch? 0, das hat er schon !»

Dieses einzige, verstaubte Buch auf dem Bücherbrett versinnbildlicht in
gewisser Weise unsere heutige Schulbildung, von der Volksschule bis zur
Universität. Bildung ist etwas, das man sich ein für allemal anschafft, wie etwa
einen Orientteppich oder ein Ölgemälde. Man braucht sie, um einen Beruf
ausüben zu können, um «nach oben» zu kommen, um mit ihrer Hilfe Geld zu
verdienen und schließlich — wie jene Wertgegenstände — auch zu
Repräsentationszwecken. Man «erwirbt» Diplome und spricht von «Bildungschancen»
wie von Geschäften. Hat man die Prüfung «gemacht», so ist der Bedarf meist

gedeckt. Dies gilt vom Lehrling wie vom Akademiker.

Bildung wozu?

Weshalb gehen wir eigentlich zur Schule? Warum besuchen wir die
Sekundärschule, die Mittelschule, das Technikum, das Abendgymnasium und die

260


	Kein Platz für Philosophen?

