Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 44 (1965)

Heft: 10

Artikel: Kein Platz fur Philosophen?

Autor: Gerteis, Martel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-337703

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-337703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

S ROTE REVUE

MARTEL GERTEIS

Kein Platz fur Philosophen ?

Wer Freude hat am Philosophieren wird mit Interesse die Diskussionen
am Konzil der romisch-katholischen Kirche tiber Glaubensfreiheit, Atheismus
und Materialismus verfolgt haben. Eigentlich schade, dall im Rahmen sozial-
demokratischer Publikationen wenig iiber diese Dinge diskutiert wird. Kein
Platz fiir Philosophen, weil man immer noch an die fiir die Sozialdemokra-
tische Partei wenig ersprielBliche Zeit der Selbstzer{leischung und Spaltungs-
fehden zuriickdenkt? Niemand wiinscht sich wohl die Zeit zuriick, als die SPS
in ihrer praktischen Arbeit jahrelang gelahmt war durch heftige Auseinan-
dersetzungen um die Abgrenzung gegeniiber dem «Kommunismus» — der noch
in meiner Jugendzeit keineswegs identifiziert wurde mit Diktaturterror, GPU
und Konzentrationslagern. Ich finde auch heute noch, da} es falsch ist, diese
Identifikation zu akzeptieren. Aber es ist wohl zwecklos, Sprachbegriffe, deren
Inhalt jedermann <klar» zu sein scheint, wieder auf ihre urspriingliche Defi-
nition zuriickfithren zu wollen. Dagegen miifte man sich einmal iiberlegen, ob
wir die echte Auseinandersetzung mit dem Kommunismus, welche nichts zu
tun hat mit sturem Antikommunismus, wirklich voll anderen Leuten iiber-
lassen sollen, zum Beispiel der katholischen Kirche, innerhalb welcher man
sich da und dort bemiiht, eine Art von «Grundlagenforschung» zu betreiben.
Es werden da erstaunliche Dinge gesagt. So zum Beispiel am Konzil, wo von
einzelnen Diskussionsrednern erklirt wurde, der Kommunismus schopfe seine
Kraft aus dem Versagen der westlichen Demokratien, die sozialen Probleme
wirksam zu 16sen. «Es gilt aufzuzeigen, dall der wahre Sozialismus nichts
anderes ist als ein echt gelebtes Christentum». Oder ein anderer Satz, der in
der Konzilsberichterstattung zu lesen war: «Das Konzil mufl mit seiner gan-
zen Autoritit erkliren, dal der atheistische Charakter des dialektischen Mate-
rialismus nicht zufillig ist.» Dies aussprechen heilit anerkennen, dal Zweifel
dariiber bestehen, ob das wirklich so ist. Ist denn wirklich der Atheismus auto-
matisch mit dem dialektischen Materialismus verbunden, eine logische Folge
des dialektischen Materialismus? Jedermann scheint es anzunehmen. Aber
wenn man die Geschichte der Philosophie ein wenig studiert, wachsen die

257



Zweifel. Jedenfalls wurde die Methode der Dialektik zur Wahrheitsfindung
schon Jahrhunderte vor dem Industriezeitalter angewendet. Soweit man hinter
dem dialektischen Materialismus mehr sieht als eine logische Methode, nim-
lich ein «Weltbild», existiert die materialistische Weltanschauung schon in der
Antike. Nun hat allerdings die katholische Kirche schon zu Galileis und Ko-
pernikus’ Zeiten sehr heftig reagiert, als in den Naturwissenschaften mit der
Anwendung materialistischer Methoden der Philosophie begonnen wurde. Wie
aber jedermann weill, kommen die meisten Naturforscher nicht zum Atheis-
mus, obwohl die Methodik und Logik der Erarbeitung von wissenschaftlicher
Erkenntnis durchweg nichts anderes ist als dialektischer Materialismus. Viele
betonen sogar in irgendwelchen «SchluBworten» noch ausdriicklich, daf} die
gewonnene Erkenntnis den Glauben an die Existenz einer iiberweltlichen
Macht, also an Gott, bestirke.

Die Philosophie hat die Aufgabe, die «Wahrheit» zu finden. Einzige Vor-
aussetzung ist die Annahme, dal} eine solche «Wahrheit» existiert, sonst wire
es ja sinnlos, sie zu suchen. Die uralte Auseinandersetzung zwischen Idealis-
mus und Materialismus dreht sich um die zur Wahrheitsfindung geeignete
Methode. Soll man die «Dinge», die «Materie» untersuchen, in der Annahme,
daB sie «an sich» existieren, auch ohne unsere geistigen Anstrengungen, sie
zu erkennen, und daraus «die Wahrheit»> rekonstruieren? Das ist der Weg des
Materialismus, den alle Forschung heutzutage bedenkenlos beschreitet. Oder
soll man annehmen, daB} die Welt nur «als Wille und Vorstellung» existiert,
daB also «die Idee» die Wirklichkeit ist? So geht der Idealismus vor. Auf den
ersten Blick konnte es scheinen, daB nur die idealistische Methode der Er-
kenntnisfindung sich mit einer Offenbarungsreligion vertragt, beziehungs-
weise iiberhaupt mit der Religion. Aber es sei doch einmal die kithne Frage
gestellt, ob das wirklich so ist. Idealismus und Materialismus nehmen beide
an, dafl «die Wahrheit> existiert und dal} sie auf Grund von unaufhorlicher
Untersuchung unserer Umwelt (ob sie nun an sich existiert oder nur in unserer
Vorstellung) und durch logische Schliisse schlieflich gefunden werden kann
— oder daB man, weil die Untersuchungsmoglichkeiten aus physikalischen
und naturgesetzlichen Griinden beschriankt sind, ihr nahekommen kann bis zu
einem Punkt, wo dann der Spekulation und der Hypothese freier Spielraum
gegeben ist. Ist es denn wirklich — ich bitte den Leser, den Gedankensprung
zu machen — bei der Konstruktion einer die grotmogliche Freiheit moglichst
vieler Menschen garantierenden Staatsorganisation so wesentlich, ob die Welt
nur Vorstellung sei oder ob die Dinge an sich existieren?

Es hat immer wieder Philosophen gegeben, welche den Idealstaat aus-
malten. Die meisten von ihnen waren Idealisten. Alle diese Utopien wurden
durch die geschichtliche Entwicklung als unbrauchbar entlarvt. Ich habe noch
nie gehort, dall durch das Unbrauchbarwerden einer auf momentaner Kennt-

258



nis aufgebauten Utopie auch automatisch bewiesen worden sei, da} der philo-
sophische «Idealismus» des Entwerfers widerlegt worden sei. Das kommuni-
stische Staats- und Wirtschaftssystem ist auf eine mit den Methoden des dia-
lektischen Materialismus gefundenen Utopie aufgebaut. Trotzdem ist es ein
Irrtum, wenn man annimmt, das gleiche Staats- und Wirtschaftssystem hitte
nicht auch ersonnen werden konnen durch philosophische Idealisten. Es gibt
wohl kaum bessere Beispiele fiir kommunistische Einrichtungen als die Klb-
ster. Wo liegt der Unterschied zwischen einem Kloster und einer Kolchose?
Und auf der anderen Seite gibt es in der Geschichte und in der Gegenwart
genug Beispiele dafiir, dal Diktatur, Terror und Willkiirherrschaft nicht nur
in kommunistischen Staaten moglich sind, sondern auch in Landern mit durch-
aus tiefreligiosen Bevolkerungen.

Es wire also des Schweilles der Edlen wert, diese Dinge einmal unvorein-
genommen neu zu liberdenken. Es kann doch beim besten (oder schlechtesten)
Willen nicht der SchluB gezogen werden, das Versagen der Planungsbiiro-
kratie in kommunistischen Landern sei darauf zuriickzufithren, daB die kom-
munistischen Vorstellungen eines optimal organisierten Staatswesens irrtiim-
licherweise auf der Annahme beruhen, die Materie existiere an sich, statt nur
in unserer Vorstellung. Nicht einmal die Behauptung stimmt, dal in der
Philosophie des dialektischen Materialismus eben der einzelne Mensch, das
Individuum, sich dem Staatszweck unterordnen miisse, wihrend nach ideali-
stischer Philosophie die Rechte des Individuums unverletzlich seien. Das ist
brutaler Unsinn, der durch unaufhorliche Propaganda nicht wahrer wird.
Wieso sind denn die kommunistischen Ideen von der Gesellschaft iiberhaupt
entstanden, wenn nicht aus der Suche heraus, die Menschenwiirde des Indi-
viduums wieder herzustellen. Einer hat es am Konzil gesagt: «Die Kommu-
nisten suchen in Wirklichkeit eine viel klarere und wahre Darstellung Gottes,
eine Religion, die mit der historischen Evolution der Menschheit in Einklang
steht, eine Kirche, die die Solidaritat mit den Armen kraftvoll unterstiitzt. Es
gilt, aufzuzeigen, dal} der wahre Sozialismus nichts anderes ist als ein echt
gelebtes Christentum.» Gewill — man kann sogleich andere Zitate aus den Ver-
handlungen des Konzils anfithren, etwa: «Der dialektische Materialismus be-
trachtet das ganze geistige Leben des Menschen als eine rein duBlerliche ideo-
logische Fiktion, wihrend die einzige Realitat in dem materialistisch aufge-
faBten wirtschaftlichen Leben gegeben sei, in dem kein Platz ist fiir die gei-
stige Wiirde des Menschen.» Das aber ist eben nur die landlaufigce Meinung,
und der Zitatenschatz ist umfangreich, mit dem man, aus den Schriften von
Marx, Lenin und anderen, diese Meinung bekréftigen kann. Mit philosophi-
scher Logik hat das aber nichts zu tun.

Die «Idealisten» haben iibrigens unter sich selbst Schwierigkeiten. Denn
auch die Logik des Idealismus kann zum Atheismus fiihren. Schon recht bald

259



wird auch der Anfinger in idealistischer Philosophie auf das Problem des
«personlichen Gottes» stoflen. Dauernd miissen sich ihm Zweifel dariiber er-
geben, ob man wirklich nach dem Grundsatz «Ich glaube, weil es absurd ist»,
vorgehen darf. Die katholische Kirche spiirt diese Problematik selbst, sonst
ware es nicht zur Anerkennung des Grundsatzes gekommen, dall niemand
gegen sein Gewissen auf den von der Kirche verkiindeten Glauben verpflichtet
werden konne. Ungelost bleibt immer noch die Schwierigkeit, dall Glauben
und Wissen auseinanderscheren. Dieses Problem wiirde auch weiterbestehen,
wenn es auf einen Schlag keinen Kommunismus und keinen dialektischen
Materialismus und keinen Atheismus mehr gébe.

Ist denn nicht das Grundproblem eben dies: Glauben und (naturwissen-
schaftlich erarbeitetes) Wissen stimmen nicht iiberein. Und ist es nicht gleich-
giltig, ob dieses Wissen erarbeitet wurde, indem man die Welt als Vorstellung
oder «an sich existierend» annimmt?

Die Fragen sind gestellt. Leider sind die meisten modernen Biicher iiber
Philosophie fiir Amateure unlesbar. Eine Diskussion auf breiter Basis wird
durch sie nicht angeregt. Wer den Spezialistenjargon der Philosophie nicht
versteht, fiihlt sich davon ausgeschlossen. So wird denn mit abgegriffenen
Klischees weitergestritten, und es herrscht eine grof3e Begriffsverwirrung. Man
hat das Gefiihl, dem Turmbau von Babel beizuwohnen. Man will nicht unvor-
eingenommen diskutieren aus Angst, man werde vom anderen aufgefressen.

HANSUELI WINTSCH
Schule von morgen

Jemand mochte seinem Freund etwas zum Geburtstag schenken. Um sicher
zu gehen, erkundigt er sich vorher noch bei dessen Ehefrau. Da ihr im Augen-
blick auch nichts einfillt, meint er: Vielleicht wiirde ihm ein Buch Freude
machen?» Darauf sie: «<Ein Buch? O, das hat er schon ... !»

Dieses einzige, verstaubte Buch auf dem Biicherbrett versinnbildlicht in
gewisser Weise unsere heutige Schulbildung, von der Volksschule bis zur Uni-
versitit. Bildung ist etwas, das man sich ein fir allemal anschafft, wie etwa
einen Orientteppich oder ein Olgemilde. Man braucht sie, um einen Beruf
ausiiben zu konnen, um «nach oben» zu kommen, um mit ihrer Hilfe Geld zu
verdienen und schlieBlich — wie jene Wertgegenstinde — auch zu Reprisenta-
tionszwecken. Man «erwirbt> Diplome und spricht von «Bildungschancen»
wie von Geschiften. Hat man die Priifung «gemacht», so ist der Bedarf meist
gedeckt. Dies gilt vom Lehrling wie vom Akademiker.

Bildung wozu?

Weshalb gehen wir eigentlich zur Schule? Warum besuchen wir die Sekun-
darschule, die Mittelschule, das Technikum, das Abendgymnasium und die

260



	Kein Platz für Philosophen?

