
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 44 (1965)

Heft: 9

Artikel: Zur zeitgenössischen Ideologiekritik

Autor: Giovanoli, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


44. JAHRGANG

SEPTEMBER 1965

HEFT 9 ROTE REVUE

DR. PHIL. RUDOLF GIOVANOLI

Zur zeitgenössischen Ideologiekritik

Es vergeht kein Jahr, ohne daß die Ideologie des sogenannten «freiheitlichen»

Sozialismus um gewichtige Werke erweitert wird. Immer ausgeklügeltere,

immer vollkommenere und freiheitlichere Veröffentlichungen suchen den
Eindruck zu erwecken, der wissenschaftliche Sozialismus als die Lehre der
Gesellschaft und ihrer Veränderung sei überholt. Kennzeichen dieses Tuns ist
in erster Linie eine grobe Vernachlässigung der klassischen und zeitgenössischen

sozialistischen Literatur. Grundlegende Abhandlungen wie diejenigen
von Karl Marx werden entweder umgangen oder dann höchstens zitiert, um
sich von ihnen insgeheim abzugrenzen. Um so unbedenklicher wird ein nicht
weiter definierter «Freiheits»-Begriff gehandhabt, der vorgeblich den einen
Sozialismus vom andern unterscheide. Kein Wunder, daß sich die Begriffe
schließlich trüben und Verwirrung um sich greift.

Wenn auch der wissenschaftliche Sozialismus sich seit Karl Marx in
dauerndem Wandel befindet und damit selber belegt, daß er undoktrinär,
undogmatisch und keineswegs «erstarrt» ist, so gibt es dennoch Begriffe und
Positionen, die es weiterhin zu halten gilt und die man nicht einfach dem
Opportunismus zuliebe hinwegdekretieren kann. Im folgenden wird versucht,
einige damit im Zusammenhang stehende Fragen zu behandeln.

Ziel der Arbeiterbewegung ist eine harmonische Gesellschaftsordnung;
eine Ordnung, die den Menschen von wirtschaftlicher Ausbeutung befreit und
seine freie Entfaltung gewährleistet. Damit beginnt das_ Parteiprogramm der
SPS, ohne Rücksicht auf den Umstand, daß dieses Ziel möglicherweise breite
Kreise der Bourgeoisie verärgert. Daran haben wir uns zu halten. Werkzeug
der Arbeiterbewegung ist im weiteren die Lehre des wissenschaftlichen
Sozialismus, welche erkannt hat, daß eine auf der Vorherrschaft des Kapitals
beruhende Gesellschaftsordnung nicht in der Lage ist, die geforderte Harmonie
zu gewährleisten. Die kapitalistische Gesellschaftsordnung ist somit nicht
deswegen zu verwerfen, weil sie unerwünschte Auswüchse zeitigt, weil sie
«unmoralisch», «ungerecht», sittlich schlecht ist, sondern sie muß an und für sich
durch eine bessere Ordnung ersetzt werden: Ihr ureigenstes Wesen, ihre ganze
Anlage als solche ist dem Menschen nicht angemessen. Es handelt sich mit

221



andern Worten nicht um eine Angelegenheit des Gefühls, sondern um eine

solche der Erkenntnis. Alle Versuche, die kapitalistische Gesellschaftsordnung
aus dem Gefühl der Empörung heraus von ihren Auswüchsen zu befreien,
führen zu plattem Reformismus und verewigen gerade das, was man beseitigen
möchte. Darum kann es sich für uns keinesfalls handeln.

Das grundlegende Postulat

Die Konzeption des gottähnlichen Individuums entstammt dem
Renaissance-Denken. Jene Zeit hat die für Europa folgenschwere Ansicht begründet,
Menschssein heiße «ich bin».1 Diese Anschauung vom Menschen und von
Humanität hat sich selbst im Kreise von Sozialisten bis heute erhalten. Sie ist
indessen keineswegs von Haus aus verwerflich, vielleicht als Selbstsucht. Sie

hat im Gegenteil die Weltgeschichte um eine gewaltige Stufe weitergebracht,
und wir tun gut daran, dieser Leistung Hochachtung entgegenzubringen. Eine
andere Frage wird sein, ob diese Konzeption des Menschen unserer Zeit noch

angemessen ist oder nicht.

Die individualistische Konzeption der Humanität schreibt dem Menschen

eine abstrakte Existenz zu, sie sieht ihn zunächst ohne Umgebung; der Mensch

ist in ihr im wesentlichen für sich, allein, isoliert. Wohl umfaßt diese

Konzeption in der Ferne auch den Mitmenschen; aber sie anerkennt ihn eben nur
beiläufig. «Ich bin», das heißt: Ich genüge mir selbst, ich entfalte mich,
bewähre mich um jeden Preis, ich besitze, übe Macht aus, ich nehme Anteil an

der Welt. Diese Anschauung, die ihrem Wesen nach den einzelnen lobt und
verherrlicht und darob den andern, den Mitmenschen, vergißt, ist die
entscheidende Deutung, die der Mensch der kapitalistischen Gesellschaftsordnung
erfährt. Ihre folgerichtige gesellschaftliche Kategorie heißt «Besitz». Ich bin,
das heißt vor allen Dingen: ich besitze. Ich besitze meinen Nächsten, indem
ich die Produktionsmittel beherrsche. Ich besitze, indem ich Macht ausübe,
und ich bin mächtig, indem ich besitze. Mein Besitz erschafft und begründet
sich selber: Kapital schafft selber Kapital. Menschsein heißt dann in erster
Linie «besitzen». Im Großen ist man Mensch, weil man Kapital besitzt; im
Kleinen ist man es, indem man diese oder jene Dinge erwirbt, deren Besitz das

der jeweiligen Zeit und Mode entsprechende Ersatzgefühl verleiht. Ich bin
Mensch, insoweit ich Besitz aufweise.

Eines der entscheidenden Ergebnisse des wissenschaftlichen Sozialismus
ist nun, die unmenschlichen Wurzeln dieser individualistischen Konzeption

1 Wir folgen einer Darstellung von Karl Barth in seiner Dogmatik, III/2, ungeachtet
des Umstandes, daß Barth die individualistische Humanität in eine «humanistische» und
die kollektivistische (von Marx) in eine «christliche» umfälscht. Seine Formulierung als
solche ist, wenn man von der Umetikettierung absieht, treffend genug, so daß wir sie

stellenweise wörtlich zitieren können.

222



des Menschen freigelegt zu haben. Als logische Folge ergibt sich unter
anderem hieraus das Postulat nach der Vergesellschaftung der Produktionsmittel.

Wir halten uns nicht mit der Herleitung dieses Postulats auf, da es seit

langem erschöpfend begründet ist. Von aktueller Bedeutung sind dagegen die
zahlreichen Probleme, die sich im Gefolge der praktischen Durchsetzung
dieses Postulats einstellen. Mit Verwunderung muß man immer wieder
konstatieren, wie gerade in sozialdemokratischen Kreisen diese Fragen umgangen
oder sogar mit bemerkenswerter Überheblichkeit belächelt werden; dabei
müßte der Übergang von der kapitalistischen Gesellschaftsordnung zur
gemeinwirtschaftlichen (sozialistischen) gerade von uns sehr gründlich durchdacht

werden: machen wir uns doch anheischig, diesen dornigen Übergang
ohne gewaltsamen Umsturz und ohne Blutvergießen zu vollziehen.

Über den Menschen

Eines der vordringlichsten Probleme des Übergangs ist der Mensch selbst.

Mit der Erkenntnis von Karl Marx, wonach der «Mensch an sich» nicht
existiert, wonach Robinsonaden und verwandte Modellversuche bürgerlicher oder
klerikaler Philosophie von Grund auf Fehlkonstruktionen sind, wonach es

keinen Menschen ohne Mitmenschen gibt und der Mensch als Einzelgänger
außerhalb der Gemeinschaft nicht denkbar ist, in dieser fundamentalen
Erkenntnis haben wir einen sicheren Ausgangspunkt. Sie grenzt die marxistische
Anthropologie von allem Individualismus, von aller Vergöttlichung — und das
heißt Entmenschlichung - des einzelnen ab, ohne anderseits der Vermassung
und Nivellierung Vorschub zu leisten. Richtig verstanden, ist der Mensch in
seiner Beziehung zum Mitmenschen zentrales Anliegen des Marxismus. «Ich
bin» nicht für mich selbst, nicht autonom, sondern: «Ich bin mit andern zu-

smamen», ich bin zu ihnen hin und von ihnen her. Ich bin immer nur insoweit
Mensch, als ich in Beziehung zu andern, zur Gemeinschaft stehe. Diese nicht
hoch genug einzuschätzende Leistung von Karl Marx wird heute gern vergessen;

denn sie paßt nicht ins üblich gewordene Schema der Dämonisierung
dieses Mannes. In Wirklichkeit aber bildet dies den entscheidenden Fortschritt
gegenüber dem Menschenbild des klassischen Humanismus, das sich im
Individuum und der unbegrenzten Entfaltung seiner Fähigkeiten erschöpft. Daß
sich daraus Konsequenzen für den Begriff der Freiheit ergeben, wird noch zu
besprechen sein.

Marx war mit diesem Menschenbild2 unserer Zeit um ein Jahrhundert

2 Karl Marx, Das Kapital, 1. Bd.; Werke Bd. 23, Bln. 1962, S. 67. Unseres Wissens
ist dies die früheste explizite Formulierung, mit Ausnahme der Frühschriften von Marx,
die jedoch nicht zum Schrifttum des wissenschaftlichen Sozialismus zählen. - Das Konzept

zieht sich im übrigen unausgesprochen durch das ganze marxistische Schrifttum bis
heute.

223



voraus. In der zeitgenössischen protestantischen Dogmatik wurde es eben erst
«entdeckt» und alsbald als die christliche Humanität für sich in Anspruch

genommen. Ohne weiter darauf einzugehen, wie sehr die paulinische Lehre in
Tat und Wahrheit individualistisch angelegt ist (wie man bei der persönlichen
Gnadenreligion Luthers erkennt), nehmen wir mit Befriedigung zur Kenntnis,
daß einige unter den protestantischen Autoren inzwischen den Anschluß
gefunden haben — auch wenn sie das selber nicht bemerken sollten.3 Nicht ohne

Zufall werden sie, trotz ihrer Abgrenzung gegenüber dem wissenschaftlichen

Sozialismus, von den Vertretern des Kapitalismus als «Kollaborateure»
wütend angefallen. Denn mit wenigen Ausnahmen scheint unter der Bourgeoisie
noch niemand darauf gekommen zu sein, daß der Mensch einen Mitmenschen
hat. Daher die üppig blühende Wohltätigkeit, daher die väterlich-gnädige
Entwicklungshilfe.

Auf der andern Seite muß nun auch gesagt sein, daß bei Marx nicht nur
der klassische Humanismus auf höherer, grundlegend neuer Ebene
weitergeführt ist; es liegt im Wesen der Dialektik, daß in diesem neuen Bild des

Menschen auch noch zahlreiche Züge des alten Bildes mit aufgehoben sind,
die bisher ungenügend beachtet wurden. Hier liegt der Ansatz zu einer ganzen
Reihe von Problemen des Übergangs, mit denen wir uns nun befassen wollen.

Man hat leider lange Zeit - weil im bürgerlichen Denken vom
gottähnlichen Menschen befangen — die Möglichkeit menschlichen Versagens
ungenügend in Rechnung gesetzt. Zu lange hat man den Menschen der
Übergangsperiode zu einem immerwährenden positiven Helden gestempelt. Zu

lange hat man übersehen, daß auch oder gerade der Mensch aus
Widersprüchen besteht und daher nicht als Einheit im mathematischen Sinne
aufgefaßt werden darf. Das Rechnen mit dem immer nur positiven Menschen
mußte zu ungelösten Resten führen. Es mußte erst praktisch erfahren werden,
daß der Mensch fehlbar ist, daß es gilt, einem ewigen Scheitern
entgegenzuarbeiten, und daß eine mechanistisch-utopische Anthropologie der Wirklichkeit

nicht angemessen ist. Der wirkliche Mensch ist der fehlerhafte Mensch. Er
läßt sich nicht durch Dekret verbessern; er wird vielmehr erst in jahrzehntelanger,

vielleicht Generationen dauernder Erziehungsarbeit von seinen
hergebrachten Denkgewohnheiten befreit. Während man anfänglich häufig die
Annahme getroffen hatte, mit der Beseitigung der alten Ordnung würden in
Kürze auch die alten Denkgewohnheiten verschwinden (die alte Ideologie),
sieht man sich jetzt wieder auf Karl Marx und den Begriff der ungleichmäßigen

Entwicklung zurückgeführt und konstatiert, daß diese Probleme des

3 Karl Barth, Dogmatik, Bd. III, Teil 2, Zollikon 1959, S. 264. Als Separatdruck:
«Mensch und Mitmensch», Kleine Vandenhoek - Reihe (Göttingen), Joseph Hromadka,
Evangelium für Atheisten; Unterwegs Bd. 6, Bln. 1958.

224



Übergangs viel komplexer sind als man dachte. Man «entdeckt» auf einmal,
daß dieser Denkballast haften bleibt wie die Kletten, man sieht plötzlich, daß
der Mensch eine Seele hat und nicht nur denkt, sondern auch empfindet; daß

die menschliche Psyche weit davon entfernt ist, unmittelbar mit den
Produktionsverhältnissen verknüpft zu sein, daß Denkgewohnheiten keiner
Automatik, welcher Art auch immer, gehorchen und daß man lange Zeit in einem
mechanischen Materialismus gefangen war. Es ist wenig bekannt, daß schon

im letzten Jahrhundert vor solchen Trugschlüssen gewarnt wurde.4 Dabei war
der Materialismusstreit mit Büchner, Vogt und Moleschott eine deutliche

Mahnung, sich vor Simplifizierungen zu hüten.

Die in ihrer Nüchternheit und Zurückhaltung geniale Konzeption des

Marxismus hebt sich gerade auf diesem Hintergrund von vielen utopischen,
schwärmerischen, gar dem Piatonismus verhafteten und daher grundfalschen
bürgerlichen Heiislehren ab. Eine solche haben wir in dieser Zeitschrift schon

einmal geschildert.''
Die Frage nach einer ausgebauten und tragfähigen Anthropologie

beherrscht seit geraumer Zeit die Diskussion unter den europäischen Sozialisten.
Sie ist es letztlich auch, die dem Polyzentrismus in den Ostblockländern Bahn
gebrochen hat. Denn wenn nach Marx von einem «Menschen an sich» nicht
gesprochen werden kann, so muß für den konkreten Menschen eine Vielzahl
von Land zu Land verschiedener Gegebenheiten berücksichtigt werden, die
sich nicht in apodiktischer Form vorhersagen lassen. Auch hier tritt zutage,
daß uns der Mensch deswegen unbekannt ist, weil er bekannt ist (im Sinne
Hegels) : Es sind so viele abstrakte Dinge über «den» Menschen in aller
Munde, daß darüber die konkreten Gegebenheiten in Vergessenheit geraten.
Es ist sehr zu begrüßen, wenn sich nun eine differenziertere Betrachtung
durchsetzt und die Einsicht, daß es möglich ist, andere Wege als den
sowjetrussischen zu begehen, und daß sogar notwendigerweise von Land zu Land
verschiedene Richtungen eingeschlagen werden müssen. Das eingangs ge-

4 Zum Beispiel: Brief von Engels an Joseph Bloch: «Nach materialistischer
Geschichtsauffassung ist das in letzter Instanz bestimmte Moment in der Geschichte die
Produktion. Mehr haben weder Marx noch ich behauptet. Wenn jemand das dahin
verdreht, das ökonomische Moment sei das einzig bestimmende, so verwanden er jenen
Satz in eine nichtssagende, abstrakte, absurde Phrase .» Zit. nach Ernst Fischer, Von
der Notwendigkeit der Kunst, Dresden 1961, S. 103.

5 «Rote Revue», Nov. 1963. - Es muß hier angemerkt werden, daß es bürgerlichen
Kritikern des Marxismus gefällt, den wissenschaftlichen Sozialismus als utopisch,
weltfremd und verstiegen darzustellen. In seiner klerikal-reaktionären Kritik an Ernst Bloch
geht zum Beispiel Paul Schütz so weit, dem Autor von «Das Prinzip Hoffnung»
vorzuwerfen, er rechne nicht mit der Möglichkeit des Scheiterns (Paul Schütz, Charisma
Hoffnung; Hamburg 1962). Ideologische Trübung vermischt sich hier mit profunder
Unkenntnis der Literatur, besonders Blochs.

225



nannte Ziel, die neue Gesellschaftsordnung, ist dabei mitnichten über Bord

gegangen, und wenn das die Bourgeoisie noch so sehr in Harnisch bringt:
ihre Zeit ist abgelaufen.

Aspekte der Freiheit
Ein weiteres Zentralproblem des Übergangs ist das der persönlichen Freiheit.

Es beschäftigt naturgemäß die jüngere Generation in den Ostblockstaaten,

wie man aus Augenzeugenberichten erfährt. Unsere Verfechter des

sogenannten «freiheitlichen» Sozialismus machen sich dagegen wenig Gedanken

über die Dialektik von Freiheit und Notwendigkeit. Sie vergessen, ihren
abstrakten Freiheitsbegriff an den drei entscheidenden Fragen zu prüfen:
Freiheit wovon? Freiheit für wen? Freiheit wozu?

In der Übergangsperiode zum Sozialismus mag es eine Generation
bewußter Sozialisten geben, die die neuen Errungenschaften so hoch einschätzt,
daß sie als vorübergehende Gegenleistung eine gewisse Einschränkung der

persönlichen Freiheit hinnehmen würde. Aber schon die nächste Generation
wird unter den Errungenschaften der neuen Ordnung aufwachsen und sie als

selbstverständlich betrachten; sie wird persönliche Einschränkungen nicht
unwidersprochen hinnehmen. Kein Wunder, daß in den kommunistischen
Ländern vernehmlich allerlei Dinge gefordert werden, die der Form nach im
Westen verwirklicht erscheinen, im Osten aber noch in weiter Ferne sind:
Freie Meinungsbildung durch Lektüre der ausländischen Presse,
unbeschränkte Meinungsäußerung, offene Auseinandersetzung mit Ansichten
verschiedenster Art und Herkunft, Ende der kulturellen Bevormundung durch
Staats- oder Parteiinstanzen und vieles andere mehr, das direkt oder indirekt
den bürgerlichen Freiheitsbegriff berührt.

Es empfiehlt sich, dies nicht einfach abzutun, sondern vielmehr aus der
Nähe zu besehen. Eine liberale Anschauung der Freiheit abstrahiert von
gesellschaftlichen Gegebenheiten. Sie geht vom isolierten Individuum aus, vom
«ich bin» ; sie verlangt, daß sich dieses unbehindert entfalten müsse in der ihm
zustehenden Sphäre, insoweit dabei nicht die Sphäre der anderen berührt
werden. Dieser Freiheitsbegriff sieht im einzelnen die höchste Form des

Daseins, er hat den «Menschen an sich» zum Gegenstand und ist daher für uns
undiskutabel. Er operiert mit der oben geschilderten Fiktion des Individuums.
Er berührt den Nächsten nur in zweiter Linie und irgendwo am Rande. Er
weiß nichts davon, daß der Mensch innen dunkel ist und aus sich heraus muß,
um überhaupt erst etwas zu erkennen, nämlich sich unter seinesgleichen.
Ohne das aber, ohne den von allem Anbeginn an miteinbegriffenen Mitmenschen

bleibt diese Freiheit die Freiheit des Einsamen, ohne das «Mit-uns», das

nicht «man», sondern «wir» heißt (Ernst Bloch)."

6 Ernst Bloch, Tübinger Einleitung zur Philosophie I, Edition Suhrkamp, Frankfurt/
M. 1963.

226



Nicht der einzelne soll sich also ungehindert und schrankenlos entfalten

können; denn wer weiß, wohin diese Schranken dann zu stehen kommen! Die
Freiheit der sozialistischen Gesellschaftsordnung kann nur eine Freiheit der

Gemeinschaft sein, eine Freiheit des einzelnen in Beziehung zum Mitmenschen.

Erst eine solcherart freie und mit sich versöhnte Gesellschaft — und
eben nicht eine Vielzahl voneinander isolierter Individuen! — ist einer
menschenwürdigen Entwicklung fähig. Die Konsequenzen der zu Ende gedachten
liberalen Konzeption der Freiheit schildert Karl Barth (wenngleich in einer
ideologisch getrübten Sicht) am Beispiel Friedrich Nietzsches7, des

rechtmäßigen Erben und Vollenders des individualistischen Humanismus. Nietzsches

«azurne Einsamkeit» ist nicht Auswuchs, sondern ureigentliches Wesen

dieser Konzeption.
In einer freien Gemeinschaft im Sinne des Marxismus sind somit für den

einzelnen spürbare Einschränkungen zu gewärtigen. Das ist der eine Aspekt
der Freiheit, wie sie der wissenschaftliche Sozialismus definiert. Sie hat jedoch
noch einen zweiten, nicht minder schwerwiegenden Aspekt. Ihm wollen wir
uns zuwenden.

Bekenntnis zur Masse

Es ist nicht damit zu rechnen, daß die kollektive Freiheit ein endgültiger
und aller Widersprüche barer Zustand sein wird. Sie kann nicht eines Tages
durch Dekret verordnet werden. Wenn sich die Dinge so einfach verhielten,
wäre unser Postulat tatsächlich Endzeitlehre. Es wäre dann so leicht zu
verwirklichen wie alle religiösen Postulate, die mit einmaligen Ereignissen und
einem Schöpfer operieren, und es wäre ebenso irreal, schwärmerisch und
verwerflich.

In Tat und Wahrheit handelt es sich bei der kollektiven Freiheit vielmehr
um etwas Prozeßhaftes, um ein immerwährendes Ringen. Es wird nicht durch
Institutionen allein zu sichern sein. Es ist etwas, das streckenweise scheitert,
aber doch stets von neuem unternommen sein will. Es handelt sich um ein
Werden, nicht um ein Sein, und es handelt sich außerdem darum, das alles
heute schon zu beginnen. Denn weil in unseren Plan der konkrete Mensch in
der ganzen Vielfalt seiner Widersprüche und im besonderen auch die
Möglichkeit seines Scheiterns eingeht, wird die freie Gemeinschaft nicht automatisch

zum Funktionieren kommen.
Das Dasein dieser Gemeinschaft wird ja von bestimmten Notwendigkeiten

regiert werden, und Institutionen, die die Freiheit gewährleisten sollen, werden

der Einsicht in diese Notwendigkeiten entspringen. Objektive Notwendigkeiten

und subjektiver Zwang werden streng unterschieden werden müssen,
und eingedenk der Möglichkeiten menschlichen Versagens folgt daraus

/

7 Karl Barth, 1. c.

227



zwangsläufig die Forderung nach kollektiver Führung; es mag dahingestellt
bleiben, inwieweit diese auch von anderem Zugang her geboten sein wird.
Jedenfalls steht fest, daß eine ganze Anzahl von Institutionen der bürgerlichen,

formalen Demokratie zu übernehmen und auszubauen sein werden.
Vor allen Dingen aber wird in unserer Gemeinschaft Freiheit nur bestehen,

solange in ihr das isolierte Individuum, das hochentwickelte Genie, der
Übermensch und Führer nichts zu suchen hat. Weil an dieser entscheidenden Stelle

zuallervorderst mit der Möglichkeit des Scheiterns gerechnet werden muß,
braucht es eben in unsrer Vorlage die vielen, die sogenannte Masse. Weil hier
der Übermensch von vornherein ausgeschlossen ist, muß eine Vielzahl von
Menschen die Führung übernehmen; jeder mit genau umschriebener
Verantwortlichkeit und alle einander ergänzend: Jeder nach seinen Fähigkeiten,
jedem nach seiner Leistung. Die Mißachtung dieses elementaren Umstandes
ist der Ursprung allen Personenkults, dem der erste Versuch einer umfassenden

Gemeinwirtschaft, nämlich der sowjetische, eine Zeitlang zum Opfer
gefallen ist. Führung darf um keinen Preis beansprucht, sondern immer nur
delegiert werden. Führung muß widerruflich bleiben und dauernder
Überprüfung und Rechtfertigung unterliegen.

Selbst unter geschulten Marxisten wird an dieser Stelle gerne eines
übersehen, ein ganz Kleines, Unscheinbares, ein Nichts — und doch eben das
Entscheidende: Das Bekenntnis zu unserem Postulat ist zugleich auch Bekenntnis

zu den Mittelmäßigen, zur Masse. Denn unser Plan kann ja nicht auf einen

Schöpfer warten, sondern er will mit konkreten und überaus mittelmäßigen
Menschen verwirklicht werden. Mit lauter dem Lehrbuch entsprungenen
Genies wäre das einfach. Aber mit all den Kleinmütigen, den Langsamen, mit
uns selber etwas zu erbauen, dem ewigen Scheitern entgegen, das ist weit
anspruchsvoller. Dazu braucht es eben die vielen. Es braucht das «wir», nicht
das «ich bin». Das ist der Sinn der Masse in der Theorie des Sozialismus: Wir
wollen nichts mit Übermenschen zu schaffen haben. Und rückblickend dürfen
wir heute schon getrost feststellen, daß die vereinigte Kraft dieser Masse unter
der Führung des Proletariats mehr zustande gebracht hat als alle bürgerlichen

Genies und alles demütige Zuwarten der Theologen.

Sozialismus in unserer Zeit

Ausgehend von unserem Ziel, eine harmlose Gesellschaftsordnung zu

schaffen, haben wir eine Auswahl von Problemen, die sich daraus ergeben,
einer kritischen Sichtung unterworfen. Wir haben unterwegs festgestellt, daß

die Forderung nach Vergesellschaftung der Produktionsmittel bestehen bleibt.
Wir haben uns ferner der marxistischen Anthropologie zugewandt, soweit
Ansätze hierzu vorliegen, und konnten das Bekenntnis zum Kollektiv aus dieser

Sicht bestätigen. Insbesondere ergab sich keinerlei Notwendigkeit, Rekurs

228



auf die Ideologie des Existentialismus zu machen; vielmehr erwies sich die

Konzeption von Marx als völlig ausreichend. Die Ausführungen von Markus
Schelker, welcher dem Marxismus Totalität und Starrheit unterschiebt, dürften

damit hinreichend widerlegt sein.8 Dasselbe gilt für seine unglaubliche
Behauptung, der Marxismus sei nur über den Begriff der Entfremdung mit
dem Humanismus verbunden, mit andern Worten, nur beim jungen Marx und
damit überhaupt nicht, zumal der wissenschaftliche Sozialismus die
Frühschriften von Karl Marx als ideologische, nicht wissenschaftliche Interpretation

der Wirklichkeit betrachtet.9 Auf Grund des marxistischen Postulats war
ferner der Begriff der Freiheit näher zu betrachten, und auch in dieser
Beziehung sind die Marxschen Prämissen offenkundig zureichend. Eine Scheidung

des Sozialismus in einen sogenannten «dogmatischen Marxismus» und
einen sogenannten «demokratischen» oder «freiheitlichen» Sozialismus
erübrigt sich somit. Hingegen erweist es sich als unumgänglich, ausgehend von
der Marxschen Sicht des Menschen die Vergesellschaftung der Produktionsmittel

zu fordern, weil nur auf diese Weise eine freie Gemeinschaft zustande
kommen kann. Nicht allein ein ethischer, sondern vielmehr ein
erkenntnistheoretischer Boden macht den Sozialismus zum Garanten der Zukunft. Auch
in dieser Hinsicht erweisen sich die Ausführungen Markus Schelkers10 als

B «Rote Revue», Nov. 1964.
9 Der Entfremdungsbegriff, ein ausgesprochen ideologisches Konzept, kommt

hauptsächlich in den «Ökonomisch-philosophischen Manuskripten» (1844) vor, also beim frühen

Marx. In den Hauptwerken tritt er bezeichnenderweise in den Hintergrund, da Marx
inzwischen erkannt hat, daß die Sicht des Menschen als eines entfremdeten Wesens bloß
eine unmittelbare Widerspiegelung des Sachverhalts durch das Bewußtsein darstellt. Im
Gegensatz zu dieser Sicht des frühen Marx steht der Marx der Hauptwerke (also der
Reifezeit, der gültige Marx mit andern Worten), der es gerade ablehnt, die Dinge direkt
im Bewußtsein widerzuspiegeln, zumal die Sachverhalte durch diesen Prozeß getrübt
wiedergegeben werden. Er fordert in der «Einleitung zur Kritik der politischen Ökonomie»

(1857) (Werke, Bd. 13, Berlin 1964) eine grundlegend andere, eine wissenschaftliche

Methode. Diese wendet er im «Kapital» an und analysiert damit die Produktionsverhältnisse;

im «Kapital» aber setzt Marx den Menschen von Anbeginn an im Verhältnis
zum Mitmenschen, zur produzierenden und konsumierenden Gesellschaft dar. Das
kollektivistische Weltbild ist hier schon vorausgesetzt. Der kollektivistische Humanismus in der
Lehre von Marx steht somit auf viel breiterer Basis, als Markus Schelker mit dem

Entfremdungsbegriff der Frühschriften subsumiert.
10 «Rote Revue», Juni 1965. Die Unterscheidung zwischen totalitärer und nicht

totalitärer Ausführung des sozialistischen Postulats durch Anwendung dialektischer Gesetze

einerseits und der menschlichen Vernunft anderseits dürfte vom Standpunkt des
wissenschaftlichen Sozialismus kaum haltbar sein, da das Walten materialistischer Gesetzmäßigkeiten

geschichtsimmanent ist. Bekanntlieh berufen sich gerade die kommunistischen
Parteien ausgesprochen auf die menschliche Vernunft und Verantwortung. Eine Differenzierung

auf Grund struktureller Unterschiede, zum Beispiel im Hinblick auf Gewaltentrennung,

rechtliche Handhaben der Opposition usw., wäre vermutlich zutreffender.

229



überflüssig, ja schädlich. Wenn er nicht mehr als eine «gewisse Übereinstimmung»

gelten lassen will, wenn er den wissenschaftlichen Sozialismus als

Weltanschauung verwirft, so gibt er die Sache des Proletariats überhaupt
preis. Was dann noch übrigbleibt, sind allenfalls Postulate einer reformfreudigen

Bourgeoisie. Es handelt sich dann bestenfalls um Ideologie. Uns aber geht
es um mehr: es geht darum, die Welt als solche zu erkennen, zu verändern.
Wir brauchen die Zukunft nicht zu fürchten. Die entscheidenden Prämissen
haben sich bei unserer Sichtung als unserer Zeit durchaus angemessen
erwiesen: Karl Marx stimmt immer noch.

Redaktioneller Nachsatz zu einer Diskussion

Der vorstehende Beitrag unseres Mitarbeiters Dr. phil. Rudolf Giovanoli
versteht sich als Antwort auf den von Markus Schelker verfaßten Artikel über
«Sozialismus in unserer Zeit». Wir sind Dr. Giovanoli für seinen Diskussionsbeitrag

sehr zu Dank verpflichtet. Wenn wir seinen Ausführungen auch nicht
überall folgen können, so schätzen wir seine etwas provozierende Schreibweise;

denn nach Gorkij gehört es zu einer der vornehmsten Aufgaben des

Schriftstellers, seine Zeitgenossen ein wenig zu provozieren. So hoffen wir,
daß im Interesse einer lebendigen Auseinandersetzung die Antwort auf Dr.
Giovanolis «zeitgenössische Ideologiekritik» nicht lange auf sich warten läßt.

Bei jeder Diskussion sollte man beachten, daß zuerst die wesentlichen
Begriffe geklärt werden, sowie es notwendig ist, daß man sich zunächst darüber
einigt, von welchen Gesichtspunkten ausgegangen wird. So ist es hinsichtlich
unseres Diskussionsthemas unentbehrlich, sich zunächst über den Begriff
Ideologie Klarheit zu verschaffen, ist er doch mit zuviel emotioneller Ladung
verbunden.

Unter «Ideologie» verstehen wir eine Zusammenfassung von Ideen,
Leitbildern und gesellschaftlichen Idealen, die es einer Partei ermöglichen,
historische und aktuelle politische Situationen zu verstehen und einzuordnen.
Dadurch werden Alternativen zwischen konkurrierenden Parteien auch den inaktiven

und ungenügend orientierten Wählern leichter verständlich. Auch
hierzulande hätten die Parteien Grund genug, dem Schlagwort von der «Ent-

ideologisierung» zum Trotz sich darauf zu besinnen, ob es in ihrem Interesse

sei, einfach jede Ideologie über Bord zu werfen, um sich mit einem bloßen
Praktizismus zu begnügen. Die Einsicht, wohin der Weg eines bloßen Praktizismus

führt, ist glücklicherweise wieder im Wachsen begriffen. Und dies
auch bei unserem politischen Gegner. Bemerkenswert ist in diesem
Zusammenhang die kürzlich von Dr. Georg C. L. Schmidt in der «NZZ» veröffentlichte

Abhandlung über «Die Ideen in der modernen Demokratie» («NZZ»,

230


	Zur zeitgenössischen Ideologiekritik

