Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 44 (1965)

Heft: 9

Artikel: Zur zeitgendssischen ldeologiekritik
Autor: Giovanoli, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-337697

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-337697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

i RATE REVUE

DR. PHIL. RUDOLF GIOVANOLI

Zur zeitgendssischen Ideologiekritik

Es vergeht kein Jahr, ohne dafl die Ideologie des sogenannten «freiheit-
lichen» Sozialismus um gewichtige Werke erweitert wird. Immer ausgekliigel-
tere, immer vollkommenere und freiheitlichere Veroffentlichungen suchen den
Findruck zu erwecken, der wissenschaftliche Sozialismus als die Lehre der
Gesellschaft und ihrer Veriinderung sei tiberholt. Kennzeichen dieses Tuns ist
in erster Linie eine grobe Vernachldssigung der klassischen und zeitgenossi-
schen sozialistischen Literatur. Grundlegende Abhandlungen wie diejenigen
von Karl Marx werden entweder umgangen oder dann hochstens zitiert, um
sich von ihnen insgeheim abzugrenzen. Um so unbedenklicher wird ein nicht
weiter definierter «Freiheits»-Begriff gehandhabt, der vorgeblich den einen
Sozialismus vom andern unterscheide. Kein Wunder, da8 sich die Begriffe
schlieBlich triiben und Verwirrung um sich greift.

Wenn auch der wissenschaftliche Sozialismus sich seit Karl Marx in
dauerndem Wandel befindet und damit selber belegt, daB er undoktrinir,
undogmatisch und keineswegs <erstarrt» ist, so gibt es dennoch Begriffe und
Positionen, die es weiterhin zu halten gilt und die man nicht einfach dem
Opportunismus zuliebe hinwegdekretieren kann. Im folgenden wird versucht,
einige damit im Zusammenhang stehende Fragen zu behandeln.

Ziel der Arbeiterbewegung ist eine harmonische Gesellschaftsordnung;
eine Ordnung, die den Menschen von wirtschaftlicher Ausbeutung befreit und
seine freie Entfaltung gewihrleistet. Damit beginnt das Parteiprogramm der
SPS, ohne Riicksicht auf den Umstand, da dieses Ziel méglicherweise breite
Kreise der Bourgeoisie verdrgert. Daran haben wir uns zu halten. Werkzeug
der Arbeiterbewegung ist im weiteren die Lehre des wissenschaftlichen Sozia-
lismus, welche erkannt hat, daf eine auf der Vorherrschaft des Kapitals be-
ruhende Gesellschaftsordnung nicht in der Lage ist, die geforderte Harmonie
zu gewihrleisten. Die kapitalistische Gesellschaftsordnung ist somit nicht des-
wegen zu verwerfen, weil sie unerwiinschte Auswiichse zeitigt, weil sie «un-
moralisch», «ungerecht», sittlich schlecht ist, sondern sie mu3 an und fiir sich
durch eine bessere Ordnung ersetzt werden: Thr ureigenstes Wesen, ihre ganze
Anlage als solche ist dem Menschen nicht angemessen. Es handelt sich mit

221



andern Worten nicht um eine Angelegenheit des Gefiihls, sondern um eine
solche der Erkenntnis. Alle Versuche, die kapitalistische Gesellschaftsordnung
aus dem Gefiithl der Emporung heraus von ihren Auswiichsen zu befreien,
fithren zu plattem Reformismus und verewigen gerade das, was man beseitigen
mochte. Darum kann es sich fur uns keinesfalls handeln.

Das grundlegende Postulat

Die Konzeption des gottihnlichen Individuums entstammt dem Renais-
sance-Denken. Jene Zeit hat die fiir Europa folgenschwere Ansicht begriindet,
Menschssein heile «ich bin».! Diese Anschauung vom Menschen und von
Humanitit hat sich selbst im Kreise von Sozialisten bis heute erhalten. Sie ist
indessen keineswegs von Haus aus verwerflich, vielleicht als Selbstsucht. Sie
hat im Gegenteil die Weltgeschichte um eine gewaltige Stufe weitergebracht,
und wir tun gut daran, dieser Leistung Hochachtung entgegenzubringen. Eine
andere Frage wird sein, ob diese Konzeption des Menschen unserer Zeit noch
angemessen ist oder nicht.

Die individualistische Konzeption der Humanitat schreibt dem Menschen
eine abstrakte Existenz zu, sie sieht ihn zunichst ohne Umgebung; der Mensch
ist in ihr im wesentlichen fiir sich, allein, isoliert. Wohl umfaBit diese Kon-
zeption in der Ferne auch den Mitmenschen; aber sie anerkennt ihn eben nur
beildufig. «Ich bin», das heiBt: Ich geniige mir selbst, ich entfalte mich, be-
wihre mich um jeden Preis, ich besitze, ibe Macht aus, ich nehme Anteil an
der Welt. Diese Anschauung, die ihrem Wesen nach den einzelnen lobt und
verherrlicht und darob den andern, den Mitmenschen, vergifit, ist die ent-
scheidende Deutung, die der Mensch der kapitalistischen Gesellschaftsordnung
erfihrt. Thre folgerichtige gesellschaftliche Kategorie heifit «Besitz». Ich bin,
das heiit vor allen Dingen: ich besitze. Ich besitze meinen Nichsten, indem
ich die Produktionsmittel beherrsche. Ich besitze, indem ich Macht ausiibe,
und ich bin michtig, indem ich besitze. Mein Besitz erschafft und begriindet
sich selber: Kapital schafft selber Kapital. Menschsein heilit dann in erster
Linie «besitzen». Im GroBen ist man Mensch, weil man Kapital besitzt; im
Kleinen ist man es, indem man diese oder jene Dinge erwirbt, deren Besitz das
der jeweiligen Zeit und Mode entsprechende Ersatzgefiihl verleiht. Ich bin
Mensch, insoweit ich Besitz aufweise.

Fines der entscheidenden Ergebnisse des wissenschaftlichen Sozialismus
ist nun, die unmenschlichen Wurzeln dieser individualistischen Konzeption

1L Wir folgen einer Darstellung von Karl Barth in seiner Dogmatik, 111/2, ungeachtet
des Umstandes, dal} Barth die individualistische Humanitit in eine «humanistischey und
die kollektivistische (von Marx) in eine «christlichey umfilscht. Seine Formulierung als
solche ist, wenn man von der Umetikettierung absieht, treffend genug, so dal wir sie
stellenweise wortlich zitieren konnen.

222



des Menschen freigelegt zu haben. Als logische Folge ergibt sich unter an-
derem hieraus das Postulat nach der Vergesellschaftung der Produktions-
mittel. Wir halten uns nicht mit der Herleitung dieses Postulats auf, da es seit
langem erschopfend begriindet ist. Von aktueller Bedeutung sind dagegen die
zahlreichen Probleme, die sich im Gefolge der praktischen Durchsetzung
dieses Postulats einstellen. Mit Verwunderung mull man immer wieder kon-
statieren, wie gerade in sozialdemokratischen Kreisen diese Fragen umgangen
oder sogar mit bemerkenswerter Uberheblichkeit belichelt werden; dabei
miiite der Ubergang von der kapitalistischen Gesellschaftsordnung zur ge-
meinwirtschaftlichen (sozialistischen) gerade von uns sehr griindlich durch-
dacht werden: machen wir uns doch anheischig, diesen dornigen Ubergang
ohne gewaltsamen Umsturz und ohne Blutvergiel3en zu vollziehen.

Uber den Menschen

Eines der vordringlichsten Probleme des Ubergangs ist der Mensch selbst.
Mit der Erkenntnis von Karl Marx, wonach der «Mensch an sich» nicht exi-
stiert, wonach Robinsonaden und verwandte Modellversuche biirgerlicher oder
klerikaler Philosophie von Grund auf Fehlkonstruktionen sind, wonach es
keinen Menschen ohne Mitmenschen gibt und der Mensch als Einzelgéinger
aullerhalb der Gemeinschaft nicht denkbar ist, in dieser fundamentalen Er-
kenntnis haben wir einen sicheren Ausgangspunkt. Sie grenzt die marxistische
Anthropologie von allem Individualismus, von aller Vergottlichung — und das
heiflt Entmenschlichung — des einzelnen ab, ohne anderseits der Vermassung
und Nivellierung Vorschub zu leisten. Richtig verstanden, ist der Mensch in
seiner Beziehung zum Mitmenschen zentrales Anliegen des Marxismus. «Ich
bin» nicht fiir mich selbst, nicht autonom, sondern: «Ich bin mit andern zu-
smamen», ich bin zu ihnen hin und von ihnen her. Ich bin immer nur insoweit
Mensch, als ich in Beziehung zu andern, zur Gemeinschaft stehe. Diese nicht
hoch genug einzuschétzende Leistung von Karl Marx wird heute gern verges-
sen; denn sie paBt nicht ins iiblich gewordene Schema der Damonisierung
dieses Mannes. In Wirklichkeit aber bildet dies den entscheidenden Fortschritt
gegeniiber dem Menschenbild des klassischen Humanismus, das sich im Indi-
viduum und der unbegrenzten Entfaltung seiner Fihigkeiten erschopft. Daf3
sich daraus Konsequenzen fir den Begriff der Freiheit ergeben, wird noch zu
besprechen sein.

Marx war mit diesem Menschenbild® unserer Zeit um ein Jahrhundert

2 Karl Marx, Das Kapital, 1. Bd.; Werke Bd. 23, Bln. 1962, S. 67. Unseres Wissens
ist dies die fritheste explizite Formulierung, mit Ausnahme der Frithschriften von Marx,
die jedoch nicht zum Schrifttum des wissenschaftlichen Sozialismus zihlen. — Das Kon-
zept zieht sich im iibrigen unausgesprochen durch das ganze marxistische Schrifttum bis
heute.

223



voraus. In der zeitgenossischen protestantischen Dogmatik wurde es eben erst
«entdeckt» und alsbald als die christliche Humanitit fiir sich in Anspruch
genommen. Ohne weiter darauf einzugehen, wie sehr die paulinische Lehre in
Tat und Wahrheit individualistisch angelegt ist (wie man bei der persénlichen
Gnadenreligion Luthers erkennt), nehmen wir mit Befriedigung zur Kenntnis,
dal} einige unter den protestantischen Autoren inzwischen den Anschlufl ge-
funden haben — auch wenn sie das selber nicht bemerken sollten.? Nicht ohne
Zufall werden sie, trotz ihrer Abgrenzung gegeniiber dem wissenschaftlichen
Sozialismus, von den Vertretern des Kapitalismus als «Kollaborateure» wii-
tend angefallen. Denn mit wenigen Ausnahmen scheint unter der Bourgeoisie
noch niemand darauf gekommen zu sein, dal der Mensch einen Mitmenschen
hat. Daher die uppig blihende Wohltitigkeit, daher die viterlich-gnéddige
Entwicklungshilfe.

Auf der andern Seite mull nun auch gesagt sein, dall bei Marx nicht nur
der klassische Humanismus auf hoherer, grundlegend neuer Ebene weiter-
gefihrt ist; es liegt im Wesen der Dialektik, dall in diesem neuen Bild des
Menschen auch noch zahlreiche Ziige des alten Bildes mit aufgehoben sind,
die bisher ungeniigend beachtet wurden. Hier liegt der Ansatz zu einer ganzen
Reihe von Problemen des Ubergangs, mit denen wir uns nun befassen wollen.

Man hat leider lange Zeit — weil im biirgerlichen Denken vom gott-
dhnlichen Menschen befangen — die Moglichkeit menschlichen Versagens
ungeniigend in Rechnung gesetzt. Zu lange hat man den Menschen der Uber-
gangsperiode zu cinem immerwihrenden positiven Helden gestempelt. Zu
lange hat man ubersehen, dall auch oder gerade der Mensch aus Wider-
spriichen besteht und daher nicht als Einheit im mathematischen Sinne auf-
gefalit werden darf. Das Rechnen mit dem immer nur positiven Menschen
mullte zu ungelosten Resten fihren. Es mulite erst praktisch erfahren werden,
dal der Mensch fehlbar ist, da} es gilt, einem ewigen Scheitern entgegen-
zuarbeiten, und dal eine mechanistisch-utopische Anthropologie der Wirklich-
keit nicht angemessen ist. Der wirkliche Mensch ist der fehlerhafte Mensch. Er
1aBt sich nicht durch Dekret verbessern; er wird vielmehr erst in jahrzehnte-
langer, vielleicht Generationen dauernder Erziehungsarbeit von seinen her-
gebrachten Denkgewohnheiten befreit. Wihrend man anfanglich haufig die
Annahme getroffen hatte, mit der Beseitigung der alten Ordnung wiirden in
Kiirze auch die alten Denkgewohnheiten verschwinden (die alte Ideologie),
sieht man sich jetzt wieder auf Karl Marx und den Begriff der ungleich-
mifligen Entwicklung zuriickgefiithrt und konstatiert, da3 diese Probleme des

3 Karl Barth, Dogmatik, Bd. III, Teil 2, Zollikon 1959, S. 264. Als Separatdruck:
«Mensch und Mitmenschs, Kleine Vandenhoek — Reihe (Gottingen), Joseph Hromadka,
Evangelium fiir Atheisten; Unterwegs Bd. 6, Bln. 1958.

224



Ubergangs viel komplexer sind als man dachte. Man «entdeckt» auf einmal,
dal} dieser Denkballast haften bleibt wie die Kletten, man sieht plotzlich, dal}
der Mensch eine Seele hat und nicht nur denkt, sondern auch empfindet; dal}
die menschliche Psyche weit davon entfernt ist, unmittelbar mit den Produk-
tionsverhiltnissen verknlpft zu sein, dall Denkgewohnheiten keiner Auto-
matik, welcher Art auch immer, gehorchen und dal man lange Zeit in einem
mechanischen Materialismus gefangen war. Es ist wenig bekannt, daf schon
im letzten Jahrhundert vor solchen Trugschliissen gewarnt wurde.* Dabei war
der Materialismusstreit mit Biichner, Vogt und Moleschott eine deutliche Mah-
nung, sich vor Simplifizierungen zu hiiten.

'Die in ihrer Niichternheit und Zuriickhaltung geniale Konzeption des
Marxismus hebt sich gerade auf diesem Hintergrund von vielen utopischen,
schwirmerischen, gar dem Platonismus verhafteten und daher grundfalschen
biirgerlichen Heilslehren ab. Eine solche haben wir in dieser Zeitschrift schon
einmal geschildert.?

Die Frage nach einer ausgebauten und tragfihigen Anthropologie be-
herrscht seit geraumer Zeit die Diskussion unter den europdischen Sozialisten.
Sie ist es letztlich auch, die dem Polyzentrismus in den Ostblocklindern Bahn
gebrochen hat. Denn wenn nach Marx von einem «Menschen an sich» nicht
gesprochen werden kann, so mul} fiir den konkreten Menschen eine Vielzahl
von Land zu Land verschiedener Gegebenheiten beriicksichtigt werden, die
sich nicht in apodiktischer Form vorhersagen lassen. Auch hier tritt zutage,
dall uns der Mensch deswegen unbekannt ist, weil er bekannt ist (im Sinne
Hegels): Es sind so viele abstrakte Dinge iiber «den» Menschen in aller
Munde, daf} dariiber die konkreten Gegebenheiten in Vergessenheit geraten.
Es ist sehr zu begrilBen, wenn sich nun eine differenziertere Betrachtung
durchsetzt und die Einsicht, dali es maglich ist, andere Wege als den sowjet-
russischen zu begehen, und dal} sogar notwendigerweise von Land zu Land
verschiedene Richtungen eingeschlagen werden miissen. Das eingangs ge-

4+ Zum Beispiel: Brief von Engels an Joseph Bloch: «Nach materialistischer Ge-
schichtsauffassung ist das in letzter Instanz bestimmte Moment in der Geschichte die Pro-
duktion. (...) Mehr haben weder Marx noch ich behauptet. Wenn jemand das dahin
verdreht, das dkonomische Moment sei das einzig bestimmende, so verwandett er jenen
Satz in eine nichtssagende, abstrakte, absurde Phrase...» Zit. nach Ernst Fischer, Von
der Notwendigkeit der Kunst, Dresden 1961, S. 103.

5 «Rote Revue», Nov. 1963. — Es mul} hier angemerkt werden, daf} es biirgerlichen
Kritikern des Marxismus gefallt, den wissenschaftlichen Sozialismus als utopisch, welt-
fremd und verstiegen darzustellen. In seiner klerikal-reaktiondren Kritik an Ernst Bloch
geht zum Beispiel Paul Schiitz so weit, dem Autor von «Das Prinzip Hoffnungy vorzu-
werfen, er rechne nicht mit der Moglichkeit des Scheiterns (Paul Schiitz, Charisma
Hoffnung; Hamburg 1962). Ideologische Tritbung vermischt sich hier mit profunder Un-
kenntnis der Literatur, besonders Blochs.

225



nannte Ziel, die neue Gesellschaftsordnung, ist dabei mitnichten iber Bord
gegangen, und wenn das die Bourgeoisie noch so sehr in Harnisch bringt:
ihre Zeit ist abgelaufen.

Aspekte der Fretheit

Ein weiteres Zentralproblem des Ubergangs ist das der personlichen Frei-
heit. Es beschaftigt naturgemill die jiungere Generation in den Ostblock-
staaten, wie man aus Augenzeugenberichten erfahrt. Unsere Verfechter des
sogenannten «{reiheitlichen» Sozialismus machen sich dagegen wenig Gedan-
ken iiber die Dialektik von Freiheit und Notwendigkeit. Sie vergessen, ihren
abstrakten Freiheitsbegriff an den drei entscheidenden Fragen zu priifen:
Freiheit wovon? Freiheit fiir wen? Freiheit wozu?

In der Ubergangsperiode zum Sozialismus mag es eine Generation be-
wulBlter Sozialisten geben, die die neuen Errungenschaften so hoch einschitzt,
dall sie als voriibergehende Gegenleistung eine gewisse Einschrinkung der
personlichen Freiheit hinnehmen wiirde. Aber schon die nachste Generation
wird unter den Errungenschaften der neuen Ordnung aufwachsen und sie als
selbstverstandlich betrachten; sie wird personliche Einschrankungen nicht
unwidersprochen hinnehmen. Kein Wunder, dal in den kommunistischen
Landern vernehmlich allerlei Dinge gefordert werden, die der Form nach im
Westen verwirklicht erscheinen, im Osten aber noch in weiter Ferne sind:
Freie Meinungsbildung durch Lektire der auslindischen Presse, unbe-
schrankte Meinungsduflerung, offene Auseinandersetzung mit Ansichten ver-
schiedenster Art und Herkunft, Ende der kulturellen Bevormundung durch
Staats- oder Parteiinstanzen und vieles andere mehr, das direkt oder indirekt
den biirgerlichen Freiheitsbegriff bertihrt.

Es empfiehlt sich, dies nicht einfach abzutun, sondern vielmehr aus der
Nihe zu besehen. Eine liberale Anschauung der Freiheit abstrahiert von ge-
sellschaftlichen Gegebenheiten. Sie geht vom isolierten Individuum aus, vom
«ich bin» ; sie verlangt, dal sich dieses unbehindert entfalten miisse in der ihm
zustehenden Sphire, insoweit dabei nicht die Sphire der anderen beriihrt
werden. Dieser Freiheitsbegriff sieht im einzelnen die hochste Form des Da-
seins, er hat den «Menschen an sich» zum Gegenstand und ist daher fir uns
undiskutabel. Iir operiert mit der oben geschilderten Iiktion des Individuums.
Er beriihrt den Nachsten nur in zweiter Linie und irgendwo am Rande. Er
weild nichts davon, dafl der Mensch L innen dunkel ist und aus sich heraus mu8,
um iiberhaupt erst etwas zu erkennen, nimlich sich unter seinesgleichen.
Ohne das aber, ohne den von allem Anbeginn an miteinbegriffenen Mitmen-
schen bleibt diese Freiheit die Freiheit des Einsamen, ohne das «Mit-uns», das
nicht «man», sondern «wir» heif3t (Ernst Bloch).®

6 Ernst Bloch, Tubinger Einleitung zur Philosophie I, Edition Suhrkamp, Frankfurt/
M. 1963.

226



Nicht der einzelne soll sich also ungehindert und schrankenlos entfalten
kénnen; denn wer weil, wohin diese Schranken dann zu stehen kommen! Die
Freiheit der sozialistischen Gesellschaftsordnung kann nur eine Freiheit der
Gemeinschaft sein, eine Freiheit des einzelnen in Beziehung zum Mitmen-
schen. Erst eine solcherart freie und mit sich versohnte Gesellschaft — und
eben nicht eine Vielzahl voneinander isolierter Individuen! — ist einer men-
schenwiirdigen Entwicklung fahig. Die Konsequenzen der zu Ende gedachten
liberalen Konzeption der Freiheit schildert Karl Barth (wenngleich in einer
ideologisch getriibten Sicht) am Beispiel Friedrich Nietzsches’, des recht-
miBigen Erben und Vollenders des individualistischen Humanismus. Nietz-
sches «azurne Einsamkeit» ist nicht Auswuchs, sondern ureigentliches Wesen
dieser Konzeption.

In einer freien Gemeinschaft im Sinne des Marxismus sind somit fiir den
einzelnen spiirbare Einschriankungen zu gewirtigen. Das ist der eine Aspekt
der Freiheit, wie sie der wissenschaftliche Sozialismus definiert. Sie hat jedoch
noch einen zweiten, nicht minder schwerwiegenden Aspekt. Thm wollen wir
uns zuwenden.

Bekenntnis zur Masse

Es ist nicht damit zu rechnen, daf} die kollektive Freiheit ein endgiiltiger
und aller Widerspriiche barer Zustand sein wird. Sie kann nicht eines Tages
durch Dekret verordnet werden. Wenn sich die Dinge so einfach verhielten,
wire unser Postulat tatsdchlich Endzeitlehre. Es wére dann so leicht zu ver-
wirklichen wie alle religiosen Postulate, die mit einmaligen Ereignissen und
einem Schopfer operieren, und es wire ebenso irreal, schwédrmerisch und ver-
werflich.

In Tat und Wahrheit handelt es sich bei der kollektiven Freiheit vielmehr
um etwas ProzeBhaftes, um ein immerwihrendes Ringen. Es wird nicht durch
Institutionen allein zu sichern sein. Es ist etwas, das streckenweise scheitert,
aber doch stets von neuem unternommen sein will. Es handelt sich um ein
Werden, nicht um ein Sein, und es handelt sich auflerdem darum, das alles
heute schon zu beginnen. Denn weil in unseren Plan der konkrete Mensch in
der ganzen Vielfalt seiner Widerspriiche und im besonderen auch die Mog-
lichkeit seines Scheiterns eingeht, wird die freie Gemeinschaft nicht automa-
tisch zum Funktionieren kommen.

Das Dasein dieser Gemeinschaft wird ja von bestimmten Notwendigkeiten
regiert werden, und Institutionen, die die Freiheit gewdhrleisten sollen, wer-
den der Einsicht in diese Notwendigkeiten entspringen. Objektive Notwendig-
keiten und subjektiver Zwang werden streng unterschieden werden miissen,
und eingedenk der Méglichkeiten menschlichen Versagens folgt daraus

7 Karl Barth, 1. c.

227



zwangslaufig die Forderung nach kollektiver Fiihrung; es mag dahingestellt
bleiben, inwieweit diese auch von anderem Zugang her geboten sein wird.
Jedenfalls steht fest, dall eine ganze Anzahl von Institutionen der biirger-
lichen, formalen Demokratie zu iibernehmen und auszubauen sein werden.
Vor allen Dingen aber wird in unserer Gemeinschaft Freiheit nur bestehen,
solange in ihr das isolierte Individuum, das hochentwickelte Genie, der Uber-
mensch und Fiihrer nichts zu suchen hat. Weil an dieser entscheidenden Stelle
zuallervorderst mit der Moglichkeit des Scheiterns gerechnet werden muB,
braucht es eben in unsrer Vorlage die vielen, die sogenannte Masse. Weil hier
der Ubermensch von vornherein ausgeschlossen ist, muf} eine Vielzahl von
Menschen die Fithrung iibernehmen; jeder mit genau umschriebener Verant-
wortlichkeit und alle einander ergidnzend: Jeder nach seinen Fahigkeiten,
jedem nach seiner Leistung. Die Milachtung dieses elementaren Umstandes
ist der Ursprung allen Personenkults, dem der erste Versuch einer umfassen-
den Gemeinwirtschaft, ndmlich der sowjetische, eine Zeitlang zum Opfer ge-
fallen ist. Fithrung darf um keinen Preis beansprucht, sondern immer nur
delegiert werden. Fithrung muBl widerruflich bleiben und dauernder Uber-
priifung und Rechtfertigung unterliegen.

Selbst unter geschulten Marxisten wird an dieser Stelle gerne eines iiber-
sehen, ein ganz Kleines, Unscheinbares, ein Nichts — und doch eben das Ent-
schetdende: Das Bekenntnis zu unserem Postulat ist zugleich auch Bekenntnis
zu den MittelmiBigen, zur Masse. Denn unser Plan kann ja nicht auf einen
Schopfer warten, sondern er will mit konkreten und iiberaus mittelméBigen
Menschen verwirklicht werden. Mit lauter dem Lehrbuch entsprungenen
Genies wire das einfach. Aber mit all den Kleinmiitigen, den Langsamen, mit
uns selber etwas zu erbauen, dem ewigen Scheitern entgegen, das ist weit an-
spruchsvoller. Dazu braucht es ehen die vielen. Es braucht das «wir», nicht
das «ich bin». Das ist der Sinn der Masse in der Theorie des Sozialismus: Wir
wollen nichts mit Ubermenschen zu schaffen haben. Und riickblickend diirfen
wir heute schon getrost feststellen, dal die vereinigte Kraft dieser Masse unter
der Fithrung des Proletariats mehr zustande gebracht hat als alle biirger-
lichen Genies und alles demiitige Zuwarten der Theologen.

Sozialismus in unserer Zeit

Ausgehend von unserem Ziel, eine harmlose Gesellschaftsordnung zu
schaffen, haben wir eine Auswahl von Problemen, die sich daraus ergeben.
einer kritischen Sichtung unterworfen. Wir haben unterwegs festgestellt, daf3
die Forderung nach Vergesellschaftung der Produktionsmittel bestehen bleibt.
Wir haben uns ferner der marxistischen Anthropologie zugewandt, soweit
Ansitze hierzu vorliegen, und konnten das Bekenntnis zum Kollektiv aus die-
ser Sicht bestétigen. Insbesondere ergab sich keinerlei Notwendigkeit, Rekurs

228



auf die ldeologie des Existentialismus zu machen; vielmehr erwies sich die
Konzeption von Marx als vollig ausreichend. Die Ausfithrungen von Markus
Schelker, welcher dem Marxismus Totalitat und Starrheit unterschiebt, diirf-
ten damit hinreichend widerlegt sein.® Dasselbe gilt fiir seine unglaubliche
Behauptung, der Marxismus sei nur tber den Begriff der Entfremdung mit
dem Humanismus verbunden, mit andern Worten, nur beim jungen Marx und
damit iiberhaupt nicht, zumal der wissenschaftliche Sozialismus die Friih-
schriften von Karl Marx als ideologische, nicht wissenschaftliche Interpreta-
tion der Wirklichkeit betrachtet.” Auf Grund des marxistischen Postulats war
ferner der Begriff der Freiheit naher zu betrachten, und auch in dieser Be-
ziehung sind die Marxschen Priamissen offenkundig zureichend. Eine Schei-
dung des Sozialismus in einen sogenannten «dogmatischen Marxismus» und
einen sogenannten «demokratischen» oder «freiheitlichen» Sozialismus er-
iibrigt sich somit. Hingegen erweist es sich als unumganglich, ausgehend von
der Marxschen Sicht des Menschen die Vergesellschaftung der Produktions-
mittel zu fordern, weil nur auf diese Weise eine freie Gemeinschaft zustande
kommen kann. Nicht allein ein ethischer, sondern vielmehr ein erkenntnis-
theoretischer Boden macht den Sozialismus zum Garanten der Zukunft. Auch
in dieser Hinsicht erweisen sich die Ausfihrungen Markus Schelkers!® als

8 «Rote Revuey, Nov. 1964.

% Der Entfremdungsbegriff, ein ausgesprochen ideologisches Konzept, kommt haupt-
siachlich in den «Okonomisch-philosophischen Manuskriptens (1844) vor, also beim frii-
hen Marx. In den Hauptwerken tritt er hezeichnenderweise in den Hintergrund, da Marx
inzwischen erkannt hat, daB} die Sicht des Menschen als eines entfremdeten Wesens blof
eine unmittelbare Widerspiegelung des Sachverhalts durch das BewuBtsein darstellt. Im
Gegensatz zu dieser Sicht des frithen Marx steht der Marx der Hauptwerke (also der
Reifezeit, der gilltige Marx mit andern Worten), der es gerade ablehnt, die Dinge direkt
im BewufBitsein widerzuspiegeln, zumal die Sachverhalte durch diesen Prozel getruibt
wiedergegeben werden. Er fordert in der «Einleitung zur Kritik der politischen Okono-
miey (1857) (Werke, Bd. 13, Berlin 1964) eine grundlegend andere, eine wissenschaft-
liche Methode. Diese wendet er im «Kapitaly an und analysiert damit die Produktions-
verhaltnisse; im «Kapitaly aber setzt Marx den Menschen von Anbeginn an im Verhaltnis
zum Mitmenschen, zur produzierenden und konsumierenden Gesellschaft dar. Das kollek-
tivistische Weltbild ist hier schon vorausgesetzt, Der kollektivistische Humanismus in der
Lehre von Marx steht somit auf viel breiterer Basis, als Markus Schelker mit dem Ent-
fremdungsbegriff der Frihschriften subsumiert.

10 «Rote Revues, Juni 1965. Die Unterscheidung zwischen totalitarer und nicht tota-
litirer Ausfihrung des sozialistischen Postulats durch Anwendung dialektischer Gesetze
einerseits und der menschlichen Vernunft anderseits diirfte vom Standpunkt des wissen-
schaftlichen Sozialismus kaum haltbar sein, da das Walten materialistischer Gesetzmalig-
keiten geschichtsimmanent ist. Bekanntlich berufen sich gerade die kommunistischen Par-
teien ausgesprochen auf die menschliche Vernunft und Verantwortung. Eine Differenzie-
rung auf Grund struktureller Unterschiede, zum Beispiel im Hinblick auf Gewaltentren-
nung, rechtliche Handhaben der Opposition usw., wire vermutlich zutreffender.

229



tiberfliissig, ja schidlich. Wenn er nicht mehr als eine «gewisse Ubereinstim-
mung» gelten lassen will, wenn er den wissenschaftlichen Sozialismus als
Weltanschauung verwirft, so gibt er die Sache des Proletariats iiberhaupt
preis. Was dann noch tbrigbleibt, sind allenfalls Postulate einer reformfreudi-
gen Bourgeoisie. Es handelt sich dann bestenfalls um Ideologie. Uns aber geht
es um mehr: es geht darum, die Welt als solche zu erkennen, zu veréndern.
Wir brauchen die Zukunft nicht zu fiirchten. Die entscheidenden Prémissen
haben sich bei unserer Sichtung als unserer Zeit durchaus angemessen er-
wiesen: Karl Marx stimmit immer noch.

Redaktioneller Nachsatz zu einer Diskussion

Der vorstehende Beitrag unseres Mitarbeiters Dr. phil. Rudolf Giovanoli
versteht sich als Antwort auf den von Markus Schelker verfafiten Artikel iiber
«Sozialismus in unserer Zeit». Wir sind Dr. Giovanoli fiir seinen Diskussions-
beitrag sehr zu Dank verpflichtet. Wenn wir seinen Ausfihrungen auch nicht
tiberall folgen kénnen, so schitzen wir seine etwas provozierende Schreib-
weise; denn nach Gorkij gehort es zu einer der vornehmsten Aufgaben des
Schriftstellers, seine Zeitgenossen ein wenig zu provozieren. So hoffen wir,
dall im Interesse einer lebendigen Auseinandersetzung die Antwort auf Dr.
Giovanolis «zeitgenossische Tdeologiekritik» nicht lange auf sich warten 1aBt.

Bei jeder Diskussion sollte man beachten, dal} zuerst die wesentlichen Be-
griffe gekldrt werden, sowie es notwendig ist, dall man sich zunéchst dariiber
einigt, von welchen Gesichtspunkten ausgegangen wird. So ist es hinsichtlich
unseres Diskussionsthemas unentbehrlich, sich zunichst iiber den Begriff
Ideologie Klarheit zu verschaffen, ist er doch mit zuviel emotioneller Ladung
verbunden.

Unter «Ideologie» verstehen wir eine Zusammenfassung von Ideen, Leit-
bildern und gesellschaftlichen Idealen, die es einer Partei ermdglichen, histo-
rische und aktuelle politische Situationen zu verstehen und einzuordnen. Da-
durch werden Alternativen zwischen konkurrierenden Parteien auch den inak-
tiven und ungeniigend orientierten Wahlern leichter verstdndlich. Auch hier-
zulande hitten die Parteien Grund genug, dem Schlagwort von der «Ent-
ideologisierung» zum Trotz sich darauf zu besinnen, ob es in threm Interesse
sei, einfach jede Tdeologie iiber Bord zu werfen, um sich mit einem bloBen
Praktizismus zu begniigen. Die Einsicht, wohin der Weg eines bloBen Prakti-
zismus fihrt, ist gliicklicherweise wieder im Wachsen begriffen. Und dies
auch bei unserem politischen Gegner. Bemerkenswert ist in diesem Zusam-
menhang die kiirzlich von Dr. Georg C. L. Schmidt in der «NZZ» veroffent-
lichte Abhandlung iiber «Die Ideen in der modernen Demokratie» («NZZ»,

230



	Zur zeitgenössischen Ideologiekritik

