
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 44 (1965)

Heft: 6

Artikel: Die evangelische Soziallehre der Gegenwart

Autor: Peter, Hans-Balz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HANS-BALZ PETER

Die evangelische Soziallehre der Gegenwart
Es dürfte unsere Leser interessieren, was eigentlich unter «Evangelischer

Soziallehre» zu verstehen ist. Hans-Balz Peter, stud. oec. publ.,
hat darüber eine ausgezeichnete Seminararbeit verlaßt. In verdankenswerter

Weise hat er uns eine Kopie dieser hervorragenden Studie
zugestellt, so daß wir in der Lage sind, sie wenigstens auszugsweise zu
veröffentlichen. Es ist eine Fortsetzung vorgesehen. Die hier vertretenen
Werturteile brauchen selbstredend nicht diejenigen der Redaktion zu
sein. RL.

Die evangelische Kirche muß sich immer wieder zu Fragen der Zeit
äußern, muß insbesondere zu den sozialen Fragen immer wieder Stellung
nehmen. All diese Äußerungen und Stellungnahmen kann man zusammenfassend

als die «Evangelische Soziallelire» bezeichnen. Die evangelische Soziallehre

stellt also nicht ein geschlossenes System dar im Sinne einer «christlichen
Gesellschaftsordnung», sie will auch nicht primär neue soziale Formen schaffen,

sondern sie ist eine Auseinandersetzung der gesellschaftlichen Existenz
mit dem christlichen Glauben. Sie hat demnach zwei praktische Anliegen:

Erstens will sie die Menschen aufrufen, ihre Verantwortung in der Gesellschaft

wahrzunehmen, die Mitverantwortung der Christengemeinde auch für
die äußere Ordnung der Bürgergemeinde zu sehen (K. Barth), kritisch an den

öffentlichen Dingen mitzuwirken.

Zweitens will sie den in die Verantwortung berufenen Mensehen
unterstützen, gemäß seiner Verantwortung zu handeln. Immer noch sehen wir uns
mit den sozialen Normen des 19. Jahrhunderts konfrontiert: allgemein mit
einem ungebändigten Fortschrittsglauben, im besondern mit zwei ethischen
und sozialen Prinzipien, dem Individualprinzip, welches das Individuum als

Selbstzweck in den Mittelpunkt stellt und die sozialen Strukturen nur als

Mittel betrachtet, und das Sozialprinzip, das im Individuum nur dienendes
Mittel für das soziale Ganze sieht.

Die evangelische Soziallehre will nun betonen, daß diese zwei Normen
keine zwingende Alternative darstellen, sondern daß, ganz im Sinne der
modernen Sozialwissenschaft, eine Vielzahl von Werten nebeneinander anerkannt
werden muß. In diesem für die menschliche Freiheit notwendigen Pluralismus
kann sich nun wieder der einzelne nur schwer zurechtfinden; dem einzelnen
hier zu helfen, seine Entscheidung verantwortlich zu treffen, soll die Aufgabe
der evangelischen Soziallehre sein.

Sie soll diesen Pluralismus von Möglichkeiten also klärend ordnen, Überblick

verschaffen und Richtungen weisen. Wie sie das im einzelnen macht,
soll hier, nach einem geschichtlichen Überblick, dargestellt werden.

171



Noch weniger als heute kann man geschichtlich von der evangelischen
Soziallehre sprechen. Es geht also in diesem Abschnitt eher darum, die
Geschichte der hauptsächlichsten evangelischen Ideen zum sozialen Problem
darzustellen.

Das Versagen der Kirche

Auch die ältesten Ideen zur evangelischen Soziallehre lassen sich, soweit
sie zur Gegenwart noch in direkter Beziehung stehen, nicht weiter
zurückverfolgen als bis zur Industriellen Revolution; denn sie brachte erst die
Probleme, mit der sich die heutigen Soziallehren auseinanderzusetzen haben.

Tragisch für die Kirche ist dabei rückblickend, daß sie den Anbruch eines

neuen Zeitalters, man kann es das technische nennen, nicht oder nicht rechtzeitig

bemerkt hat. Wohl wurde die Not der Armen gesehen und ihr mit
vielfältiger Liebestätigkeit zu begegnen gesucht, doch die Wurzel des Übels, daß

die Armut der neuen Industriearbeiterschaft eben nicht einfach eine
ausgeweitete «natürliche Armut» sei, wurde nicht erkannt. Um 1830 entstanden
die großen Wohltätigkeitswerke (typischerweise außerhalb der institutionalisierten

Kirche!), die Innere Mission durch J. H. Wichern, der in Hamburg
verwahrlosten Kindern ein neues Heim geben wollte im «Rauhen Haus», aus
dem sich bald ein ganzes Rettungsdorf entwickelte; wenige Jahre später gründete

Pastor Fliedner das erste Diakonissen-Mutterhaus in Kaiserswerth
(1836), hier nahm das weite Werk der Diakonie seinen Ursprung. Die
bekannteste Figur der Inneren Mission dürfte der Pastor Friedrich von Bodel-

schwingh (1831 bis 1910) sein, der in seiner Arbeit in Bethel bei Bielefeld
erstmals über die Armen- und Krankenpflege hinausging und sich um die

Wiedereingliederung der Schwachen und Kranken in die Arbeitsgemeinschaft
bemühte.

All diese Maßnahmen konnten die sozialen Notstände nur mildern, nicht
aber grundlegend verbessern, blieben an der Oberfläche, anstatt die Strukturen

zu ändern. Warum die Kirche so versagte? In einem beachtenswerten

Beitrag zu dieser Frage schreibt II. H. Schrey1: «Die Kirche entstammt einer
Sozialstruktur der vorindustriellen Zeit Man stand kirchlicherseits zu stark
im Bann althergebrachten ständischen Denkens, als daß man dem neuen
Phänomen eines aufkommenden vierten Standes hätte gerecht werden können.»
Hinter diesem soziologischen Unvermögen, den Arbeiter als neue Tatsache zu
sehen und ihn in die bürgerliche Gesellschaft zu integrieren, stehen aber noch
tiefere, theologische Gründe: «Hier sei als erstes die Befangenheit der Kirche

1 Schrey H. H.: Was hindert die Kirche, ordnend und gestaltend in die Entwicklung
der Industriegesellschaft einzugreifen? ZEE 5/62, S. 276, 278.

172



in ein individualistisches Denken genannt»3, die Haltung des Pietismus mit
der Rede, die Erde sei ein Jammertal, die Leiden der Zeit seien mit Geduld
und Demut zu tragen in der Hoffnung auf die himmlische Herrlichkeit. Diese

Auffassung ließ die Kirche den Armen Demut predigen, Bereitschaft zu
Entbehrung und Opfer, wobei sie aber vergaß, den Reichen dasselbe zu sagen
und sie zu mahnen, den Armen das Ihre zu geben.

Die Folgen zeigten sich bald. «Die atheistische und materialistische
Sozialdemokratie übernahm die geistige Führung der Arbeiterschaft. Die dadurch
erfolgende Ideologisierung des sozialen Kampfes in einem antichristlichen
und antikirchlichen Sinne machte es der Kirche so gut wie unmöglich, sich
mit der Arbeiterbewegung zu identifizieren und ihre Ziele gutzuheißen.»4

Wieder versäumte die Kirche ihre Aufgabe, indem sie nicht zu
unterscheiden vermochte zwischen der sozialen Not der Arbeiterschaft und dem
materialistischen Denken, das sich damit verband. Mit der Ablehnung dieser
Denkweise wurde die ganze Arbeiterbewegung verworfen, statt daß die Kirche
die Führung der Arbeiterschaft übernommen hätte. Es ist unschwer,
einzusehen, daß auch diese Haltung (besonders, wenn sie heute zum Teil noch nicht
überwunden ist) das Vertrauen zur Kirche und damit eben auch zum christlichen

Glauben untergraben, ja sogar zerstört wurde.

Erwachende Kräfte. Daß die soziale Not als solche erkannt wurde, steht
außer Zweifel. «Im 19. Jahrhundert traten immer wieder Menschen auf, die

gegen die von der Industrialisierung hervorgerufenen Verhältnisse protestierten

.» schreibt D. L. Munby und stellt dann bitter fest: «Wenn der Protest
an sich schon genügt hätte, Ereignisse zu ändern, dann hätte das 19.
Jahrhundert einen andern Verlauf genommen.»"

Um die Jahrhundertwende begannen sich Christen, die die gesellschaftliche

Strukturwandlung wahrgenommen hatten, in der religiös-sozialen Bewegung

zu sammeln, besonders stark in der Schweiz unter Leonhard Ragaz
(1868-1945) und Hermann Kutter (1863-1931). Doch auch diese Bewegung
mochte gegen die marxistische Sozialdemokratie nicht durchzudringen;
Gründe für ihre Wirkungslosigkeit mögen die lückenhafte Kenntnis der
wirtschaftlichen Zusammenhänge sein und die starke Beschränkung auf die Theorie,

wobei sie es eben weitgehend unterließ, in der Welt der Politik, wo die
Entscheidungen gefällt werden, kräftig einzugreifen.

Das Versagen der evangelischen Kirche als Ganzes mag einen wichtigen
Grund darin haben, daß der Protestantismus zerrissen war, in seiner Stellung
zur Offenbarung, zur persönlichen Inspiration und zur kirchlichen Liturgie.

3 A. a. O., S. 282.
4 A. a. 0., S. 280.
5 Munby D. L.: Christ und Wirtschaft, Gütersloh 1962, S. 91.

173



also unfähig zu gemeinsamem Handeln im sozialen Bereich; immer mehr griff
damit eine Individualisierung um sich, die das religiöse Leben jeder
kirchlichen Führung entzog, so daß der Protestantismus als solcher kaum Stellung
beziehen konnte zu den Zeitfragen.

Die ökumenische Bewegung. Erst in der ökumenischen Bewegung fand
das christliche soziale Denken einen deutlicheren Ausdruck und eine Art
Podium, von dem aus die christlichen Anliegen an die Weltöffentlichkeit
gelangen konnten.

Es ist bezeichnend, daß der Anstoß zur weltweiten Zusammenarbeit der

christlichen Kirchen, von der sich die römisch-katholische Kirche noch
ausschließt, von den Missionsgesellschaften ausging. Im Jahre 1910 fand in
Edinburgh die erste Missionskonferenz statt. Auf anderer Ebene entstand im
Ersten Weltkrieg die «Ökumenische Bewegung für praktisches Christentum»,
deren Studiengruppe sich mit der kirchlichen Stellungnahme besonders zu den

drei Hauptgebieten Wirtschaft (Sozialpolitik), Recht (besonders Völkerrecht)
und Sozialpädagogik befaßte.6 Durch die tatkräftige Initiative des schwedischen

Erzbischofs Soederblom kam 1925 in Stockholm die erste «Weltkirchenkonferenz»

zusammen, eine Versammlung zahlreicher Kirchenvertreter, die
sich unter dem Titel «Life and Work» auch mit Fragen der Wirtschaft,
insbesondere der Arbeitslosigkeit, auseinandersetzten. In den folgenden Jahren
wurden weitere Konferenzen und Tagungen abgehalten, doch würde es den

Rahmen dieses Abrisses sprengen, wenn ihre Tätigkeit und ihre Ergebnisse
näher dargelegt würden.

Nach dem Zweiten Weltkrieg vereinigten sich die Ökumenische Bewegung
für praktisches Christentum und die Ökumenische Bewegung für Glaube und

Kirchenverfassung, 1948 tagte in Amsterdam die «erste Vollversammlung des

Ökumenischen Rates der Kirchen» über: «Die Unordnung der Welt und Gottes

Heilsplan.» In einem der vier Konferenzberichte nahm die Versammlung
Stellung zu den wirtschaftlichen und sozialen Fragen der Zeit. In einer Kritik an
Wirtschaft und Gesellschaft wurde festgestellt, daß «die christlichen Kirchen
die Ideologien sowohl des Kommunismus als auch des ,laissez-faire -Kapitalismus

zurückweisen und versuchen sollten, die Menschen vom Irrtum abzubringen,

diese Extreme seien die einzigen Alternativen.»7 Die christliche Freiheit
sei die Freiheit der Menschen, die ihre Verantwortung für Gerechtigkeit und
öffentliche Ordnung anerkennen. Aus dieser Haltung heraus wurde der Begriff
der «verantwortlichen Gesellschaft» geprägt, die zu erreichen besonders die

Christen zur Aufgabe hätten.

0 Vgl. Wasser E.: Ökumenisches Christentum und Wirtschaft, Diss. Zürich 1957.
7 Munby D. L., a. a. 0., S. 98.

174



«Auf wirtschaftlichem Gebiet haben diese Äußerungen (der Kirchen) selten

großes Verständnis für das wirtschaftliche System gezeigt»8, stellt D. L.

Munby fest, denn meist waren an diesen Konferenzen nur Theologen vertreten.
In den folgenden Konferenzen von Evanston 1954 (zweite Vollversammlung)
und Neu-Delhi 1961 sowie in verschiedenen Arbeitsausschüssen9 wurden aber

immer mehr auch Wirtschaftswissenschafter beigezogen. Nur in einer soliden
Zusammenarbeit von Theologen, Soziologen und Ökonomen kann die Kirche
verhindern, daß sie wieder dieselben Fehler macht wie in der Geschichte, nur
so kann sie ihre Aufgabe in der heutigen Welt erfüllen.

Die Sozialethik als Grundlage der evangelischen Soziallchre. «Wenn die
Kirchen über den Einsatz des Christentums im öffentlichen Leben nachzudenken

beginnen, taucht eben immer wieder die Frage nach der theologischen
Grundlage des menschlichen Handelns auf Selbst wenn schließlich dieser
Einsatz sich von außen gesehen, der Form nach, mit dem anderer wirtschaftspolitischer

Richtung deckt, so hat er doch seine eigene geistige Grundlage.»10
Es kann für die Kirche keinen andern Weg geben, zu den Fragen der Zeit

Stellung zu nehmen, als den, der bei der Rückbesinnung auf ihren göttlichen
Auftrag anfängt. «Denn nur eine theologisch überzeugende Begründung kann
dazu beitragen, den Auftrag der Kirche in unserer sich wandelnden Welt recht

zu verstehen und auszuführen.»11
Der zentrale Auftrag der Kirche in der Welt ist aber, «das Evangelium vom

Kreuzestod und von der Auferstehung Jesu Christi als des gegenwärtig
anbrechenden Reiches Gottes zu verkündigen .12 Für die Begründung der
evangelischen Sozialethik steht also nicht mehr, wie zur Zeit des Liberalismus, das

Liebesgebot Jesu im Mittelpunkt, was auf nie mehr als nur personale
Hilfeleistung hinweisen könnte, sondern die Botschaft vom Kreuz und von der

Auferstehung. « Seit diesem Geschehen dringt das kommende Reich Gottes

in verborgener Weise in diese Welt ein Gott hat dies um unseretwillen

getan, das heißt um der Menschen willen. Er zeigt damit, daß ihm des
Menschen Heil und auch sein irdisches Wohl am Herzen liegt.»13

Der Mittelpunkt der Verkündigung ist also zugleich auch Mittelpunkt für
die Sozialethik, so daß zwischen beiden kein Widerspruch besteht, daß
vielmehr in der Verkündigung immer auch auf das Handeln in Sachen der Sozialethik

hingezielt werden müßte. So wurde oben auch darauf hingewiesen, daß

x A. a. O., S. 100.
9 Seit 1928 besteht in Genf im Rahmen der ökumenischen Bewegung ein

«Internationales sozialwissenschaftliches Institut», das regelmäßig Berichte veröffentlicht.
10 Wasser E., a. a. O. S. 46.
11 Soziale Verantwortung in der säkularisierten Gesellschaft, in: ZEE 2/63, S. 66.
'2 Ebd. These 4, S. 70.
13 Ebd. These 5, S. 70.

175



zwischen dem Heil und dem Wohl keine zwingende Differenz mehr gesehen
werden kann, wie ja auch die Trennung der Seele vom Leib des Menschen
dem biblischen Denken im Grund immer fremd war.14

Von dieser Grundlage her stehen die Ordnungen und Institutionen der

Welt, das heißt die Einrichtungen, die das menschliche Leben regeln, in einem

völlig neuen Licht. Sie sind nicht mehr Repräsentanten Gottes und somit der
Kirche unterstellt, etwa im Sinne einer klerikalen Weltanschauung; auch die
Kirche hat die Säkularisierung in gewisser Weise nachvollzogen.

Die Institutionen sind zunächst grundsätzlich menschliche Institutionen,
nicht wesenhaft göttliche, sondern weltlich und menschliche Schöpfungen.
Letztlich sind diese Institutionen jedoch begründet in Gottes Mandat, im Auftrag

an die Menschen, ihr Zusammenleben zu ordnen. Dieser Auftrag
wiederum zeigt, daß die menschliche Vernunft fähig ist, die Welt zu ordnen und

zu gestalten. Gerade weil die Gestaltung des Zusammenlebens aber ein Mandat

ist, sind die Menschen dafür Gott verantwortlich und damit auch dem
Mitmensch.

Die Anerkennung der Funktion der Vernunft bei der Ordnung des menschlichen

Zusammenlebens macht die Zusammenarbeit auch von Christen und
Nichtchristen möglich.

Der Christ wird zu den Institutionen also in eine eigentümliche Distanz
versetzt: sie sind nicht unmittelbar Gottes Schöpfung, aber auch nicht unmittelbar

mit dem kommenden Reich in Beziehung, sondern in der Geschichte
wandelbare weltliche Einrichtungen; aber sie stehen in der menschlichen

Verantwortung.15

Christliche Verantwortung in Wirtschaft und Gesellschaft. Wie nun stellt
sich für den Christen, den die evangelische Soziallehre ja ansprechen will, die

Aufgabe, die Welt zu ordnen und zu gestalten? Halten wir nochmals fest:
«Nach Gottes Befehl sind die so entstandenen Institutionen der menschlichen
Vernunft unterworfen, die nicht nur für ihren rechten Gebrauch, sondern auch

für ihre rechte Gestalt in der jeweiligen geschichtlichen Lage verantwortlich
ist.»1" In die Verantwortung für die Entwicklung und Handhabe der Institutionen

sind also alle Menschen gestellt, aber gerade auch die Christen. In dieser

Verantwortung liegt der Grund für die solidarische Verbundenheit mit
dem Mitmensch, denn aus der Verantwortung für das Zusammenleben der
Menschen, also für den Menschen überhaupt, ergibt sich zwangsläufig die
Solidarität.

14 Vgl. ebd. S. 71 und Evangelisches Soziallexikon, Stuttgart 1954, «Sozialethik,
christliche».

15 Soziale Verantwortung in: ZEE 2/63, These 7, S. 72 f.
16 Soziale Verantwortung in: ZEE 2/63, These 6, S. 71.

176



Es handelt sich in der evangelischen Soziallehre, das ergibt sich aus den
letzten Ausführungen, nun nicht darum, eine oder die «christliche», und das

würde heißen «göttliche», Gesellschaft zu schaffen oder einen andern
umfassenden Gesellschaftsplan (der ja eben der beste wäre) zu verwirklichen, denn
«wir können nicht behaupten, Einsicht in eine Gesamtordnung der Welt zu
haben, innerhalb derer eine Hierarchie der Werte sittlich normativ wäre.»17

Allein von der Verantwortung und der Solidarität her kann sich unser Handeln

bestimmen, und auch eine christliche Soziallehre läßt sich nur unter
diesem Gesichtspunkt verstehen. Auf Grund dieser «letzten» Fixpunkte der

evangelischen Sozialethik, das sind Verantwortung und Solidarität, einerseits
und genauer Kenntnis der geschichtlichen Lage anderseits lassen sich
sogenannte «mittlere Axiome» aufstellen, Maßstäbe, auf die zur Beantwortung
praktischer Fragen zurückgegriffen werden kann. Diese «mittleren Axiome»
sind nicht ewig-gültige Grundsätze, sondern geschichtlich wandelbar, sollen
aber doch für einige Zeit haltbar sein. Gemeint sind damit also praktische
sozialethische Forderungen, die das vernünftige Handeln in bestimmte Richtung

weisen sollen, Maßstäbe, nach denen dieses praktische Handeln gerichtet
werden kann; Ideen also, die auf Grund der Kenntnis der Gegenwart und

theologischer Überlegungen aufgestellt werden, die aber auch ohne diese

Begründung einsichtig und dazu geeignet sind, die Grundlage der Zusammenarbeit

von verschiedenen Gruppen zu bilden. Aufgabe der evangelischen
Soziallehre ist es nun, solche mittleren Axiome zu formulieren.

In der ökumenischen Bewegung wird seit der Amsterdamer Konferenz
besonders eine Forderung hervorgehoben, deren Formulierung fast zum
Schlagwort wurde: die Verantwortliche Gesellschaft». Gemeint ist damit das

Ideal einer Gesellschaft, das angestrebt werden soll, «die sich für wirtschaftliche

Gerechtigkeit und Freiheit verantwortlich weiß.»18

Die «Verantwortliche Gesellschaft» ist also nicht zuerst eine neue geistige
Haltung der Menschen. Ihr Ausgangspunkt ist die menschliche Freiheit, die
aber als christliche nicht als Freiheit von Bindungen verstanden wird, sondern
als Freiheit zu verantwortlichem Handeln, zur Gerechtigkeit. Gerechtigkeit
bedeutet hier harmonische zwischenmenschliche Beziehungen, aber nicht nur
personal begründet, sondern auch soziale in Gestalt von Gesetzen sowie
wirtschaftlichen und politischen Regelungen.. — Der Grundgedanke der
«Verantwortlichen Gesellschaft» ist der, daß sich «Freiheit mit wirtschaftlicher
Gerechtigkeit und wirtschaftliche Gerechtigkeit mit geistiger Freiheit verbinden»
müsse.

17 A. a. 0., Erläuterung zu These 17, S. 79.

i» Wasser E., a. a. O., S. 40.

177



Nach diesen allgemeinen Betrachtungen ist nun mit diesen Grundlagen an
die Hauptfragen der Gesellschaftsordnung heranzugehen. Erst in der
konkreten Auseinandersetzung wird die Sozialethik zur Soziallehre, das heißt zur
theologischen Erkenntnis muß noch die sozialwissenschaftliche Erkenntnis
der Wirklichkeit hinzukommen, damit die gesellschaftlichen Wirkungen
menschlichen Handelns klar gesehen und verbindliche Forderungen gestellt
werden können. Stärker als bisher wird dabei die Beschränkung auf den
wirtschaftlichen Sektor sein müssen. (Fortsetzung folgt)

Literatur
Sonne und Schatten über Brasilien

Diese 55 Seiten umfassende Arbeit will weniger eine breit angelegte Kritik
sein, als lediglich eine Wiedergabe gültiger Beobachtungen. Unter diesem

Gesichtswinkel hält das kleine Bändchen, was es verspricht.
Es schildert den Charakter des brasilianischen Volkes, weist hin auf die für

uns unvorstellbaren Unterschiede von ganz arm und ganz reich und begründet

diese Feststellung mit der Tatsache, daß in Brasilien ein Mindestlohn-

gesetz besteht mit Löhnen von monatlich etwa 60 Franken, während 5 Prozent
der Bevölkerung über die Hälfte des Nationaleinkommens verfügen und vier
Fünftel des Bodens den Großgrundbesitzern gehören.

Daß das Elend der Favelas (Armenstädte) ein Nährboden für den
Kommunismus darstellt, ist evident. So sagt der Verfasser: «Entweder trifft sie

(die Regierung) sofort großzügige soziale Reformen oder das Land wird als

eine durch soziales Ungenügen reif gewordene Frucht dem Kommunismus
anheimfallen.»

Neben diesen Schatten erzählt uns der Autor von der Sonne dieses sonnenreichen

Landes: seiner interessanten Fauna, seiner herrlichen Landschaft, von
Ananasplantagen und Orangenhainen, den mächtigen Urwäldern, wo die
seltsamsten Orchideen in bizarren Formen aus dem Helldunkel der Blätterdächer
leuchten und wo die gute Mutter Erde fast pausenlos ihre Früchte verschenkt.

Sonne und Schatten über Brasilien - «wird Brasilien bald merken, wie

spät es ist?» w. e.

178


	Die evangelische Soziallehre der Gegenwart

