Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 44 (1965)

Heft: 6

Artikel: Die evangelische Soziallehre der Gegenwart
Autor: Peter, Hans-Balz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-337689

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-337689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANS-BALZ PETER
Die evangelische Soziallehre der Gegenwart

Es dirfte unsere Leser interessieren, was eigentlich unter «Evange-
lischer Soziallehrey zu verstehen ist. Hans-Balz Peter, stud. oec. publ.,
hat dartiber cine ausgezeichnete Seminararbeit verfalit. In verdankens-
werter Weise hat er uns eine Kopie dieser hervorragenden Studie zu-
gestellt, <o dall wir in der Lage <ind, sie wenigstens auszugsweise zu
veroffentlichen. Es ist e¢ine Fortsetzung vorgeschen. Die hier vertretenen
Werturteile brauchen selbstredend nicht diejenigen der Redalktion zu
sein. RI..

Die evangelische Kirche mufl sich immer wieder zu Fragen der Zeit
dullern, mul3 insbesondere zu den sozialen Fragen immer wieder Stellung
nchmen. All diese Auflerungen und Stellungnahmen kann man zusammen-
fassend als die «EEvangelische Soziallehre» bezeichnen. Die evangelische Sozial-
lehre stellt also nicht ein geschlossenes System dar im Sinne einer «christlichen
Gesellschaftsordnung», sie will auch nicht primar neue soziale Formen schaf-
fen, sondern sie ist cine Auseinandersetzung der gesellschaftlichen Ixistenz
mit dem christlichen Glauben. Sie hat demnach zwei praktische Anliegen:

Erstens will sie die Menschen aufrufen, ihre Verantwortung in der Gesell-
schaft wahrzunehmen, die Mitverantwortung der Christengemeinde auch fiir
die aullere Ordnung der Biirgergemeinde zu sehen (K. Barth), kritisch an den
offentlichen Dingen mitzuwirken.

Zweitens will sie den in die Verantwortung berufenen Menschen unter-
stittzen, gemil} seiner Verantwortung zu handeln. Immer noch sehen wir uns
mit den sozialen Normen des 19. Jahrhunderts konfrontiert: allgemein mit
einem ungebiindigten Fortschrittsglauben, im besondern mit zwei ethischen
und sozialen Prinzipien, dem Individualprinzip, welches das Individuum als
Selbstzweck in den Mittelpunkt stellt und die sozialen Strukturen nur als
Mittel betrachtet, und das Sozialprinzip, das im Individuum nur dienendes
Mittel fiir das soziale Ganze sieht.

Die evangelische Soziallehre will nun betonen, daff diese zwei Normen
keine zwingende Alternative darstellen, sondern dall, ganz im Sinne der mo-
dernen Sozialwissenschaft, eine Vielzahl von Werten nebeneinander anerkannt
werden muf}. In diesem fiir die menschliche Freiheit notwendigen Pluralismus
kann sich nun wieder der einzelne nur schwer zurechtfinden; dem einzelnen
hier zu helfen, seine Entscheidung verantwortlich zu treffen, soll die Aufgabe
der evangelischen Soziallehre sein.

Sie soll diesen Pluralismus von Moglichkeiten also klirend ordnen, Uber-
blick verschaffen und Richtungen weisen. Wie sie das im cinzelnen macht,
soll hier, nach einem geschichtlichen Uberblick, dargestellt werden.



Noch weniger als heute kann man geschichtlich von der evangelischen
Soziallehre sprechen. Es geht also in diesem Abschnitt eher darum, die Ge-
schichte der hauptséchlichsten evangelischen ldeen zum sozialen Problem
darzustellen.

Das Versagen der Kirche

Auch die dltesten Ideen zur evangelischen Soziallehre lassen sich, soweit
sie zur Gegenwart noch in direkter Beziehung stehen, nicht weiter zuriick-
verfolgen als bis zur Industriellen Revolution; denn sie brachte erst die Pro-
bleme, mit der sich die heutigen Soziallehren auseinanderzusetzen haben.
Tragisch fir die Kirche ist dabei riickblickend, daf} sie den Anbruch eines
neuen Zeitalters, man kann es das technische nennen, nicht oder nicht recht-
zeitig bemerkt hat. Wohl wurde die Not der Armen gesehen und ihr mit viel-
faltiger Liebestitigkeit zu begegnen gesucht, doch die Wurzel des Ubels, dal3
die Armut der neuen Industriearbeiterschaft eben nicht einfach eine aus-
geweitete «natiirliche Armut» sei, wurde nicht erkannt. Um 1830 entstanden
die grollen Wohltatigkeitswerke (typischerweise auBlerhalb der institutionali-
sierten Kirche!), die Innere Mission durch J. H. Wichern, der in Hamburg
verwahrlosten Kindern ein neues Heim geben wollte im «Rauhen Haus», aus
dem sich bald ein ganzes Rettungsdorf entwickelte; wenige Jahre spiter griin-
dete Pastor Fliedner das erste Diakonissen-Mutterhaus in Kaiserswerth
(1836), hier nahm das weite Werk der Diakonie seinen Ursprung. Die be-
kannteste Figur der Inneren Mission diirfte der Pastor Friedrich von Bodel-
schwingh (1831 bis 1910) sein, der in seiner Arbeit in Bethel bei Bielefeld
erstmals iiber die Armen- und Krankenpflege hinausging und sich um die
Wiedereingliederung der Schwachen und Kranken in die Arbeitsgemeinschaft
bemiihte.

All diese Malnahmen konnten die sozialen Notstinde nur mildern, nicht
aber grundlegend verbessern, blieben an der Oberfliche, anstatt die Struk-
turen zu andern. Warum die Kirche so versagie? In einem beachtenswerten
Beitrag zu dieser Frage schreibt H. H. Schrey': «Die Kirche entstammt einer
Sozialstruktur der vorindustriellen Zeit . . . Man stand kirchlicherseits zu stark
im Bann althergebrachten stindischen Denkens, als dall man dem neuen Pha-
nomen eines autkommenden vierten Standes hatte gerecht werden konnen.»
Hinter diesem soziologischen Unvermégen, den Arbeiter als neue Tatsache zu
sehen und ihn in die biirgerliche Gesellschaft zu integrieren, stehen aber noch
tiefere, theologische Griinde: «Hier sei als erstes die Befangenheit der Kirche

! Schrey H. H.: Was hindert die Kirche, ordnend und gestaltend in die Entwicklung
der Industriegesellschaft einzugreifen? ZEE 5/62, S. 276, 278.

172



in ein individualistisches Denken genannt»?®, die Haltung des Pietismus mit
der Rede, die Erde sei ein Jammertal, die Leiden der Zeit seien mit Geduld
und Demut zu tragen in der Hoffnung auf die himmlische Herrlichkeit. Diese
Auffassung liel die Kirche den Armen Demut predigen, Bereitschaft zu Ent-
behrung und Opfer, wobei sie aber vergall, den Reichen dasselbe zu sagen
und sie zu mahnen, den Armen das lhre zu geben.

Die Folgen zeigten sich bald. «Die atheistische und materialistische Sozial-
demokratie iibernahm die geistige Fiihrung der Arbeiterschaft. Die dadurch
erfolgende Ideologisierung des sozialen Kampfes in einem antichristlichen
und antikirchlichen Sinne machte es der Kirche so gut wie unméglich, sich
mit der Arbeiterbewegung zu identifizieren und ihre Ziele gutzuheiBen.»*

Wieder versdumte die Kirche ihre Aufgabe, indem sie nicht zu unter-
scheiden vermochte zwischen der sozialen Not der Arbeiterschaft und dem
materialistischen Denken, das sich damit verband. Mit der Ablehnung dieser
Denkweise wurde die ganze Arbeiterbewegung verworfen, statt da3 die Kirche
die Fiihrung der Arbeiterschaft iibernommen hitte. Es ist unschwer, einzu-
sehen, dal} auch diese Haltung (besonders, wenn sie heute zum Teil noch nicht
iiberwunden ist) das Vertraven zur Kirche und damit eben auch zum christ-
lichen Glauben untergraben, ja sogar zerstort wurde.

Erwachende Krdfte. Dal} die soziale Not als solche erkannt wurde, steht
auller Zweifel. «Im 19. Jahrhundert traten immer wieder Menschen auf, die
gegen die von der Industrialisierung hervorgerufenen Verhiltnisse protestier-
ten...» schreibt D. L. Munby und stellt dann bitter fest: «Wenn der Protest
an sich schon geniigt hitte, Kreignisse zu dndern, dann hitte das 19. Jahr-
hundert einen andern Verlauf genommen.»®

Um die Jahrhundertwende begannen sich Christen, die die gesellschaft-
liche Strukturwandlung wahrgenommen hatten, in der religits-sozialen Bewe-
gung zu sammeln, besonders stark in der Schweiz unter Leonhard Ragaz
(1868-1945) und Hermann Kutter (1863-1931). Doch auch diese Bewegung
mochte gegen die marxistische Sozialdemokratie nicht durchzudringen;
Griinde fiir ihre Wirkungslosigkeit mégen die liickenhafte Kenntnis der wirt-
schaftlichen Zusammenhinge sein und die starke Beschrinkung auf die Theo-
rie, wobei sie es eben weitgehend unterlieB3, in der Welt der Politik, wo die
Entscheidungen gefillt werden, kraftig einzugreifen.

Das Versagen der evangelischen Kirche als Ganzes mag einen wichtigen
Grund darin haben, dal der Protestantismus zerrissen war, in seiner Stellung
zur Offenbarung, zur persénlichen Inspiration und zur kirchlichen Liturgie,

1 4&.2.0,8 282
4 A.a.0., S. 280.
5 Munby D. L.: Christ und Wirtschaft, Giitersloh 1962, S. 91.




also unfihig zu gemeinsamem Handeln im sozialen Bereich; immer mehr griff
damit eine Individualisierung um sich, die das religiose Leben jeder kirch-
lichen Fiihrung entzog, so daB} der Protestantismus als solcher kaum Stellung
beziehen konnte zu den Zeitfragen.

Die okumenische Bewegung. Erst in der okumenischen Bewegung fand
das christliche soziale Denken einen deutlicheren Ausdruck und eine Art Po-
dium, von dem aus die christlichen Anliegen an die Weltoffentlichkeit ge-
langen konnten.

Es ist bezeichnend, dall der Anstol3 zur weltweiten Zusammenarbeit der
christlichen Kirchen, von der sich die romisch-katholische Kirche noch aus-
schlieBt, von den Missionsgesellschaften ausging. Im Jahre 1910 fand in Edin-
burgh die erste Missionskonferenz statt. Auf anderer Ebene entstand im Er-
sten Weltkrieg die «Okumenische Bewegung fiir praktisches Christentum»,
deren Studiengruppe sich mit der kirchlichen Stellungnahme besonders zu den
drei Hauptgebieten Wirtschaft (Sozialpolitik), Recht (besonders Vélkerrecht)
und Sozialpddagogik befalite.® Durch die tatkriftige Initiative des schwedi-
schen Erzbischofs Soederblom kam 1925 in Stockholm die erste « Weltkirchen-
konferenz» zusammen, eine Versammlung zahlreicher Kirchenvertreter, die
sich unter dem Titel «Life and Work» auch mit Fragen der Wirtschaft, ins-
besondere der Arbeitslosigkeit, auseinandersetzten. In den folgenden Jahren
wurden weitere Konferenzen und Tagungen ahgehalten, doch wiirde es den
Rahmen dieses Abrisses sprengen, wenn ihre Tétigkeit und ihre Frgebnisse
niaher dargelegt wiirden.

Nach dem Zweiten Weltkrieg vereinigten sich die Okumenische Bewegung
fir praktisches Christentum und die Okumenische Bewegung fiir Glaube und
Kirchenverfassung, 1948 tagte in Amsterdam die «erste Vollversammliung des
Okumenischen Rates der Kirchen» tiber: «Die Unordnung der Welt und Gottes
Heilsplan.» In einem der vier Konferenzberichte nahm die Versammlung Stel-
lung zu den wirtschaftlichen und sozialen Fragen der Zeit. In einer Kritik an
Wirtschaft und Gesellschaft wurde festgestellt, dafl «die christlichen Kirchen
die Ideologien sowohl des Kommunismus als auch des .laissez-faire’-Kapitalis-
mus zuriickweisen und versuchen sollten, die Menschen vom Irrtum abzubrin-
gen, diese Fixtreme seien die einzigen Alternativen.»” Die christliche Ireiheit
sei die Freiheit der Menschen, die ihre Verantwortung fiir Gerechtigkeit und
offentliche Ordnung anerkennen. Aus dieser Haltung heraus wurde der Begriff
der «verantwortlichen Gesellschaft» geprigt, die zu erreichen besonders die
Christen zur Aufgabe hitten.

6 Vgl. Wasser E.: Okumenisches Christentum und Wirtschaft, Diss. Zurich 1957.
7 Munby D. L., a. a. O, 5. 98.

174



«Auf wirtschaftlichem Gebiet haben diese Aulerungen (der Kirchen) sel-
ten groBes Verstindnis fiir das wirtschaftliche System gezeigt»¥, stellt D. L.
Munby fest, denn meist waren an diesen Konferenzen nur Theologen vertreten.
In den folgenden Konferenzen von Evanston 1954 (zweite Vollversammlung)
und Neu-Delhi 1961 sowie in verschiedenen Arbeitsausschiissen® wurden aber
immer mehr auch Wirtschaftswissenschafter beigezogen. Nur in einer soliden
Zusammenarbeit von Theologen, Soziologen und Okonomen kann die Kirche
verhindern, daB} sie wieder dieselben Fehler macht wie in der Geschichte, nur
so kann sie ihre Aufgabe in der heutigen Welt erfiillen.

Die Sozialethik als Grundlage der evangelischen Soziallehre. «Wenn die
Kirchen iiber den Einsatz des Christentums im 6ffentlichen Leben nachzuden-
ken beginnen, taucht eben immer wieder die Frage nach der theologischen
Grundlage des menschlichen Handelns auf . .. Selbst wenn schlieBlich dieser
Linsatz sich von aullen gesehen, der Form nach, mit dem anderer wirtschafts-
politischer Richtung deckt, so hat er doch seine eigene geistige Grundlage.»™
Es kann fir die Kirche keinen andern Weg geben, zu den Fragen der Zeit
Stellung zu nehmen, als den, der bei der Riickbesinnung auf ihren géttlichen
Auftrag anfingt. «Denn nur eine theologisch iiberzeugende Begriindung kann
dazu beitragen, den Auftrag der Kirche in unserer sich wandelnden Welt recht
zu verstehen und auszufithren.»™

Der zentrale Auftrag der Kirche in der Welt ist aber, «das Evangelium vom
Kreuzestod und von der Auferstehung Jesu Christi als des gegenwartig an-
brechenden Reiches Gottes zu verkiindigen . . .!* Fiir die Begriindung der evan-
gelischen Sozialethik steht also nicht mehr, wie zur Zeit des Liberalismus, das
Liebesgebot Jesu im Mittelpunkt, was auf nie mehr als nur personale Hilfe-
leistung hinweisen konnte, sondern die Botschaft vom Kreuz und von der
Auferstehung. « .. Seit diesem Geschehen dringt das kommende Reich Gottes
in verborgener Weise in diese Welt ein... Gott hat dies um unseretwillen
getan, das heiBt um der Menschen willen. Er zeigt damit, dall ihm des Men-
schen Heil und auch sein irdisches Wohl am Herzen liegt.»'?

Der Mittelpunkt der Verkiindigung ist also zugleich auch Mittelpunkt fir
die Sozialethik, so daf} zwischen beiden kein Widerspruch besteht, dal viel-
mehr in der Verkiindigung immer auch auf das Handeln in Sachen der Sozial-
cthik hingezielt werden miifite. So wurde oben auch darauf hingewiesen, dal}

8 A a. 0O, S. 100.

9 Seit 1928 besteht in Genf im Rahmen der okumenischen Bewegung ein <Inter-
nationales sozialwissenschaftliches Instituty, das regelmiBig Berichte veroffentlicht.

10 Wasser E., a. a. 0. S. 46.

11 Soziale Verantwortung in der sakularisierten Gesellschaft, in: ZEE 2/63, S. 66.

12 Ehd. These 4, S. 70.

13 Ehd. These 5, S. 70.

175



zwischen dem Heil und dem Wohl keine zwingende Differenz mehr gesehen
werden kann, wie ja auch die Trennung der Seele vom Leib des Menschen
dem biblischen Denken im Grund immer fremd war."

Von dieser Grundlage her stehen die Ordnungen und Institutionen der
Welt, das heiit die Einrichtungen, die das menschliche Leben regeln, in einem
vollig neuen Licht. Sie sind nicht mehr Reprisentanten Gottes und somit der
Kirche unterstellt, etwa im Sinne einer klerikalen Weltanschauung; auch die
Kirche hat die Sdkularisierung in gewisser Weise nachvollzogen.

Die Institutionen sind zundchst grundsatzlich menschliche Institutionen,
nicht wesenhaft gottliche, sondern weltlich und menschliche Schopfungen.
Letztlich sind diese Institutionen jedoch begriindet in Gottes Mandat, im Auf-
trag an die Menschen, ihr Zusammenleben zu ordnen. Dieser Auftrag wie-
derum zeigt, dall die menschliche Vernunft fihig ist, die Welt zu ordnen und
zu gestalten. Gerade weil die Gestaltung des Zusammenlebens aber ein Man-
aat ist, sind die Menschen dafiir Gott verantwortlich und damit auch dem
Mitmensch.

Die Anerkennung der Funktion der Vernunft bei der Ordnung des mensch-
lichen Zusammenlebens macht die Zusammenarbeit auch von Christen und
Nichtchristen moglich.

Der Christ wird zu den Institutionen also in eine eigentiimliche Distanz
versetzt: sie sind nicht unmittelbar Gottes Schopfung, aber auch nicht unmit-
telbar mit dem kommenden Reich in Beziehung, sondern in der Geschichte
wandelbare weltliche Einrichtungen; aber sie stehen in der menschlichen
Verantwortung.!?

Christliche Verantwortung in Wirtschaft und Gesellschaft. Wie nun stellt
sich fiir den Christen, den die evangelische Soziallehre ja ansprechen will, die
Aufgabe, die Welt zu ordnen und zu gestalten? Halten wir nochmals fest:
«Nach Gottes Befehl sind die so entstandenen Institutionen der menschlichen
Vernunft unterworfen, die nicht nur fiir ihren rechten Gebrauch, sondern auch
fiir ihre rechte Gestalt in der jeweiligen geschichtlichen Lage verantwortlich
ist.»'® In die Verantwortung fiir die Entwicklung und Handhabe der Institu-
tionen sind also alle Menschen gestellt, aber gerade auch die Christen. In die-
ser Verantwortung liegt der Grund fiir die solidarische Verbundenheit mit
dem Mitmensch, denn aus der Verantwortung fiir das Zusammenleben der
Menschen, also fir den Menschen iiberhaupt, ergibt sich zwangsliufig die
Solidaritat.

14 Veal. ebd. S. 71 und Evangelisches Soziallexikon, Stuttgart 1954, «Sozialethik,
christliches.

15 Soziale Verantwortung ... in: ZEE 2/63, These 7, S. 72 {.

16 Soziale Verantwortung . . . in: ZEE 2/63, These 6, S, 71.

176



Es handelt sich in der evangelischen Soziallehre, das ergibt sich aus den
letzten Ausfithrungen, nun nicht darum, eine oder die «christliche», und das
wiirde heillen «gottliche», Gesellschaft zu schaffen oder einen andern umfas-
senden Gesellschaftsplan (der ja eben der beste wire) zu verwirklichen, denn
«wir konnen nicht behaupten, Einsicht in eine Gesamtordnung der Welt zu
haben, innerhalb derer eine Hierarchie der Werte sittlich normativ ware.»'”
Allein von der Verantwortung und der Solidaritat her kann sich unser Han-
deln bestimmen, und auch eine christliche Soziallehre 1alt sich nur unter
diesem Gesichtspunkt verstehen. Auf Grund dieser «letzten» Fixpunkte der
evangelischen Sozialethik, das sind Verantwortung und Solidaritit, einerseits
und genauer Kenntnis der geschichtlichen Lage anderseits lassen sich soge-
nannte «mittlere Axiome» aufstellen, Malistabe, auf die zur Beantwortung
praktischer Fragen zuriickgegriffen werden kann. Diese «mittleren Axiome»
sind nicht ewig-giiltice Grundsitze, sondern geschichtlich wandelbar, sollen
aber doch fiir einige Zeit haltbar sein. Gemeint sind damit also praktische
sozialethische Forderungen, die das verniinftige Handeln in bestimmte Rich-
tung weisen sollen, MaB3stidbe, nach denen dieses praktische Handeln gerichtet
werden kann; Ideen also, die auf Grund der Kenntnis der Gegenwart und
theologischer Uberlegungen aufgestellt werden, die aber auch ohne diese Be-
griindung einsichtig und dazu geeignet sind, die Grundlage der Zusammen-
arbeit von verschiedenen Gruppen zu bilden. Aufgabe der evangelischen So-
ziallehre ist es nun, solche mittleren Axiome zu formulieren.

In der Skumenischen Bewegung wird seit der Amsterdamer Konferenz
besonders eine Forderung hervorgehoben, deren Formulierung fast zum
Schlagwort wurde: die Verantwortliche Gesellschaft». Gemeint ist damit das
Ideal einer Gesellschaft, das angestrebt werden soll, «die sich fiir wirtschaft-
liche Gerechtigkeit und Freiheit verantwortlich weif3.»!®

Die «Verantwortliche Gesellschaft» ist also nicht zuerst eine neue geistige
Haltung der Menschen. Thr Ausgangspunkt ist die menschliche Freiheit, die
aber als christliche nicht als Freiheit von Bindungen verstanden wird, sondern
als Freiheit zu verantwortlichem Handeln, zur Gerechtigkeit. Gerechtigkeit
bedeutet hier harmonische zwischenmenschliche Beziehungen, aber nicht nur
personal begriindet, sondern auch soziale in Gestalt von Gesetzen sowie wirt-
schaftlichen und politischen Regelungen.. — Der Grundgedanke der «Verant-
wortlichen Gesellschaft» ist der, daB3 sich «Freiheit mit wirtschaftlicher Ge-
rechtigkeit und wirtschaftliche Gerechtigkeit mit geistiger Freiheit verbinden»
miisse.

17 AL a. 0., Erlauterung zu These 17, S. 79,
18 Wasser E., a. a. O., S. 40.



Nach diesen allgemeinen Betrachtungen ist nun mit diesen Grundlagen an
die Hauptfragen der Gesellschaftsordnung heranzugehen. Erst in der kon-
kreten Auseinandersetzung wird die Sozialethik zur Soziallehre, das heillt zur
theologischen Erkenntnis mull noch die sozialwissenschaftliche Erkenntnis
der Wirklichkeit hinzukommen, damit die gesellschaftlichen Wirkungen
menschlichen Handelns klar gesehen und verbindliche Forderungen gestellt
werden konnen. Starker als bisher wird dabei die Beschrankung auf den wirt-
schaftlichen Sektor sein miissen. (Fortsetzung folgt)

Literatur

Sonne und Schatten iiber Brasilien

Diese 55 Seiten umfassende Arbeit will weniger eine breit angelegte Kritik
sein, als lediglich eine Wiedergabe giiltiger Beobachtungen. Unter diesem
Gesichtswinkel hilt das kleine Bandchen, was es verspricht.

Es schildert den Charakter des brasilianischen Volkes, weist hin auf die fiir
uns unvorstellbaren Unterschiede von ganz arm und ganz reich und begriin-
det diese Feststellung mit der Tatsache, dal in Brasilien ein Mindestlohn-
gesetz besteht mit L.ohnen von monatlich etwa 60 Franken, wihrend 5 Prozent
der Bevolkerung uber die Halfte des Nationaleinkommens verfiigen und vier
Fiinftel des Bodens den Grofgrundbesitzern gehoren.

Dal} das Elend der Favelas (Armenstadte) ein Nahrboden fiir den Kom-
munismus darstellt, ist evident. So sagt der Verfasser: «Entweder trifft sie
(die Regierung) sofort groBziigige soziale Reformen oder das Land wird als
eine durch soziales Ungeniigen reif gewordene Frucht dem Kommunismus
anheimfallen.»

Neben diesen Schatten erzihlt uns der Autor von der Sonne dieses sonnen-
reichen Landes: seiner interessanten Fauna, seiner herrlichen Landschaft, von
Ananasplantagen und Orangenhainen, den michtigen Urwildern, wo die selt-
samsten Orchideen in bizarren Formen aus dem Helldunkel der Blitterdacher
leuchten und wo die gute Mutter Erde fast pausenlos ihre Friichte verschenkt.

Sonne und Schatten iiber Brasilien — «wird Brasilien bald merken, wie
spit es ist?» w. e.

178



	Die evangelische Soziallehre der Gegenwart

