
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 44 (1965)

Heft: 6

Artikel: Trésors des églises de France

Autor: Giovanoli, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


den Mut haben, für eine gute Sache wirklich einzustehen. Solche Menschen
braucht der Sozialismus, wenn er verwirklicht werden soll. Dann wird er auch
wieder ein Profil erhalten. Der Sozialismus muß alle Leute um sich sammeln,
die nicht bereit sind, vor der Gegenwart zu resignieren, sondern weiterhin
darangehen, für Freiheit in einer menschlichen Welt zu kämpfen. Es ist dabei
nicht so wesentlich, ob in diesem Kampf Niederlagen erlitten werden; wesentlich

ist, daß dieser Kampf geführt wird.

DR. PHIL. RUDOLF GIOVANOLI

Tresors des eglises de France
Eine Ausstellung in Paris

Im Pavillon de Marsan (Musee des Arts decoratifs) des Louvre wurde im
Februar eine Ausstellung von Kirchenschätzen Frankreichs eröffnet, die in
einer einmaligen Vollkommenheit einen Überblick über die französische Kleinkunst

von der Zeit der Merowinger bis ins 19. Jahrhundert vermittelt. Angesichts

der umfassenden Vorarbeiten — es ist von einer fünfzehnjährigen
Vorbereitung die Rede — und der ganz hervorragenden Präsentation darf die
Ausstellung als ein Ereignis angesprochen werden. Das Ausmaß der wissenschaftlichen

Akribie ist äußerlich am Ausstellungskatalog ersichtlich, der mit fast
fünfhundert Textseiten, erstklassigen Illustrationen und erschöpfenden
Quellenangaben zu einer Art Enzyklopädie geworden ist. Demgegenüber nimmt
man in Kauf, daß in den Vitrinen gelegentlich Nummern von Stücken
verwechselt wurden, was in Anbetracht der großen Menge an Ausstellungsgegenständen

vorkommen kann und zudem mittels der eingehenden Beschreibung
im Katalog leicht wieder gutzumachen ist.

Vorbemerkungen
Wenn wir nachstehend einen Streifzug durch die Kirchenschätze Frankreichs

unternehmen, so geschieht das vom Standpunkt des Überbaus und seiner

Wandlungen aus. Wir sehen uns damit vor der Schwierigkeit, die
Zeitabschnitte sinnvoll einzuteilen. Es Hegt unseres Wissens heute keine im Sinne
des historischen Materialismus vertretbare, endgültige Gliederung insbesondere

des Mittelalters vor. Wir verzichten daher lieber auf die Anwendung eines

starren Gestells, um nicht mangels genügender Kenntnis aller Sachverhalte
einer unsicheren Periodisierung zum Opfer zu fallen. Die in der
«Weltgeschichte in zehn Bänden1 vorgenommene Einteilung dürfte noch keinen

1 Herausgegeben von der Akademie der Wissenschaften der UdSSR; deutsch im
Erscheinen begriffen (Verlag der Wissenschaften, Berlin). Siehe auch: Alpatow, Geschichte
der Kunst, Dresden 1961.

156



Anspruch auf Endgültigkeit erheben; wir werden daher von ihr nur vereinzelt
Gebrauch machen und statt ihrer allgemein übliche (wenn auch notgedrungen
unscharfe) Begriffe ohne weiteren Kommentar anwenden. Überdies halten
wir uns weitgehend an die Angaben im sehr ausführlichen Vorwort des

Ausstellungskatalogs1, ohne in jedem Falle ausdrücklich zu zitieren.

Die Aussteller, ebenfalls durch die bisher mangelhafte Periodisicrung der

europäischen Geschichte behindert, haben es vorgezogen, den größeren Teil
der Gegenstände geographisch statt chronologisch zu ordnen. Einigen
Kirchenschätzen, wie demjenigen von Conques oder dem von Reims, wurde
außerdem eine Sonderstellung eingeräumt.

Allen Gegenständen gemeinsam ist die sehr wirksame Aufstellung: meist
auf blutrotem oder blauem Hintergrund, im Dunkel, und von Scheinwerfern
effektvoll angestrahlt. Durch dieses Entrücktsein mancher Stücke wird ihnen
ihre wesentliche Eigenheit zuteil: die mystische Qualität, die transzendierende
Kraft — Züge, die sich der rationalen Betrachtung entziehen und nur durch
diese besondere Raffinesse der Aufstellung zur Geltung kommen. Die
Aussteller haben ein bewundernswertes Geschick entwickelt, um dieserart die uns
fremde Ideologie jener Zeit sichtbar zu machen; das heißt sozusagen mit Händen

greifbar werden zu lassen, was sonst eines langatmigen Kommentars
bedürfte. Ein Glanzstück solcher Vermittlung ist die Majeste de Sainte-Foy
(Conques), deren Wert sich gewiß nicht mittels asthenischer Kategorien
bemessen läßt. Man hat dies bereits zum Anlaß genommen, um an der
Aufstellungsweise Kritik zu üben. Nach unserem Dafürhallen geht es jedoch nicht an,
die Stücke anders als aus dem Denken und Empfinden ihrer Zeit heraus zu
betrachten und zu beurteilen.

Kleinkunst in ihrer Zeit

Der Reichtum der den Kirchen erhaltenen Schätze gestattet eine fast lük-
kenlose Widerspiegelung des ganzen sogenannten christlichen Zeitalters (mit
Ausnahme der Anfänge). Im Gegensatz zu den Zeugnissen der profanen Kunst,
die übrigens erst von der Gotik an existiert2, hat sich von der kirchlichen
Kleinkunst trotz allen Verlusten (Verkäufe. Raub, Diebstahl. Plünderungen,
Krieg, Bildersturm sowie Beschädigungen oder Abnützung durch den
Gebrauch im Gottesdienst) doch recht viel erhalten. Die Kirchenschätze sind
demnach das vollkommenste Bilderbuch der Gesellschaft, das wir uns denken
können. Die vorliegenden Zeugnisse, besonders der Goldschmiedekunst, sind
überdies um so wertvoller, als man auf kleinem Raum unvergleichlich viel

1 Von Jean Taraion, Inspecteur prineipal des Monuments Historiques.
- Der Krönungsornat gehört jeweils mit zu den Kirchenschätzen, worüber noch zu

reden sein wird.

157



mehr unterbringen — und sehen — kann, als beispielsweise die Monumentalbauten

vermitteln, etwa die Kathedralen.
Es ist ohnehin überholt, die Kleinkunst von der Architektur, Plastik,

Malerei abzutrennen — ein Kunstwerk nach seinen Dimensionen zu werten, bleibt
ein fragwürdiges Unterfangen. Wie gerade die vorliegende Ausstellung offenbart,

besteht eine untrennbare Einheit zwischen allen Kunstgattungen, und

erst zusammen geben sie den Überbau einer Epoche erschöpfend wieder. Dies

anhand eines reichhaltigen Materials gezeigt zu haben, macht allein die große
Arbeit dieser Ausstellung schon bezahlt.

Anfänge

Der Zusammenbruch der antiken Ordnung, gemeinhin als städtische

Sklavenhaltergesellschaft bezeichnet, vollzog sich in Form eines längeren Prozesses.

In diesen Jahrhunderten kann man kaum von einer organisierten Gesellschaft

sprechen; vielmehr befand sich der Unterbau in dauernder Bewegung, derart
den Übergang zur feudalen Ordnung vollziehend1. Das ungeheure Ausmaß des

Zusammenbruchs rechtfertigt den Einschnitt, den man hier zu machen pflegt;
doch ist umgekehrt nicht der Schluß erlaubt, der Übergang sei schockartig
erfolgt.

Im Gegenteil befinden wir uns hier in einem langgezogenen Dunkelfeld, in
welchem nur wenige Relikte der griechisch-lateinischen beziehungsweise
griechisch-orientalischen Zivilisation nachleuchten. Das Christentum jener Zeit

hat, als eine endzeitbezogene Ideologie, zunächst keinerlei Neuerungskraft in
die Kunst gebracht. Soweit überhaupt Zeugnisse bekannt sind (die frühesten

stammen unseres Wissens aus dem dritten und vierten Jahrhundert unserer
Zeitrechnung), geben sie sehr dürftige Anfänge wieder, in voller Entsprechung
zu der zusammengebrochenen ökonomischen Basis. Dazu kommt, daß die

christliche Doktrin bilderfeindlich war, zumindest in ihren Anfängen, und erst

im Laufe der Zeit der Verführung durch die Schönheit ihrer mediterranen
Umwelt erlegen ist2. Mit Recht gibt die englische Sprache diesen nur spärlich
beleuchteten Zeitraum der europäischen Geschichte mit dem Ausdruck «Dark

Age» wieder.
Am auffälligsten ist die jenseitsbezogene Wirkung der frühesten Stücke,

die sich teils in der mangelhaften Raumwiedergabe, teils in der unangemessenen

Prachtentfaltung des Materials begründet. Die radikale Abkehr von der

figürlichen Kunst der Antike, die den Menschen zum Maß genommen hatte,

entspricht der Hinwendung an die Lehre der Endzeit. Das Ornament, die

1 Die summarische Einfachheit solcher Formulierungen sollte nicht über die Vielfalt
der Vorgänge im einzelnen hinwegtäuschen.

2 E. Coche de la Ferte, L'Antiquite Chretienne, Paris 1958, p. 9.

158



flächenhafte Ausführung überhaupt, die geringe Ausarbeitung der Figuren,
die undifferenzierten, groben, häßlichen Gesichter kennzeichnen den Anfang
der christlichen Kunst, und diesen Zügen begegnen wir auch in den frühesten
Stücken der Ausstellung im Louvre. In Ermangelung einer eigenständigen
künstlerischen Konzeption knüpft diese Zeit ohne weiteres an vorchristliche
oder außerchristliche, mithin heidnische Vorlagen an. Übrigens werden viele
Gegenstände im Laufe der Zeit überarbeitet, ergänzt, verändert; sie führen
geradezu ein Eigenleben. Ihre Entstehung ist daher oft schwierig festzulegen.

Der Gegensatz der antiken und der frühchristlichen Ideologie führt zu
einer neuen Formkonzeption, in der einerseits eine phantastische Tierwelt und
anderseits ein Zug zur Abstraktion an die Stelle menschlicher Figuren treten.
Menschen sind, wenn überhaupt vorhanden, stark stilisiert, um nicht zu sagen
verunstaltet.

Herkunft
Die Bestandteile der Kirchenschätze zerfallen in zwei große Gruppen: die

Gegenstände des religiösen Kults, mithin Gebrauchsgegenstände, und die
reinen Schmuckslücke. Entscheidend für den ursprünglichen Wert dieser Gegenstände

ist die ihnen erteilte Rolle. Die Individualität jedes Einzelstücks
entspringt liturgischen Erfordernissen sowie teils dogmatisch bedingten, teils aus
dem allgemeinen Gang der Entwicklung erwachsenen Zügen. Es gibt hier so

wenig wie andernorts eine «reine Kunst», eine «Botschaft aus dem Absoluten»
und dergleichen mehr.

So können bestimmte Gruppen von Gegenständen auftauchen und wieder
verschwinden, je nachdem in welcher Richtung sich die Lehre entwickelt. Als
Beispiel möge das Ritual der Hostie dienen (seit Urban IV., 1264) oder es sei

an die im Konzil von Trient wieder abgeschafften transportablen Altäre
erinnert, die aus der Zeit der Verfolgungen stammen, als die Christenheit ihren
Kampf mobil führen mußte.

Eine weitere Eigenheit der katholischen Religion ist der Reliquienkult. Er
bietet Anlaß zur Anfertigung einer Vielzahl von Aufbewahrungsgeräten, die
ihren Inhalt äußerlich kenntlich machen sollen, sei es durch eine Inschrift, sei

es durch die Form des Behälters selbst. Auf diesem Wege finden Darstellungen
menschlicher Körperteile Eingang in die Kirchen: Füße, Hände, Herzen und
natürlich Köpfe und Büsten. Einzelne dieser mit Fenstern versehenen Reli-
quiare erscheinen uns heute, bei Tageslicht besehen, ausgesprochen abstoßend,
ja sogar widerlich; Beweis dafür, wie mit dem Verlust des mystischen Gehalts
dieser Stücke ihr ganzer Wert dahin ist.

Die Pilgerzüge bewirken eine rasche Verbreitung der leicht zu
transportierenden Schmuckstücke, und der weitreichende Austausch ermöglicht von
hier an eine dauernde gegenseitige Durchdringung von Arbeitstechniken,
Formen, Konzeptionen und Kunstrichtungen aller Länder.

159



Gehalt

Allzu leicht läßt man sich durch den schon genannten Aufwand an
kostspieligen Materialien dazu verführen, den tieferen Sinn ihrer Anwendung zu
verkennen. Keinesfalls handelt es sich um weltlichen Prunk (das heißt um
einen diesseitsbezogenen Wertgehalt). Im Gegenteil steht aller Aufwand,
mindestens bis zum Ende des Mittelalters, für den höheren Ruhm Gottes. Das

Gold, in der Malerei geradezu synonym für das Paradies, hat zunächst keinen

irdischen, sondern vielmehr einen transzendierenden Wert. Es soll die Pracht
der kommenden Neuschöpfung augenfällig machen, das irdische und zeitliche,
unvollkommene, vergängliche, verfehlte menschliche Denken emporlenken

zum Endgültigen, Guten, Absoluten, Einen hin. Der alles Irdische überwältigende

und überwindende mystische Zweck solcher Kunst äußert sich etwa in
dem mit Filigranarbeit und Schmucksteinen reich versehenen Kreuz: es kündigt

den Sieg des Herrn, den schon Wirklichkeit gewordenen Triumph der
katholischen Kirche über das weltliche Provisorium an. Der vergängliche
Wert des Goldes an und für sich ist hier gerade aufgehoben.

Der Ausführung wohnt ein Symbolismus inne, den man hinterher
entziffern und lesen kann (wenngleich nicht ohne weiteres auf den ersten Blick!),
und der überdies in der profanen Kunst gleichermaßen Eingang findet — insoweit

man in diesen Jahrhunderten eine profane Kunst überhaupt abtrennen
kann.

Theokratische Ordnung
Denn was da heraufdämmert, ist eine Gesellschaftsordnung, deren Begründung

ebenso im heidnischen Königspriestertum wie in der christlichen Civitas
Dei ruhen wird und deren Insignien der Macht dementsprechend den
Doppelcharakter des Profanen und des Sakralen in sich vereinigen: die neue Gesellschaft

findet ihr Gleichgewicht mit der Aufhebung der barbarischen «Staats»-

idee in der christlichen. Der spätere Kaiser wird oberste weltliche Schieds-

gewalt des Reiches sein (mithin nicht Souverän im Sinne der Monarchie der

Neuzeit); er wird vermittels der hiesigen Stellvertretung Gottes durch Gott

eingesetzt. Seine Insignien, aber auch schon der Krönungsornat der Mero-

winger, werden folglich Bestandteile der Kirchenschätze; Beweis für die Einheit

des künstlerischen Ausdrucks für das Zeitliche wie für das Ewige, Beweis

für die Einheit und Geschlossenheit der theokratischen Konzeption. Diese

Denkungsart äußert sich in der einheitlichen Formenwelt. Beispiel ist die
Statue der Sainte-Foy von Conques: In der Haltung eines Kaisers auf dem
Thron könnte sie ebensogut profanen Ursprungs sein — Folge nicht einer
Armut der Ausdruckmittel, sondern in erster Linie Folge der Art des damaligen

Empfindens.
Diese Statue hat übrigens ihre eigene Geschichte: sie ist aus mehreren

Teilen verschiedener Herkunft zusammengesetzt und wurde im Laufe der Zeit

160



vielfach verändert. Kopf und Kumpf passen nicht zusammen; man vermutet,
daß der aus dem fünften Jahrhundert stammende Kopf heidnischen Ursprungs
ist (vielleicht Kopf eines Kaisers) und einer ersten Ausführung der Statue

angehört hat. Im neunten und zehnten Jahrhundert wurde er auf einen neuen

Rumpf aufgepflanzt, auf den er nicht gepaßt hat, wie man an der Nackenpartie
erkennt. Während der Rumpf stocksteif und geradeaus gerichtet ist, sieht der

Kopf der alten Statue gegen oben, was alles zusammen einen starren,
verkrampften und — in der unwirklichen Beleuchtung betrachtet — einen
ausgesprochen mystifizierenden Eindruck erweckt. Diese großen Augen, die
unbewegten Gesichtszüge schauen in eine andere Welt, sie haben nichts für die

hiesige Wirklichkeit übrig.
Die Statue ist im übrigen reich mit Schmucksteinen und Filigran besetzt,

ebenso das Reliquiar aus dem gleichen Schatz (Reliquaire, dit de Pepin),
dessen älteste Verzierungen merowingischer Tradition entstammen.

Wandlung

Noch im neunten Jahrhundert scheint die abstrakte Richtung sich gegenüber

der figürlichen endgültig durchzusetzen. Noch in dieser Zeit scheint die

merowingische Schwerfälligkeit unüberwindlich zu bleiben.

Aber inzwischen festigt sich die ökonomische Basis im Reich der Franken,
und mit ihr verändert sich der Überbau. Ein anders geartetes religiöses Ideal
taucht auf; erst langsam, dann aber unverkennbar, und mit ihm findet der
künstlerische Ausdruck wieder mehr und mehr zu dem klassischen Geist
zurück, der eben erst noch verschwunden und vertilgt zu sein schien.

Die Elfenbeinschnitzerei zur Zeit des karolingischen Reichs ist hier
aufschlußreich. Es gibt die eine Schule (Aix-la-Chapelle und Treves) mit
feierlicher, breiter Ausführung, und es gibt die andere (welche den für die Zeit
Karls des Kahlen charakteristischen Stil formen wird) mit feingliedrigen,
bewegten Arbeiten. Daraus entsteht in der Champagne zweihundert Jahre später
eine bewundernswert ausgeglichene Nachfolge der karolingischen Renaissance,

deren Züge in die ottonische Goldschmiedekunst hinüberweisen.
Schon unter Karl dem Kahlen beginnt freilich die Einheitlichkeit der

karolingischen Zeit zu zerfallen. Der Hof des Kaisers, einst Sammelpunkt der
Kunst, ist nicht mehr wegweisend, und schließlich geht die Führung ganz an
die Ottonen über.

Romanische Vielfalt

Zu Unrecht hat die Romantik gewaltsame Vereinheitlichung und
Simplifizierung erleiden müssen. In Wirklichkeit ist sie alles andere als homogen,
ist sie vielmehr Ausdruck des pluralistischen Europa. Die Herkunft unschwer
erkennen lassend, zeigen sich uns zwei Grundtendenzen: sie entsprechen

161



äußerlich der regional unterschiedlichen Einstellung des Klerus gegenüber
der Bilderverehrung.

Die eine Richtung, im Südwesten Frankreichs, arbeitet mit Skulpturen von
monumentaler Ausbildung, sie ist eigentlich romanisch im meistgebrauchten
Sinn des Worts. Ihre Goldschmiedearbeiten muten archaisch, barbarisch und

plump an.
Die andere Richtung dagegen, in Nordfrankreich, Lothringen, im Rheinland,

entwickelt ein Raffinement, das ausgesprochen der klassischen Tradition
verhaftet ist und bis zum Ende des 12. Jahrhunderts die Gotik vorbereiten
wird. Ihre Goldschmiedearbeiten sind Zwischenglieder auf dem Wege von der

karolingischen Renaissance zur gotischen Kunst und wenden sich als solche

von der frühchristlichen Konzeption schon so merkbar ab, daß ein eigentümlicher

Gegensatz zwischen der Kunst des Nordens Frankreichs und der des

Südwestens entsteht.

Glanz der Gotik

Die nordfranzösische Vorarbeit vollendet sich im Durchbruch zur
gotischen Goldschmiedekunst, deren Hauptkennzeichen Feinheit, Gliederung,
Herausarbeitung der Einzelheiten sind. Eine reizvolle Flora überzieht nun als

Filigran sehr naturalistisch die Gegenstände; sie wird erst im Laufe des 15.

Jahrhunderts wieder verschwinden. Die Formen sind frei, die technische
Perfektion sucht ihresgleichen; neue Legierungen, neue Arbeitsverfahren bereichern

die Möglichkeiten der Künstler, und was sie schaffen, drückt eine Lust
und Freude am Schöpferischen aus, der gegenüber die abweisende Haltung
der einstigen Kirche nicht mehr standhält. Sie will ihr auch gar nicht mehr
standhalten, längst ist ihr die Freude an der Welt und ihrer Schönheit, ihrer
Vollkommenheit aufgegangen. Diese Freude, die Schönheit projiziert die

gotische Kunst nun in alle ihre Äußerungen. Eine Art von Frühling bricht
sich radikal Bahn.

Da ist der Aufstieg der Baukunst, der im strahlenden Glanz der Kathedralen

gipfelt, derart die Schwere des Materials vollkommen vergessen lassend.
Da ist die Herrlichkeit der Glasfenster, mit der dieser gotische Frühling in
die Finsternis des Kirchenraums einbricht. Und da ist wieder die Kleinkunst,
auf die die Vorherrschaft der Architektur zurückwirkt und sich in einer
Unzahl minutiös ausgearbeiteter, winziger Kathedralen verwirklicht. Dann äußert
sich auch die Rückwirkung einer hochentwickelten Skulptur in der Gold-
schmiedekunst: Die eleganten Gestalten in der Höhe der Kathedralen, so fern,
daß sie das Auge gar nicht angemessen bewundern kann — sie finden sich in
den federleichten, schwebenden, unwirklich schönen Engeln des Reliquiars
von Ste-Aldegonde wieder.

Höchstens noch im Email, vermutlich vom Material her bedingt, gibt es

Relikte einer ornamentalen, verspäteten Romanik. Aber dafür taucht Ende

162



13. Jahrhundert als neues Thema die Muttergottes mit dem Kind auf: neu, wie

sie sich — weit davon entfernt, ins Jenseits blicken zu wollen — ihrem Kind
mütterlich zuwendet, ihm zulächelt, mit ihm spielt, es als Kind liebkost und so

selber erst recht liebenswert wird. Da ist kein Gott mehr; bloß Mutter und

Kind: zwei Menschen. Ein Mensch — wie stolz das klingt! Ein unendlicher

Abgrund klafft zwischen diesen lieblichen Figuren mit ihrem warmen, menschlichen

Reiz und der kalten, kolossalen, mystisch entfernten, häßlichen und

zutiefst christlichen Sainte-Foy von Conques mit ihrer unmenschlichen

Verkrampftheit. Dieser gotische Frühling läßt, zumindest in solchen figürlichen
Darstellungen und den Farben der Sainte Chapelle, erstmals wieder die Sonne

in Europa aufgehen, schenkt nach langer Finsternis neues Licht, neue Wärme
und Hoffnung. Von hierher besehen ist die Neuentdeckung des Menschen nur
noch eine Frage der Zeit und wird sich in einem folgerichtigen Prozeß während

der Renaissance vollenden.

Zum Zeitpunkt höchster Vollkommenheit der Gotik ist Paris Mittelpunkt
der Welt. Der Stil der Pariser Schule, durch Realismus in der Beobachtung
und zugleich traumhafte Unwirklichkeit der Form gekennzeichnet (Jean Tara-

Ion), ist der Stil der ganzen damaligen Welt. Er wird in der italienischen
Renaissance kulminieren.

Renaissance — Ausklang

Mit dem Höhepunkt der Gotik haben die Formen kirchlicher Kleinkunst
ihre endgültige Ausbildung erreicht — sie verändern sich fürderhin nicht mehr.
Ein eindeutiger Übergang zur Renaissance ist nicht abgrenzbar, und was nun
folgt, ist höchstens ein Rückgriff des vorherrschenden Geschmacks auf die
eine oder andere Variation. Keines der späteren Jahrhunderte hat Neues
schaffen können.

Das zierliche Schiff der Heiligen Ursula (Reims, 1574) mit den zehn

emaillierten Silberfigürchen neben der Heiligen aus emailliertem Gold ist in
vielen Gegenständen der Gotik schon vorweggenommen.

Dem 17. Jahrhundert, welches in der kirchlichen Kleinkunst schon auf
Pomp bedacht war, bevor barocker Prunk sie vollends jeden Gehalts entleerte,
folgt die massige Bewegung und das Pathos des Barocks. Hier wird nun
ausgesprochen weltliche Wertung in die kirchlichen Gegenstände getragen: die
Vorherrschaft der Kirche, überschwengliche Prachtentfaltung, Raumdekor
um seiner selbst willen. Vom 17. Jahrhundert an finden wir in der Ausstellung
im Louvre nur noch Verkleinerungen der monumentalen Skulptur. Eine
Monstranz aus Straßburg (18. Jahrhundert) hat weder die jenseitsbezogenen
Qualitäten der frühesten Stücke noch den eleganten Liebreiz der gotischen und
Renaissancekunst an sich. Sie ist nur noch religiös: kalt und leblos.

163



Wertung

Im selben Maß, wie die Arbeit der Klosterwerksätten auf Laienwerkstätten

übertragen worden ist, hat sich der Charakter der Kunst zu verändern begonnen,

und umgekehrt drang dieser Wandel auch in die Kirchenschätze ein. Die
höfische Kunst entwickelte sich bis zum 14. Jahrhundert zur Beherrscherin
der gesamten europäischen Kunst; die Renaissance beendete diesen Prozeß.

Die aristokratische Eleganz des 18. Jahrhunderts, der völlig weltliche Gehalt
der Stücke dieser Zeit kennzeichnen die Erschlaffung der christlichen
Ideologie. Die Gegenstände des 18. und 19. Jahrhunderts sind nur noch leere

Gehäuse. Sie vermögen uns nicht mehr zu berühren: Endpunkt einer langen
Entwicklung der Feudalordnung, die mit zunehmendem Weltbewußtsein die

Einheit des theokratischen Gedankens aufbrechen und schließlich verkümmern
lassen mußte.

Von allen Kunstgattungen hat somit die Goldschmiedearbeit die bestbelegte
Geschichte. Die ständige Wechselbeziehung mit den andern Disziplinen
(Skulptur, Architektur, Malerei) verleiht ihr eine Sonderstellung: sie ist
repräsentativ. Die Goldschmiedekunst vor allen Dingen macht die Geschichte der
Kirchenschätze Frankreichs zu einem so reichhaltigen Bilderbuch. Vermittels
dieser Schätze die jeweilige Gesellschaft und ihre künstlerischen Äußerungen
vor unsern Augen ausgebreitet zu haben, ist das große Verdienst der
Ausstellung in Paris.

ROLF REVENTLOW

Die spanische Diktatur ist brüchig

Kein Zweifel, das Spanien des Generalissimus und Führers Francisco
Franco Bahamonde befindet sich in einer Krise, in einer tiefgehenden Krise,
die sich am hellichten Tage in Madrid, in Salamanca, in Barcelona, in Valencia

und im Hauptort der einstigen Bergarbeiterbewegung von Asturien, in
Mi eres, zeigt. Der Streik ist in Spanien verboten, ein strafwürdiges Delikt.
Dennoch ist es seit Beginn der fünfziger Jahre da und dort immer wieder zu

spontanen Streiks gekommen, zuerst vereinzelt, dann massiver und kompakter
und nunmehr, seit 1963, in stärkerem Ausmaß von öffentlich vorgebrachten
Forderungen begleitet, die über das, stets brennende, Problem der Angleichung
der Lebenshaltung an ständig steigende Preise weit hinausgehen.

Von Amts wegen gehört jeder spanische Arbeitnehmer den famosen
«vertikalen» Gewerkschaften an, die - vertikal — von oben nach unten Unternehmer,
Direktoren und Arbeitnehmer aller Art kontrollieren. Sie entsprachen bei ihrer
Gründung der bekannten faschistischen Losung, daß der - natürlich marxi-

164


	Trésors des églises de France

