
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 44 (1965)

Heft: 5

Artikel: Pierre Teilhard de Chardin und seine Lehre

Autor: Schelker, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und wenn gleichzeitig die Marktwirtschaft Fehlentwicklungen sichtbar macht
und korrigiert. Eingriffe in die Wirtschaft dürften nicht so weit gehen, daß

eine gesunde Selbstregulierung verhindert wird. Dessen müssen wir Schweizer

uns zum Beispiel bewußt sein bei der Plafonierung der Fremdarbeiterbestände,

bei der Ausrichtung von Subventionen an die Landwirtschaft oder
beim Zollschutz für einheimische Industrieprodukte. Auf der anderen Seite

darf man auch nicht einfach auf Eingriffe um der «Freiheit» willen verzichten,
wie zum Beispiel beim Bodenproblem, im Wohnungsbau, im Konkurrenzkampf

der Verkehrsträger oder bei der Energiebeschaffung, wenn solche
Eingriffe mangels Selbstregulierung für die Verhinderung von Fehlentwicklungen
notwendig sind.

MARKUS SCHELKER

Pierre Teilhard de Chardin und seine Lehre

Zu den großen Aufgaben des zwanzigsten Jahrhunderts gehört zweifellos
die Suche nach einer Synthese von Naturwissenschaften und Philosophie, von
Materie und Geist. Mit Galilei vollzog sich die Trennung der Naturwissenschaften

von der Theologie. Geist und Materie wurden daraufhin während
über zweier Jahrhunderte auf getrennten Wegen erforscht. Die Philosophie
gipfelte in Hegel und Kant, die Erforschung der Materie fand im Darwinismus

einen Höhepunkt. Einzig der Marxismus bot schon in der zweiten Hälfte
des letzten Jahrhunderts eine umfassende Synthese zwischen Geist und Materie
an: den dialektischen Materialismus. Dieser war die genaue Umkehrung der
katholischen Theologie des Mittelalters: dort waren die Naturwissenschaften
ein abhängiger Zweig der Theologie, hier wurden die Geisteswissenschaften

zu einer abhängigen Untergruppe der Naturwissenschaften.

In unserem Jahrhundert wurden die Grenzen, die Geist und Materie
voneinander trennten, durch Erkenntnisse und Methoden der modernen Wissenschaft

immer mehr in Frage gestellt. Mit der Relativitätstheorie und der

Quantenphysik fanden gewisse spekulative Methoden, derer sich bisher nur
die Philosophie bedienen durfte, Eingang in die Naturwissenschaften, während

sich die zeitgenössische Philosophie bemüht, zur Klärung verschiedener

Zusammenhänge empirische Methoden anzuwenden. Nicht vergessen werden
darf in diesem Zusammenhang der Aufstieg der Psychologie, die sowohl
Natur- als auch Geisteswissenschaft ist.

Die fortschreitende Auflösung der Grenzen zwischen Geist und Materie
mußte naturgemäß dem Suchen des Menschen nach einer Synthese zwischen
Geist und Materie neuen Auftrieb geben. Dieses Suchen ist in den Schriften

130



von Gelehrten verschiedenster Weltanschauungen zu spüren. Auf kommunistischer

Seite wäre etwa Robert Havemann zu erwähnen, der versucht, den

dialektischen Materialismus von den Erkenntnissen der Naturwissenschaft her

neu zu interpretieren. Auch auf christlicher Seite wird ernsthaft nach einer
Synthese von Geist und Materie gestrebt. Unter den chrisdichen Forschern ist
zweifellos der 1955 verstorbene Jesuitenpater Teilhard de Chardin am weitesten

zu einer überzeugenden Lösung vorgestoßen. Teilhard de Chardin war
zugleich Priester und Paläantologe. 1881 in Frankreich geboren, trat er mit
18 Jahren dem Jesuitenorden bei, wo er sich neben der Theologie einem
intensiven naturwissenschaftlichen Studium widmete. Nachdem er einige Jahre
als Physiklehrer in einem Jesuitenkolleg in Kairo gewirkt hatte, promovierte
er 1922 an der Sorbonne zum Doktor der Naturwis»sensehaften. Er beteiligte
sich an zahlreichen Expeditionen. Durch seine wissenschaftlichen Publikationen

verschaffte er sich bald internationales Ansehen.

Priester und Naturwissenschafter — Gott und die Schöpfung — dieser
fruchtbare Dualismus zieht sich wie ein roter Faden durch das Werk des

großen Gelehrten. Teilhard bejaht die naturwissenschaftliche Forschung als

ein Mittel zum Verständnis der Welt. «Jene täuschen sich also absolut»,
schreibt er, «die glauben, den Menschen zu materialisieren, wenn sie ihm
immer zahlreichere und immer tiefere Wurzeln in der Erde finden.» Er
anerkennt, daß selbst die höchsten geistigen Ausdrucksformen des Lebens einen

organischen Aspekt, eine materiell bedingte Infrastruktur haben, ohne aber
mit dieser Feststellung die marxistischen Thesen vom Primat der Materie und

von Basis und Überbau zu akzeptieren.
Teilhard de Chardins Weltbild ist — und darin unterscheidet es sich

grundsätzlich vom herkömmlichen Weltbild der katholischen Theologie —

dynamisch. Das Universum ist keine gegebene Größe, sondern eine Variable, die
einem großartigen evolutionären Prozeß unterworfen ist. Diesen Prozeß nennt
Teilhard Kosmogenese. Die Kosmogenese hat sich in drei Stufen vollzogen.
(Teilhard de Chardin nennt sie «Sphären»). Am Anfang des Universums
steht die Geosphäre. Sie umfaßt die Entstehung der Materie. Ihr folgt die

Biosphäre, in der sich die Vitalisation der Materie, die Geburt des Lebens,
vollzieht. Die dritte Sphäre schließlich, die Noosphäre (Hominisation), steht
im Zeichen des Auftretens und der Entwicklung des Menschen. Teilhard
versucht in erster Linie, die Stellung des Menschen in der Kosmogenese zu
bestimmen. Er erkennt, daß es nicht genügt, den Menschen gewissermaßen zu
«botanisieren», das heißt auf Grund morphologischer oder physiologischer
Kriterien in die Gruppe der Säugetiere einzuordnen, weil der Mensch die
Fähigkeiten des bewußten Denkens und Handelns besitzt. Deshalb räumt er
dem Menschen in seinem System eine ganze Sphäre — eben die Noosphäre -
ein.

131



Der Begriff der Evolution

nimmt in der Systematik Teilhard de Chardins einen zentralen Platz ein. Er
gliedert die Evolution in drei verschiedene Teilevolutionen, von denen er eine
sehr anschauliche typologische Beschreibung liefert. Unter «Evolution der

Zerstreuung» versteht er die Entwicklung lebender Formen innerhalb eines

Rahmens gleichwertiger Möglichkeiten, gleichartiger Lebensarten und -grund-
lagen. Ein Beispiel dafür findet sich etwa in der Differenzierung der
europäischen Schmetterlinge in Tausende von Arten. In der «Evolution der
werkzeuglichen Differenzierung» vollzieht sich die Entwicklung vom nur an eine
Funktion gebundenen Lebewesen (Beispiel: Fisch schwimmen) zum
Lebewesen des mehrfunktionalcn Typus oder, einfach ausgedrückt, vom
«ungeschickten» zum «geschickten» Lebewesen.

Die bedeutendste aller Evolutionen aber ist die des «größeren Bewußtseins»,

das heißt die Evolution der Denkfähigkeit. Teilhard nennt sie «den

absoluten Parameter der Entwicklungen der Welt».

Mit dem Menschen und in ihm ist sich die Evolution selbst bewußt
geworden. Der Aufstieg des Denkens aber führt notwendigerweise zur Erkenntnis

von der Unfähigkeit des Individuums, sich nur aus sich selbst zu verwirklichen:

«Der Mensch muß mehr an die Menschheit glauben als an sich selbst,

wenn er nicht verzweifeln will.» Die Menschheit — das ist für Teilhard nicht
bloß eine metaphysische Summenbezeichnung, sondern ein ganzes Bündel
sozialer Zusammenhänge und Verantwortlichkeiten. Teilhard weiß um die
zentrale Bedeutung des Kollektivs für die Verwirklichung des Menschen: «Je

größer und komplizierter eine Gemeinschaft ist, desto mehr Funktionen und

Aufgaben sind zu erfüllen und um so mehr Gelegenheit gibt sie einem jeden,
seine Gaben und seine Talente zu entfalten und seiner Persönlichkeit
Ausdruck zu verleihen.» (Zit. nach N. Wildiers: «Teilhard de Chardin».) Teilhard
de Chardin sieht in der zunehmenden Sozialisation somit eine durchaus

positive Entwicklung, weil sie von der wachsenden Solidarität der Menschheit

zeugt. Die zunehmende Übernahme von Funktionen, die bisher dem einzelnen

oblagen, durch die Gesellschaft wird von Teilhard de Chardin als organischer
Prozeß zunehmender Solidarisierung der Menschheit gedeutet. Fast fühlt man
sich angesichts dieser Gedankengänge an die Theorie vom Hineinwachsen der
Gesellschaft in den Sozialismus erinnert.

Teilhard de Chardin liefert uns in seinem Werk keine spezifische
Gesellschaftstheorie, doch enthält sein System zahlreiche Ansatzpunkte zu einer
solchen Theorie. Sein Weltbild trägt in sich den Ruf nach einer
christlichsozialistischen Soziallehre, die unserer Meinung nach keineswegs die
Anerkennung der katholischen Kirche als einzig wahre Form der Verkündigung
voraussetzt.

132



Das unendlich Komplexe

«Der Mensch — nicht mehr Zentrum einer statischen Welt — aber der

Mensch als Hauptelement einer Welt in Bewegung, das ist die Perspektive, die

die Wissenschaft zu sehen beginnt.» Mit diesen Worten umreißt Teilhard de

Chardin in seinem Aufsatz «Der Ort des Menschen im Universum» seinen

Versuch einer Standortsbestimmung des Menschen. Auf dem Weg zu dieser

Standortsbestimmung führt Teilhard einen neuen Begriff ein, der sich als

eminent wichtig erweist. Den beiden traditionellen unendlichen Größen des

Universums — dem unendlich Kleinen und dem unendlich Großen — fügt er
eine dritte unendlich Größe bei: die Komplexität. Mittels dieses Begriffes,
den wir gleich noch näher zu erläutern haben werden, gelingt es Teilhard, den

Menschen wieder ins Zentrum des Universums zu rücken.

Teilhard definiert die Komplexität als «organisierte, zentrierte Heterogeni-
tät», das heißt als zentrierte, organisierte Vielfalt. Die Komplexität ist keine

konstante, sondern eine funktionale Größe, das heißt sie nimmt im Zuge der

Evolution ständig zu. Deshalb müssen die Elemente, die für die Komplexität
bestimmend sind, variable Größen sein. Der Grad der Komplexität wird
gemessen durch zwei Faktoren: einmal durch die Zahl der in einem System
enthaltenen Elementengruppen, dann durch die Dichte, das heißt durch die Enge
der zwischen diesen Elementengruppen bestehenden Bindungen. Etwas
einfacher ausgedrückt läßt sich der Sachverhalt der Komplexität etwa so
darstellen : A ist komplexer als B, wenn A aus einer größeren Zahl von Elementen

gebildet ist als B und diese Elemente untereinander enger verbunden sind.

Je größer die Komplexität wird, desto mehr nehmen Bewußtsein und Freiheit

zu. Dies sind die immateriellen geistigen Aspekte der Komplexität, die in
der Natur stets mit den materiellen Aspekten zusammenwirken. Mit der
Einführung des Begriffes der Komplexität gelingt es Teilhard de Chardin, die

geistigen und materiellen Faktoren der Evolution zusammenzufassen. Der

Begriff der Komplexität gestattet es uns, eine Klassifikation der natürlichen
Einheiten vorzunehmen, die bei den Elementen des periodischen Systems als

den einfachsten Einheiten beginnt und beim Menschen als komplizierteste
Einheit endet. Die Komplexität führt, wie Teilhard de Chardin richtig
bemerkt, zu einem völligen Umsturz aller Werte. Die unermeßlichsten Gebilde
des Universums, wie beispielsweise die verschiedenen Milchstraßensysteme,
weisen nur eine sehr geringe Komplexität auf. Der Mensch dagegen mit seinem
hohen Bewußtseinsgrad steht auf der höchsten bisher bekannten erreichten
Stufe der Komplexität. Die bisherige Reihenfolge des Kosmos wird somit auf
den Kopf gestellt. Nicht mehr das Gigantische steht an der Spitze, sondern das
bewußteste Element der Schöpfung: der Mensch.

133



Gegenwart und Zukunft der Menschheit

«Vor uns gab es vielleicht eine Zeit, in der die Individuen noch dahin
streben konnten, sich jedes für sich isoliert zu verbessern und zu vollenden.
Zu keinem Augenblick der Geschichte entschließen wir uns endlich, das

anzuerkennen, ist der Mensch so vollständig (aktiv und passiv) wie heute durch
den Grund seines Seins selbst an den Wert und die Vervollkommnung aller
andern um ihn herum gebunden gewesen.»

Dies ist eine klare Definition der gesellschaftlichen Situation des
Menschen von heute. Als christlicher Evolutionstheoretiker kann sich Teilhard de

Chardin nicht damit begnügen, Vergangenheit und Gegenwart der menschlichen

Entwicklung zu untersuchen; die Frage nach dem «Wohin?» der
Menschheit beseelt sein ganzes Schaffen. Dem Versuch einer Standortbestimmung

folgt der Versuch einer Richtungsbestimmung.
Die Phase der Planetisation, in der wir gegenwärtig leben — unter Planeti-

sation ist hier die Erschließung der geistigen und physischen Potenzen der
Erde zu verstehen —, ist noch längst nicht beendet. Noch ist der Mensch nicht
am Ende seiner Entwicklungsmöglichkeiten angelangt. Nun gilt es. nach den

Kräften zu suchen, die die Entwicklung der Menschheit vorantreiben. Aber
eine der wichtigsten durch die Evolution freigesetzten Kräfte bezeichnet
Teilhard de Chardin die Kollektivisation. Wie er diese Kraft deutet, führt er in
seinen Theorien über die «menschliche Einmütigung» deutlich aus. Mit dem

Begriff der «menschlichen Einmütigung» umschreibt er die sukzessive
Hinwendung der Menschheit zu einer gemeinsamen Lebensbasis und einem alle

zusammenführenden Lebensziel. Teilhard de Chardin unterscheidet dabei
zwischen der erzwungenen Einmütigung (Kompression) und der freiwilligen
Einmütigung (Affinität). Die erzwungene Einmütigung, die etwa mit
«Einmütigung durch äußere Einflüsse» umschrieben werden kann, beruht auf

geographisch-ethnologischen Faktoren.
Die demographische Explosion etwa zwingt die Menschen zum technischen

und sozialen Fortschritt und damit zu immer intensiverer Zusammenarbeit.
Dies führt «zu einem unwiderstehlichen Gruppierungsprinzip, das die egoistischen

Tendenzen der Menschheit überlagert». Parallel zu diesen Vorgängen
vollzieht sich eine grundlegende Umwandlung in der Struktur des menschlichen

Denkens: «Zunächst denken, um zu überleben, dann leben, um zu
denken: das erweist sich als das grundlegende Gesetz der Anthropogenese.»
Es mag vielleicht auf den ersten Blick befremden, daß Teilhard de Chardin
die Evolution des geistigen Seins des Menschen als Produkt der «erzwungenen
Einmütigung» betrachtet. Doch er rechtfertigt seine Klassifikation überzeugend:

«Nachdem der Denkvorgang einmal ausgelöst ist, zeigt er ein außerordentliches

Vermögen, sich gleich einem Organismus fortzusetzen und auszudehnen,
den, nachdem er einmal entstanden ist, nichts mehr davon abhalten kann, zu

134



wachsen, sich auszubreiten und alles mit seinem Netz zu umgeben. Nichts —

die ganze Geschichte beweist das — hat jemals eine Idee daran hindern können,

zu wachsen, sich mitzuteilen und schließlich universell zu werden.» Dieser
Gedanke findet sich übrigens auch in Friedrich Dürrenmatts «Die Physiker»:
«Was einmal gedacht wurde, kann nicht mehr zurückgenommen werden.»

Außer dieser, wie wir gesehen haben, durch die Evolution erzwungenen
Einmütigung existiert auch eine freie Einmütigung, von der bereits gesagt
wurde, daß sie affektiv sei und somit auf der Kraft der Zuneigung, der Liebe
beruhe. Die Erkenntnis, daß wir alle hineingenommen sind in denselben Prozeß,

sollte uns zur Einsicht führen, daß das Ziel eines jeden von uns mit einem

gemeinsamen Ziel der Evolution zusammenfällt». Teilhard de Chardin nennt
dies «das universelle Anziehungsprinzip, das die Menschen aus ihrem Innern
zusammenführt». Das Ziel der freien Einmütigung ist also letztlich die
«vollständige Gemeinsamkeit des Verlangens» aller Menschen. Damit ist die Frage
nach Gott gestellt, und zwar so gestellt, daß die Existenz Gottes zu einer
unausweichlichen kosmischen Notwendigkeit wird. Teilhard de Chardin definiert
Gott als «Punkt Omega», als letztes Ziel der Evolution, auf das hin das ganze
Universum konvergiert. Die alte christliche Heilslehre wird von Teilhard de
Chardin aus kosmischer Sicht verkündet. Gereinigt von den düsteren Zutaten
einer mittelalterlichen Theologie, steht das Evangelium in seiner ganzen
strahlenden Kraft vor uns. Die Welt entwickelt sich auf ihre Erlösung hin — dies
ist die letzte und tiefste Wahrheit des Teilhardschen Denkens!

Sehr eingehend setzt er sich mit der Krise auseinander, in der sich die
Menschheit befindet, und er kommt zu einer einfachen Schlußfolgerung:
Entweder hat das Leben kein Ziel, womit die Welt absurd und die Auflehnung
des Menschen gegen die Welt zur Pflicht würde — oder es gibt etwas, worin
jedes Glied der Menschheit letztlich seine Erfüllung findet: «Das
Gleichgewicht der Noosphäre verlangt die vom Individuum wahrgenommene
Existenz eines höheren Pols oder Zentrums, der das ganze Strahlenbündel unseres
Bemühens lenkt, trägt und sammelt.»

War es Galileis große Tat, den starren Dogmen der Kirche die
wissenschaftliche Wahrheit entgegenzuhalten, so wird Teilhard de Chardin als
Gelehrter in die Geschichte eingehen, dem es gelang, die Wahrheit wissenschaftlicher

Erkenntnisse mit der Existenz Gottes zu verbinden. Teilhard de Chardin
hat ein Denken geschaffen, das den Widerspruch zwischen Geist und Materie
ausgelöscht und an seine Stelle die Evolution gesetzt hat, in der Geist und
Materie als komplementäre Faktoren des gleichen Bemühens wirksam werden.

Die in diesem Aufsatz verwendeten Zitate entstammen dem im Walter-Verlag, Ölten,
erschienenen Buch «Teilhard de Chardin, Auswahl aus dem Werk». Dieses Buch enthält
die wichtigsten Aufsätze von Teilhard de Chardin und kann jedermann, der sich genauer
mit dem Werk des großen Franzosen beschäftigen will, sehr empfohlen werden.

135


	Pierre Teilhard de Chardin und seine Lehre

