
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 44 (1965)

Heft: 1

Artikel: Das Marxismus-Verständnis von Jean-Paul Sartre

Autor: Altenweger, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALOIS ALTENWEGER

Das Marxismus-Verständnis von Jean-Paul Sartre

In der Novemberausgabe der «Roten Revue» konnten wir eine interessante
Arbeit von M. Schelkers über das Verhältnis von Sartre zum Marxismus lesen.

Abgesehen davon, daß diese Abhandlung, durch ihre Kürze bedingt, weniger
eine Analyse als eine Zusammenfassung von erarbeiteten Schlüssen und

Folgerungen des genannten Verhältnisses ist, müssen wir doch die kritische
Feststellung machen, daß auch die Zusammenfassung zuwenig ausgreifend ist, um
eine A-priori-Verurteilung des Existenzialismus und des Marxismus zu
rechtfertigen, wie dies am Ende der genannten Arbeit geschehen ist.

Unsere Kritik kann jedoch nicht Nachvollzug einer notwendigen,
vorauszusetzenden Analyse des Marxismus-Verhältnisses von J.-P. Sartre sein,
sondern muß sich auf die Untersuchung einiger Kernpunkte von M. Schelkers
Arbeit beschränken.

Die Ergänzungsfunktion des Existenzialismus

Wir sind überzeugt, daß es nicht möglich ist, von irgendeiner Verbindung
zweier Philosophien zu sprechen, wie M. Schelker dies tat, wenn J.-P. Sartre,
als Exponent des Existenzialismus, selbst feststellt: «... von dem Tage an, da
der Marxismus sich der Untersuchung der menschlichen Dimension zuwendet,
hat der Existenzialismus keine Existenzberechtigung mehr*.» Unabhängig von
der Qualität seiner Aussage, bezieht der Existenzialismus schon durch seine

Fragestellung eine zweitrangige Position gegenüber dem Marxismus.
Man muß sich nun im Verlaufe der ganzen Auseinandersetzung klar

darüber sein, daß der Existenzialismus nur, wie Schelker sich ausdrückt, «... die
Problematik des Individuums und die Frage der persönlichen Verantwortung

...» einer Klärung im Rahmen von Methoden der Psychologie und der
Soziologie entgegenführen möchte. Wir glauben, daß es eine grundsätzliche
Fehlüberlegung ist, wenn man annimmt, die Psychoanalyse führe zu einem
rationalen Mensch-Verständnis, und überdies lasse sie noch die Formulierung
einer Gesellschaftserkenntnis zu. Wir wollen die gutgemeinten Versuche
Sartres, dem Marxismus mit einem Korsett psychoanalytischer Methodik
beizuspringen, nicht näher untersuchen, sondern uns darauf beschränken, eine
Kritik der Psychoanalyse von Karl Jaspers wiederzugeben**:

«Man kann sagen: Innerhalb dieses Zeitalters verlangt eine verkehrte
Menschenwelt nach Befreiung. Die Psychoanalyse gibt ihr eine täuschende

* J.-P. Sartre: «Marxismus und Existenzialismus», Seite 143.

** Karl Jaspers: «Vernunft und Freiheit» (Vorlesung: Vernunft und Widervernunft
in unserer Zeit, Seite 246).

23



Befreiung, die so unwahr ist, wie diese Menschenwelt selbst, die sich darin
spiegelt.»
Wenn der Existenzialismus zum Teil von den Methoden der Psychoanalyse

geprägt worden ist, so liegt es nicht fern, festzustellen, daß der Existenzialismus

dadurch zum mindesten mit einigen Fehlschlüssen behaftet worden ist.
Gleichermaßen ist die Einreihung der Psychoanalyse unter die wissenschaftlichen

Methoden zu einem zweifelhaften Beginnen geworden, ein Beginnen,
das ganz allgemein den Weg zu einem neuen Marx-Verständnis erschwert hat.
Wir verschließen uns daher keineswegs der Schlußfolgerung von Karl Jaspers,
daß «die Psychoanalyse zur Verwahrlosung der Wissenschaftlichkeit» geworden

sei, vielmehr bestärkt es uns in der Erkenntnis, die selbstherrliche
Einordnung des Existenzialismus in eine sogenannte Lücke der marxistischen
Philosophie aufs sorgfältigste zu untersuchen. Es wäre jedoch falsch, den
Existenzialismus gesamthaft zu verurteilen, denn wir dürfen nicht übersehen, daß
auch die Methoden und Resultate der soziologischen Forschung ebenfalls auf
den Existenzialismus Einfluß genommen haben.

Freiheit und Notwendigkeit

Das Problem der Freiheit des menschlichen Tuns wird vom Existenzialismus

nicht einer Lösung nähergebracht, sondern nur von einer andern Warte
aus behandelt und interpretiert. Es ist ein Irrtum, wenn M. Schelker festzustellen

glaubt, daß Marx sich mit einer individualpsychologischen Analyse in
einen unlösbaren Widerspruch zum dialektischen Materialismus gesetzt hätte
— den Beweis dafür erbringt er selbst, indem er schreibt: «Sartre dagegen
gesteht den Menschen die Freiheit zu, so oder anders zu handeln, und untersucht,
wie sich der Mensch dieset Freiheit bedient. Meist führt diese Freiheit zur
beklemmenden Notwendigkeit des Handelns.»

Es ist ohne weiteres tragbar, eine absolute Freiheit in Vereinigung mit
absoluter Verantwortung, denn Verantwortung ist die proportional abhängige
Variable der Freiheit, als Arbeitshypothese anzunehmen. Wenn man jedoch im
Verlaufe der Untersuchungen zu dem Eingeständnis gelangt, daß «beklemmende

Notwendigkeiten des Handelns» vorliegen, so müssen wir uns entscheiden,

ob immer noch willkürliche Eingriffe unabhängiger Kräfte vorliegen
oder ob es sich schon um eine Stufe der Regelmäßigkeit handelt, auf welcher
der Begriff Determination nicht mehr zu umgehen ist. Mit andern Worten:
Der Existenzialismus stellt Abhängigkeitsverhältnisse zwischen Freiheit und
Notwendigkeit fest, ohne sich jedoch zu einer exakten Formulierung dieser

Beziehungen durchzuringen. Diesem Begriffspaar wird aber anderseits in der
marxistischen Philosophie die Bedeutung einer dialektischen Gesetzmäßigkeit
zuerkannt, die F. Engels* wie folgt definierte:

* F. Engels: «Anti-Dühring», Seite 138.

24



«Freiheit des Willens heißt nichts anderes als die Fähigkeit, mit
Sachkenntnis entscheiden zu können. Je freier also das Urteil eines Menschen

in Beziehung auf einen bestimmten Fragepunkt ist, mit desto größerer
Notwendigkeit wird der Inhalt dieses Urteils bestimmt sein.»

Wenn wir zur Ausgangssituation zurückkehren, so können wir den Schluß

ziehen, daß die Resultate der Untersuchungen über das Wesen der Freiheit,
marxistisch wie existenzialistisch abgeleitet, recht nahe beieinander zu liegen
kommen, und von einem unlösbaren Widerspruch, in welchen der dialektische
Materialismus gelangen müsse, keine Rede sein kann.

Wir leiten hier zu einem Kernsatz von M. Schelkers Arbeit über, einem

Kernsatz, der die Behauptung aufstellt, daß der strenge Determinismus des

dialektischen Materialismus sich niemals mit dem sehr komplexen Freiheitsbegriff

des Existenzialismus verbinden lasse. Nachdem wir weiter oben
ausgeführt haben, daß der existenzialistische Freiheitsbegriff gar nicht so komplex

ist, wie vorausgesetzt, sondern durch etliche «beklemmende Notwendigkeiten»

eingeengt wird, bleibt noch eine kurze Untersuchung über die Strenge
der marxistischen Determination unter besonderer Berücksichtigung der Freiheit.

Stützen wir uns auf eine unorthodoxe Stimme der marxistischen
Philosophie und lesen wir, wie Prof. Havemann* in seiner Vorlesung
«Naturwissenschaftliche Aspekte philosophischer Probleme» festlegt, was nicht
dialektischer Materialismus ist:

«Typisch für die Denkweise des mechanischen Materialismus ist der La-
placesche metaphysische Determinismus: Alles, was in Zukunft geschehen
wird, sei vollständig und ohne die kleinste Ausnahme durch das, was in
der Vergangenheit geschah, vorherbestimmt. Nichts kann geschehen, was
nicht geschehen muß, und alles, was geschehen muß, wird auch geschehen.»

Bei der Beurteilung der dialektischen Determination begegnen wir dem

häufig gemachten Fehler, daß Gesetzmäßigkeiten zu Gesetzen und
Verallgemeinerungen zu Absoluten umgedeutet werden. Ein solches Vorgehen raubt
den dialektischen Kategorien Elastizität und Spielraum und läßt sie schließlich

zu untauglichen Dogmen erstarren.

Die absolute Determination als Arbeitshypothese

Wir setzen eine vollständige Determination der menschlichen Existenz als

Arbeitshypothese bei der Entwicklung des dialektischen Materialismus voraus.
Die Weiterentwicklung und Erforschung und damit eine genaue Umschrei-

* Prof. Havemann: von 1950 bis 1964 Direktor des Physikalisch-Chemischen Institutes

der Humboldt-Universität (Ostberlin) und Ordinarius für physikalische Chemie.
Vorlesungsreihe: Naturwissenschaft und Weltanschauung, Rororo-Taschenbuch Nr. 683:
«Dialektik ohne Dogma?»

25



bung der menschlichen Existenzbedingungen durch die verschiedenen
Determinanten führt uns zu einem fast mathematisch anmutenden Einengungsprinzip

(Annäherung im Intervallverfahren an einen irrationalen Wert).
Dieses Einengungsprinzip hat in den Kategorien des dialektischen Materialismus

seine philosophische Form gefunden. Die Untersuchung über den

Annäherungswert der Kategorien ergibt einen freien Raum, in dem der Mensch

einerseits, im Bewußtsein der Notwendigkeit, die Freiheit der sachlichen
Entscheidung in Anspruch nehmen kann, anderseits der Mensch im Moment des

Zufalls, welcher am Schnittpunkt verschiedener kausal bedingter Erscheinungen

auftritt, eine undeterminierte (fast absolute) Freiheit gewinnt.

Wir fassen zusammen: Der Marxismus und der Existenzialismus arbeiten

von zwei entgegengesetzten Positionen auf den irrationalen Faktor Mensch

zu. Der Marxismus begnügt sich jedoch mit einer eindeutigen Festlegung
der gesellschaftlichen Bedingungen, in deren Rahmen jedes Individuum
eingeordnet ist; mit andern Worten: Der Marxismus verzichtet auf den höchst

problematischen Versuch, eine Theorie des Irrationalen aufzustellen, und hält

an den dialektisch erfaßten Annäherungswerten fest.

Die Differenz zwischen Marxismus und Existenzialismus liegt nicht in den

extrem verschiedenen Arbeitshypothesen, sondern im Unvermögen des

Existenzialismus, die «beklemmende Notwendigkeit des Handelns in seiner ganzen

Tragweite zu erfassen. Diesen verhängnisvollen Schritt zum Irrationalen
beschreibt J.-P. Sarire sehr anschaulich:

«Das Gegebene, das wir jeden Augenblick im schlichten Faktum des
Erlebens überschreiten, beschränkt sich nicht auf die materiellen Verhältnisse

unserer Existenz. Man muß, wie ausgeführt, auch unsere Kindheit
einbeziehen.»

Es genügt uns hier die Feststellung, daß doch gerade das Kind am direktesten

in seinen materiellen Erfahrungen von den Erkenntnissen der Eltern
determiniert wird. Das Kind lernt die Ethik, die Religion, die Betrachtungsweise

der wirtschaftlichen und politischen Zusammenhänge, kurzum alles,

was die Position einer Klasse, eines Standes umschreibt, in seinen Grundzügen
von den Eltern kennen. Der Einfluß, die sogenannte Erziehertätigkeit der
Eltern determiniert des Kindes Standpunkt in der Gesellschaft, so daß sich
eine psychologische Analyse der Umstände, wie dem Kinde die Eindrücke
übermittelt worden sind, erübrigt.

Zum Abschluß unserer Ausführungen möchten wir noch den existenzia-
listischen Vorwurf untersuchen, «der Marxismus versuche nicht, seine Dogmen

der Wirklichkeit anzupassen, sondern vielmehr die Wirklichkeit so

umzudeuten, daß sie in die Dogmen hineinpaßt». Grundsätzlich ist dazu zu sagen,
daß die Partei-Marxisten des Ostens bis vor kurzem noch einem Dogmatismus

26



huldigten, der in seinen Auswirkungen nur noch lächerlich wirkte und sich
damit außerhalb jeglicher ernsthafter Betrachtung stellte.

Wir können jedoch bei den kommunistischen «Klassikern» Marx/Engels
in der «Deutschen Ideologie» folgendes lesen:

«Der Kommunismus ist für uns nicht ein Zustand, der hergestellt werden
soll, ein Ideal, wonach sich die Wirklichkeit zu richten habe. Wir nennen
den Kommunismus die wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand
aufhebt.»
Wer sich bewußt ist, daß die Bewegung als Daseinsform der Materie zur

Relativierung allen Geschehens führt, kann den dialektischen Materialismus
nur dynamisch auffassen und muß von Dogmen und Absolutismen gleichermaßen

Abstand nehmen.

HEINZ ROSCHEWSKI

Wirtschaftswissenschaft, Entwicklungsländer und Planung
Interessante Erklärungen eines holländischen Nationalökonomen

Wissenschaftlich stand im Mittelpunkt des akademischen Festaktes des

St. Galler Hochschultages vom 13. Juni die Festrede von Professor Dr Tan

Tinbergen von der Wirtschaftshochschule Rotterdam. Der Redner, der letztes
Jahr zum Ehrendoktor der Hochschule St. Gallen für Wirtschafts- und
Sozialwissenschaften ernannt worden war und der holländischen Sozialdemokratie
nahesteht, sprach über den Beitrag der Wirtschaftswissenschaften zum
Aufstieg der Entwicklungsländer, also über ein Thema, das sowohl der Lehr- und
Forschungstätigkeit der St. Galler Hochschule angepaßt als auch sehr aktuell
war. Die Behandlung erfolgt sehr wissenschaftlich und spezialisiert, so daß
wir nur einige der Gedanken an dieser Stelle herausgreifen wollen. Professor
Tinbergen gab unumwunden zu, daß die Gesamtbeiträge der vielen
technischen Wissenschaften zum Aufstieg der Entwicklungsländer den Beitrag der
Wirtschaftswissenschaften um ein Vielfaches übersteigen.

Der Hauptbeitrag der Wirtschaftswissenschaften liegt auf dem Gebiet der
Planung, das heißt der Vorbereitung der Wirtschaftspolitik.

Einige der wichtigsten Möglichkeiten der Planung auf diesem Gebiet sind
gemäß dem Referenten: unnötigen Schwankungen der Wirtschaftskonjunktur
vorzubeugen, die optimale zukünftige Wirtschaftsordnung und Wirtschaftsstruktur

einzuschätzen und die praktischen Geschäftsmethoden zu verbessern.
Die Konjunkturbeherrschung ist hauptsächlich eine Aufgabe der großen
Industrieländer. Seit dem Krieg haben wir es verstanden, die Konjunkturschwankungen

weitgehend zu beseitigen. Das darf man unseren stark vermehrten
Kenntnissen des Konjunkturmechanismus zuschreiben, wobei diese Kenntnisse
eine typische Errungenschaft wissenschaftlicher Untersuchungen sind. Viel-

27


	Das Marxismus-Verständnis von Jean-Paul Sartre

