
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 43 (1964)

Heft: 11

Artikel: Sartre und der Marxismus

Autor: Schelker, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337579

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


terbewcgung von Anbeginn über die bloße Vertretung der materiellen Interessen

der Lohnarbeiterschaft weit hinausging. Untrennbar mit ihr verbunden

war seit ihrer Entstehung der Kampf gegen den Krieg. Der Lausanner Kongreß

der Internationalen Arbeiterassoziation von 1867 erließ eine flammende
Resolution für den Frieden und unterstützte den zur gleichen Zeit in Genf
zusammentretenden Friedenskongreß, der mit bürgerlich-demokratischen
Persönlichkeiten beschickt war. Die Internationale Arbeitsassoziation konnte, wie
eben diese Kräfte, weder den Deutsch-Französischen Krieg von 1870 noch die

darauffolgenden kriegerischen Auseinandersetzungen in Europa verhindern.
Sie hat die Pariser Kommune, den heroischen Versuch der Pariser Arbeiter,
aus der Niederlage des Kaiserreichs Napoleons III. einen wahrhaft demokratischen

Staat aufzubauen, unterstützt. Die scharfsinnige Analyse dieses
revolutionären Versuchs durch Karl Marx, führendes Mitglied des Generalrats
der Internationalen Arbeterassoziation, bleibt unvergängliches Geistesgut der

Arbeiterbewegung.
Die Internationale Arbeiterassoziation ist nach ihrem Kongreß im Jahre

1872 infolge der inneren Auseinandersetzungen in ihrer Aktivität erlahmt.
Die Arbeiterorganisationen in den einzelnen europäischen Ländern erstarkten
und erkämpften sichere Positionen in Staat und Gesellschaft gesondert. Die

Kampfmethoden änderten sich. Immer wieder aber hat sich in der Folge die

Notwendigkeit internationaler Solidarität und internationaler Organisation
erwiesen. Das trifft mehr denn je auch heute in einer Welt zu, da die
gegenseitige Abhängigkeit der Völker und Nationen in unerhörtem Tempo enger
und enger wird.

MARKUS SCHELKER

Sartre und der Marxismus

Jean-Paul Sartre verdankt wohl den literarischen Ruhm, der ihm zuteil

geworden ist, mehr seinen Dramen und Romanen als den philosophischen
Schriften, die er verfaßt hat. Wie es der Tradition der großen französischen
Moralisten entspricht, vertritt Sartre in seinen Werken eine ganz bestimmte
Lebensauffassung, eine Philosophie der persönlichen Verantwortung. Seine

Romane und Dramen sind alle vom gleichen Grundthema beherrscht: von
der Situation und von der Verantwortung des einzelnen Menschen in unserer
Zeit. Den Menschen aus seinem eigenen Sein zu verstehen, dies ist das große
Anliegen des Sartreschen Existentialismus. Es mag auf den ersten Augenblick

recht erstaunlich klingen, daß sich der Individualphilosoph Sartre in
seinem 1960 erschienenen Werk «Critique de la raison dialectique»1 mit

1 Die Einführung zu diesem Werk erschien vor kurzem unter dem Titel «Marxismus
und Existentialismus» in Rowohlts deutscher Enzyklopädie. (Band 196)

298



den Grundlagen des Marxismus solidarisch erklärt. In diesem umfangreichen

Werk, dessen Titel übrigens eine Anspielung auf Kants «Kritik der
reinen Vernunft» ist, bemüht sich Sartre um einen Brückenschlag zwischen
Marxismus und Existentialismus.

Wir müssen allerdings gleich voraussetzen, daß sich Sartres Brückenschlag

als ein Fehlschlag erwiesen hat. Mit Recht gibt der polnische Marxist
Adam Schaff in einer aufschlußreichen Studie2 über Sartres Bekenntnisse

zum Marxismus zu bedenken: «Zwischen jenem Sartre, der dem traditionellen

Existentialismus huldigt, und jenem Sartre, der den Standpunkt der
marxistischen Philosophie akzeptiert, besteht ein Widerspruch, der nur
überwunden werden kann durch Ablehnung eines der beiden Standpunkte.»

Der strenge Determinismus, der dem dialektischen Materialismus eignet,
läßt sich niemals mit dem sehr komplexen Freiheitsbegriff des Existentialismus

verbinden.

Zwar übt Sartre scharfe Kritik an der dogmatischen Starrheit des

Marxismus, doch er begnügt sich damit, die Schuld für diese Starrheit
Stalin und andern marxistischen Dogmatikern in die Schuhe zu schieben.
Sartre verschließt sich der Tatsache, daß die Wurzeln zur Totalität und
damit zur Starrheit des Marxismus schon im vom jungen Marx geschaffenen
philosophischen Fundament des ganzen Gedankengebäudes zu suchen sind.
und nicht etwa erst im Innenausbau. Gleichwohl lohnt es sich, Sartres
Argumentation etwas eingehender zu analysieren, die, obwohl sie nicht zum
gewünschten Ziele führt, doch eine ganze Reihe von interessanten Fragen
aufwirft.

Sartres Philosophiebegriff trägt, gleich jenem des Marxismus, sehr aktive
Züge. Sartre definiert die Philosophie als einen Ausdruck der allgemeinen
gesellschaftlichen Bewegung, als eine Anleitung zum Handeln. Sartre akzeptiert

die marxistische These, wonach es nicht mehr bloß darum gehe, die
Welt zu interpretieren, sondern darum, sie zu verändern. Sartre bezeichnet
den Marxismus als «Die Philosophie des wirklichen Menschen mit seinen

Sorgen und Nöten» und begrüßt den historischen Materialismus als einzig
gültige Interpretation der Geschichte. Er deutet den Marxismus als «den
Nährboden des Denkens unserer Zeit, als das einzig mögliche Koordinationssystem

unseres Wissens und Denkens». Sartre scheint also die Grundlagen
des Marxismus vorbehaltlos zu akzeptieren. Seine Kritik richtet sich scheinbar

nicht gegen die Grundlagen, sondern gegen die Tendenzen der
modernen Marxisten, die Werke des Meisters vom ersten bis zum letzten
Buchstaben zu kanonisieren. Sartre bedient sich in diesem Zusammenhang des

treffenden Ausdrucks von der «Scholastik der Totalität». Er wirft dem

2 Adam Schaff: «Marx oder Sartre? Versuch einer Philosophie des Menschen.»
Europa-Verlag, Wien 1964.

299



Marxismus — zu Recht — vor, er versuche nicht, seine Dogmen der
Wirklichkeit anzupassen, sondern vielmehr die Wirklichkeit so umzudeuten, daß

sie in die Dogmen hineinpaßt. Mit andern Worten: Wenn die Realität den

Dogmen widerspricht, dann hat die Realität eben unrecht.

Am deutlichsten bringt Sartre seine Bewunderung und seine Kritik am
Marxismus vielleicht in folgenden Worten vor: «Der Marxismus besitzt
theoretische Grundlagen, er umfaßt alle menschlichen Gestaltungsabsichten,
aber er ist kein Wissen mehr. Seine Begriffe sind Diktate, es ist nicht
mehr sein Ziel, Erkenntnisse zu erlangen, sondern er will sich a priori als

absolutes Wissen konstituieren.» Diese scharfe Kritik am marxistischen
Totalitätsanspruch richtet sich im Grunde genommen gegen den Kern des

marxistischen Denkschemas. Sartre zeigt die meisten der Widersprüche auf,
die dem Marxismus innewohnen, und doch hört er nicht auf. sich zu ihm
zu bekennen. Dies kann im Grunde genommen nur bedeuten, daß Sartre
nicht erkennen will, wie sehr der starre Determinismus und der damit
verbundene Aprioritätsanspruch des Marxismus eben nicht bloße Unarten,
sondern Konzeptionsfehler des ganzen Gedankengebäudes sind, die nicht
behoben werden können, ohne daß man auch an seiner Basis Korrekturen
vornimmt. Sartre scheint sehr stark vom Humanismus des jungen Marx
beeindruckt zu sein. Tatsächlich ist die Idee des sozialistischen Humanismus
vielleicht der schönste und packendste Teil des Marxismus, und vor allem

jener Teil, der dem Marxismus die meisten Anhänger gebracht hat und
immer noch bringt — vielleicht deshalb, weil er mehr eine kühne Utopie als

ein wissenschaftliches System ist. Der sozialistische Humanismus ist das

Evangelium des Kommunismus, doch nicht seine Theologie. Die Theologie
ist der dialektische Materialismus, und er steht im Zentrum des ganzen
Gedankengebäudes. Es gehört zu den beliebten Tricks guter marxistischer
Propagandisten — auch Schaff wendet ihn an —, den sozialistischen
Humanismus als das Herz des Marxismus hinzustellen. Wir wollen durchaus
zugeben, daß viele Kommunisten wirklich aus tiefer Überzeugung so denken
und handeln, aber wir müssen doch festhalten, daß die philosophischen
Wurzeln des Marxismus eigentlich nur indirekt (über den Begriff der
Selbstentfremdung) mit dem sozialistischen Humanismus in Beziehung
stehen. Über diese Tatsache scheint sich Sartre nicht genügend Rechenschaft

abgelegt zu haben.

«Ohne lebende Menschen gibt es keine Geschichte. Gegenstand des
Existentialismus ist — auf Grund des Versagens der Marxisten — der
Einzelmensch im gesellschaftlichen Feld.» Hier stoßen wir zum Kernpunkt von
Sartres Kritik vor, zur Frage des marxistischen Menschenbildes. Sartre
behauptet, der Marxismus habe bis jetzt keine gültige Theorie des
Individuums geschaffen und sei somit nicht in der Lage, den Menschen als

.300



einzelnes Wesen hinreichend zu bestimmen. Die Problematik des

Individuums und die Frage der persönlichen Verantwortung beherrschen die

Thematik Sartres. Seine Lehre ist geprägt von Methoden und Erkenntnissen
der Psychologie und der Soziologie. Die Menschen, die er als Romanfiguren
oder dramatische Gestalten geschaffen hat, sind keine vollständig determinierten

Teile der Gesellschaft, sondern Träger autonomer Freiheiten: «Wenn
einmal die Freiheit in einer Menschenseele aufgebrochen ist, können die
Götter nichts mehr gegen diesen Menschen», sagt der Sartresche Jupiter
im Drama «Die Fliegen».

In der Marxschen Analyse wird das Individuum gewissermaßen als

Summe sozialer Verpflichtungen definiert. Das Innenleben eines Menschen
besteht aus Reflexen auf die Außenwelt. Ausschließlich in der Gesellschaft
kann sich der Mensch verwirklichen. Wir können Marx keinen Vorwurf
daraus machen, daß er das Individuum nicht psychologisch gedeutet hat,
weil es zu seiner Zeit noch keine wissenschaftliche Methode gab, die dies

etwas im Sinne der Psychoanalyse gestattet hätte. Marx fußte in seinen
Denkmethoden auf der deutschen klassischen Philosophie, auf Hegel, Fichte,
Schelling, Kant, Feuerbach usw. Das Menschenbild des deutschen
Idealismus bewegte sich im Revier moralisch ethischer Wertungen und rationaler

Überlegungen über die Natur von Mensch und Gesellschaft. Marx
konkretisierte dieses abstrakte, etwas unbestimmte Menschenbild zu einem

völlig gesellschaftlich bestimmten. Die Begriffe der Selbstentfremdung, der
Vernunft und der dialektischen Entwicklung der Welt übernahm Marx aus
der Philosophie seiner Zeit. Er verglich dieses Begriff mit den herrschenden

gesellschaftlichen Verhältnissen und baute so seine Philosophie auf, mit
dem Ziel, die gesellschaftlichen Widersprüche zu beseitigen.

Marx war auf Grund der Voraussetzungen, von denen er ausging, nicht
imstande, das Individuum anders als gesellschaftlich zu sehen. Jeder
Versuch einer individualpsychologischen Analyse hätte ihn in einen unlösbaren
Widerspruch zum dialekti»schen Materialismus führen müssen. Sartre

dagegen gesteht dem Menschen die Freiheit zu, so oder anders zu handeln,
und untersucht, wie sich der Mensch dieser Freiheit bedient. Meist führt
diese Freiheit zur beklemmenden Notwendigkeit des Handelns. Am
eindrücklichsten findet sich dieser Gedanke im Drama «Tote ohne Begräbnis»
verkörpert. Sartre versucht nun, seine Perspektive mit der Perspektive des

Martxismus in Einklang zu bringen. Einmal bezeichnet er den Existentialismus

als parasitäres Gebilde, das sich an den Marxismus angeklammert
habe und nur so lange zu leben brauche, bis der Marxismus eine
überzeugende Theorie des Individuums geschaffen habe. Dies meint Sartre,
wenn er von der Notwendigkeit spricht «den Menschen innerhalb des

Marxismus in Einklang zu bringen. Einmal bezeichnet er den Existentia-

301



tum besteht: er verkennt die These des dialektischen Materialismus, wonach
sich alles Geistige auf physische Vorgänge zurückführen läßt. Der Marxismus
leugnet die Existenz nichtmaterieller Ursachen, und gerade darum wird er
nie imstande sein, eine überzeugende Theorie des Individuums zu schaffen.

In seinem bereits erwähnten Werk versucht Schaff, eine marxistische
Philosophie des Menschen zu entwickeln, doch kommt er dabei über einige
interessante Ansätze nicht hinaus. Es wird nie möglich sein, Marxismus und
Existentialismus zu verschmelzen, solange der Marxismus den Materialismus

als einzig mögliche Ausgangsbasis einer Weltschau postuliert. Schaff
hat diesen Widerspruch in einer sehr präzis formulierten rhetorischen Frage
ausgedrückt: «Soll man bei der Analyse menschlicher Angelegenheiten vom
,autonomen' Individuum ausgehen, das die Art seines Verhaltens völlig
beliebig wählt und auf diese Weise das schafft, was wir Gesellschaft nennen,
oder von der Gesellschaft, die das Individuum schafft und die Art seines

Verhaltens bestimmt.»

Obgleich Sartres Synthese falsch ist, so glaube ich doch, daß das Ziel,
welches Sartre anstrebt, weiter verfolgt werden muß. Sartre akzeptierte den

Marxismus, weil er erkannte, daß er mit seiner Theorie des Einzelmenschen
die Welt nicht hinreichend erklären konnte. Er sah ein, daß seine Individual-
theorie ohne Gesellschaftstheorie im luftleeren Raum hing. Weil es Sartre

jledoch darum ging, eine umfassende Weltschau zu vermitteln, brauchte er
eine Gesellschaftstheorie und glaubte sie im Marxismus zu finden. Die
Erkenntnis Sartres, daß eine solche Weltschau nur von zwei Seiten, nämlich

vom Individuum und von der Gesellschaft her möglich ist, verdient unsere
Aufmerksamkeit. Sowohl Marxismus als Existentialismus können zu einer
solchen Weltschau fruchtbare Methoden liefern, doch wir können nicht
einfach zwei Philosophien, die, als Ganzes gesehen fehlerhaft sind, miteinander
verbinden.

302



hin, daß das sonst höflichere Welschland von dieser sprachlichen Verbeugung
nicht Notiz genommen hat. Dort ist ein Fremd- oder Gastarbeiter einfach ein
«travailleur etranger» oder ein «ouvrier etranger», und niemand stößt sich

daran.
Die Bezeichnung ist zwar nicht offiziell, und die «Verdauungsstörung»

damit auch nicht behoben. Das Bauvolumen ist bei Privaten mehr in die Höhe

geklettert als beim Staat. Die Investition nimmt allerorten zu und verlangt ein
Auffüllen der «Sparlücke». Dem Profitstreben ist natürlich keine Grenze
gesetzt. Jede Erwerbsgruppe bezichtigt die andere, nur der Bundesrat kann den

Ball nicht weitergeben. Die Schuld an dieser, auch mit Höflichkeit nicht zu

kurierenden eidgenössischen «Verdauungsstörung» liegt wohl weniger bei den

Fremdarbeitern als bei uns selbst. Es wird mit Recht Bruder Klaus zu zitieren
sein, als er den Eidgenossen (1481) empfahl: «0 lieben fründ, machend den

zun nit zuo wit.» Gemeint ist nun allhier der wirtschaftliche Zaun, die Erweiterung

über das Potential eines Kleinstaates hinaus, eben «nicht zu weit»

Sartre und der Marxismus
Unter diesem Titel erschien in der Novembernummer unserer Zeitschrift

ein Artikel von Markus Schelker. Leider wurde wegen eines Druckfehlers ein

wichtiger Satz verstümmelt (vgl. S. 301/302). Eine Korrektur drängt sich
deshalb auf:

Dies meint Sartre, wenn er von der Notwendigkeit spricht, den Menschen

innerhalb des Marxismus zurückzugewinnen. Hier zeigt sich deutlich, worin
Sartres Irrtum besteht: er verkennt die These des dialektischen Materialismus,
wonach sich alles Geistige auf physische Vorgänge zurückführen läßt.

Literatur
Arbeitsprogramm VPOD

Wir freuen uns, an dieser Stelle auf das vom Kongreß des VPOD im Juni
1964 angenommene Arbeitsprogramm hinweisen zu dürfen.

Der VPOD gehört mit seinen 39 000 Mitgliedern zu den größern Verbänden

unseres Landes. Sein vorliegendes Arbeitsprogramm ist von fortschrittlichem

Geist erfüllt. So befaßt es sich nicht nur mit bloßen Tagesfragen der

Mitgliedschaft, sondern auch mit grundsätzlichen Forderungen, die weit über
den Tag hinaus weisen. Postuliert wird nebst einem umfassenden Gesundheitsdienst

das Mitspracherecht des Arbeitnehmers. Dadurch soll die Arbeit nicht

zur Fron, zu innerer Leere führen, sondern der Entwicklung der Persönlichkeit

dienen. Diese Forderung führt in ihrer Konsequenz zu einem sozialen

Humanismus.

353


	Sartre und der Marxismus
	Anhang

