
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 43 (1964)

Heft: 10

Artikel: Ein Augenschein in Westdeutschland

Autor: Giovanoli, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


einer neuen Generation von Filmschaffenden kann heute aber nur auf dem

Weg über eine bewußt geführte Filmschulung erreicht werden.
Schaffen wir also heute die Voraussetzungen für den Schweizer Film

von morgen.

Die «Rote Revue» ist ein Diskussionsorgan, und die
Autoren der in ihr erscheinenden Aufsätze können
daher in dem Rahmen, der durch Demokratie und
Sozialismus abgesteckt ist, jede — auch unorthodoxe —

ehrliche Überzeugung aussprechen.

Die logische Folge der Meinungsfreiheit in den Spalten
der «Roten Revue» ist, daß die in ilir vertretenen
Auffassungen nicht notwendigerweise mit denen der Redaktion

übereinstimmen und keinesfalls als die offizielle
Ansicht der SPS anzusehen sind.
Dies möge bei der Lektüre des nachfolgenden Artikels
berücksichtigt werden. Die Redaktion

RUDOLF GIOVANOLI

Ein Augenschein in Westdeutschland
Meinem Vater zugeeignet

Karl Marx ist bekanntlich tot. Mausetot. Und mit ihm ist — so wird uns
wenigstens versichert — auch seine Lehre hinfällig geworden. Von Sozialethik
ist nun viel die Rede, von Versöhnung, von sozialer Partnerschaft, ja sogar
von einer Wohlstandsgesellschaft. Ein Heer von Soziologen und Publizisten
wird aufgeboten, um wissenschaftlich und also bündig nachzuweisen, daß

die kapitalistische Ordnung den Klassengegensatz überwunden und daß sich
die Gesetze des Materialismus als unrichtig herausgestellt hätten. Das
Marktangebot sei groß wie nie zuvor, der Konsum laufe auf höchsten Touren,
die Verelendung sei längst beseitigt; kurz: der arbeitende Mensch könne
sich heute ungehindert entfalten, und überhaupt sei die These von der
Entfremdung in keiner Weise mehr haltbar.

Es ist ein glänzendes Bild, das da von den Managern kapitalistischer
Machtfülle entworfen wird. Bloß hin und wieder finden sich graue Flecken

drin; etwa dann, wenn von sozialen Unruhen in Notstandsgebieten der USA
zu lesen ist, von Hungermärschen in Chicago und so weiter1. Gelegentlich

1 Siehe Tageszeitungen um den 22. Februar 1964, z. B. «Süddeutsche Zeitung»
Nr. 46 oder auch «Die Zeit» Nr. 9 vom 28. Februar 1964 usw.

270



ist man auch recht erstaunt, zu vernehmen, wie sich das Lohngefüge im
Lande des sogenannten Wirtschaftswunders und der «sozialen» Marktwirtschaft

bei näherem Hinsehen ausnimmt: Da kann man beispielsweise
nachlesen, daß der prozentuale private Verbrauch von 1950 bis 1960 um fast
8 Prozent abgenommen hat, daß die unteren Einkommensklassen sich
dauernd stark vermehren, daß die Renten miserabel sind, daß die breite
Schicht derjenigen, die unter dem Existenzminimum leben, in Zunahme
begriffen ist, daß nur ein Viertel aller Arbeiter eine Wohnung mit eigenem
Bad besitzt; alles in allem können sich die Arbeitnehmer wohl mehr leisten
als früher, sie sind aber im Verhältnis zu den höheren Schichten nach wie

vor benachteiligt. Alles andere, auch die Tendenz, die gesellschaftliche Situation

nur gerade am Konsumgüterverbrauch zu messen, läuft auf
Selbstbetrug hinaus2.

Aber solche Mißtöne sind selten genug, und man überhört sie gern,
besonders, wenn man in der Schweiz, also in einem Land der traditionellen
Idylle lebt, und vor allem dann, wenn man selber nicht gerade auf einem
dieser grauen Flecke steht. Man ist ferner auch gern bereit, die Tatsache zu

vergessen, daß in der Schweiz eine Armee von unorganisierten und folglich
ihrer selbst kaum bewußten Arbeitskräften aus dem Ausland mehr und mehr
in die Funktion eines Sklavenheeres hineinwächst; der Umstand ist höchstens

Anlaß zu Ärgernis über die Fremden und selbstgefälliger Konjunkturkritik.

Sklaven: das heißt eine Klasse, die am Gemeinwesen, in dem sie produziert,

überhaupt nicht teilnimmt; die man freilich aus ökonomischen, human
verbrämten Gründen so gut als irgendmöglich stellt, zumal es sich erwiesen
hat, daß dann der Nutzeffekt der größte ist und sich also die christliche
Sozialethik wieder in barer Münze auszahlt. — Gern übersieht man aber
auch die Expansion der Märkte, die letztlich unveränderte (wenngleich in
ihren äußeren Zügen durchaus wandelbare) Handhabung imperialistischer
Außenwirtschaft, und schließlich übersieht man auch die zunehmende
Akkumulation des Kapitals3. Wie sollte man dies auch zur Kenntnis
nehmen — es geht uns doch so gut wie nie zuvor!

Ärgerlich und überaus unpassend platzt dann in solch edle Einfalt
bisweilen ein Bericht, der rücksichtslos das Bild gesellschaftlicher Wirklichkeit
wiedergibt. Einen solchen Bericht aus sehr unverdächtiger Hand — von
Theologen — haben uns Horst Symanowski und Fritz Vilmar zugänglich
gemacht4. Die Schrift, von der nachstehend die Rede sein soll, kann aller-

2 «konkret» (Hamburg) Dezember 1962.
3 Siehe verschiedene Publikationen von Kurt Pritzkoleit. Die neueste, «Gott erhält

die Mächtigen», Düsseldorf 1963, konnten wir noch nicht einsehen.
4 Horst Symanowski und Fritz Vilmar, Die Welt des Arbeiters. Junge Pfarrer

berichten aus der Fabrik. Reihe «Antworten», Band 2, Frankfurt am Main 1963.

271



dings in keiner Weise eine gründliche, umfassende, marxistische Analyse,
wie etwa diejenige von Friedrich Engels, «Die Lage der arbeitenden Klassen
in England», ersetzen. In Ermangelung von etwas Besserem müssen wir uns
dennoch an diese Schrift halten. Sie entlarvt unerbittlich die Wirklichkeit
heutiger industrieller Gesellschaft und straft das pausenlose Geschwätz von
«sozialer Partnerschaft» und «Wohlstandsnivellierung» Lügen.

Ausgangspunkt

Wer, wie gesagt, in der schweizerischen Idylle lebt, das ist: in einem
Lande, das vorwiegend Veredelungsindustrie besitzt und folglich das Ethos
des viel und angestrengt Arbeitern recht leicht auf sich nehmen kann, wer
also in solch bevorzugter Umgebung lebt und dabei selbst bevorzugt ist,
der läuft Gefahr, das maßstäblich Verkleinerte für die große Wirklichkeit
zu halten, dem ist dringend geboten, Berichte aus der Industriewelt zu
studieren. Wir meinen damit nicht jene psychologisierenden, beschönigenden
Studien, die nur dazu angetan sind, die Selbsttäuschung zu festigen; wir
denken vielmehr an Berichte über das unmittelbare Erleben und Erleiden
des Fabrikalltags.

Industriewelt: das ist die wirkliche Welt, die ganz unten schaffende, die
Welt des Tätigseins in einem grundlegenden Sinne, des Schöpferischen
insoweit, als wir andern, Bevorzugten, wir alle letzten Endes unser
bevorzugtes Dasein ihr und nur ihr verdanken. Industriewelt: das ist nicht die
halbländliche Idylle etwa von Gerlafingen (die im Grunde ein Fossil aus
längst vergangener Zeit darstellt); das ist die ungeheure Konzentration
der Gruben, Werke, Schlote; das ist Ruß und Rauch und Schmutz und
infernalischer Lärm, mit einem Wort: es ist die Verfremdung menschlichen
Seins.

Aus dieser künstlichen und dabei gewiß nicht so einfach zu
beseitigenden Wirklichkeit, in der die Mehrzahl der Werktätigen lebt, aus dieser
Welt zu hören muß uns dringendes Gebot sein, wenn wir uns Sozialdemokraten

nennen wollen. Denn diese Welt — und nicht die halbländliche
Idylle — macht ja den Unterbau aus. Auf ihr, auf den Produktionsmitteln,
beruht die ganze Welt und wir mit ihr.

Den Ausgangspunkt der Schrift, von der im folgenden die Rede ist, legt
im Geleitwort Prof. Helmut Gollwitzer dar, also ein Theologe, wie
überhaupt der ganze Bericht vom Gesichtspunkt des Theologen aus angelegt ist -
es wird darauf noch zurückzukommen sein. Das Geleitwort setzt zunächst
einmal Subjekt und Objekt ins richtige Verhältnis. Von einer «oberen
Schicht» ist schon hier die Rede, von der Schicht derjenigen, die satt
werden, und dabei ist wohl nicht einmal so sehr ans rein physische
Sattwerden gedacht. Man spürt einen umfassenderen Sinn heraus. Dann wird

272



in dem Gestrüpp der Partnerschaftsideologie und des Geredes von der

sogenannten Wohlstandsgesellschaft eine «untere Schicht» freigelegt. Es ist
die Schicht der «Hungernden», wobei auch hier mit Hunger mehr als nur
ein Zustand des Magens verstanden wird. Es wird dann ferner festgestellt,
daß es in dieser Zweiteilung der Gesellschaft Differenzierungen gebe; daß

die übelsten Arten von Verelendung sich seit den Zeiten des Frühkapitalismus
verringert hätten, und daß es auch in der «unteren Schicht» Unterschiede,
Rangstufen gebe. Dies aber darf — immer nach Gollwitzer - nicht dazu
verführen, der durchsichtig-beruhigenden Sozialpartner-Ideologie zu verfallen.
Gollwitzer hält auch von Anbeginn an fest:

«Eine Legende ist es, daß bei Pastoren und Unternehmern sich
inzwischen herumgesprochen habe, wie der Arbeiter dran ist.»

Das ist wohl deutlich genug: Es ist das Ende der Partnerschaftslegende.
Denn «Partner» sein hieße doch wohl in erster Linie wissen, was der
andere ist.

Ausgehend also von der Tatsache der Klassengesellschaft, wurde im
Jahre 1956 ein «Seminar für kirchlichen Dienst in der Industrie»
geschaffen. Bis zum Frühling 1963 durchliefen 80 Vikare und Pfarrer in
sieben Halbjahreskursen folgende Schulung:

— Erstens: Vorlesungen über Volkswirtschaft, Sozialismus, Marxismus
und dergleichen.

— Zweitens: Acht Wochen Arbeit in der Produktion oder im Büro von
Großbetrieben; teils in normaler Arbeitszeit, teils als Schichtarbeiter
und teils als Pendler.

— Drittens: Gespräche über die theologischen Konsequenzen des

Erlebten.

In der Publikation von Symanowski und Vilmar werden die Ergebnisse
von 1956 bis 1959 ausgewertet. Ihnen wollen wir uns nun zuwenden.

Einstieg

Die Herausgeber stellen die Notwendigkeit voran, auf die Dialektik von
Theorie und Praxis hinzuweisen, und das mit Recht. Theorie ohne Praxis
bleibt Hirngespinst, und Praxis ohne Theorie steigt nie über platten
Sozialreformismus hinaus. Dann wird auch betont, daß die traditionelle
individualistische Sicht der Welt geradezu die Unfähigkeit erzeuge, die Wirklichkeit

zu begreifen, «geschweige denn zutreffend zu kritisieren». Wir halten
somit schon an dieser Stelle fest, daß Karl Marx noch immer stimmt. Das

wird sich im Laufe des Berichtes erhärten.
Das gesellschaftliche Sein bestimmt das Bewußtsein des Menschen. Diese

materialistische Grundwahrheit — vielfältig «widerlegt» und doch immer
neu bestätigt — erfahren die jungen Pfarrer sogleich in krasser Weise beim

273



Untertauchen im Produktionsprozeß. Mit dem Wechsel von Umgebung,
Arbeit und Anforderungen wechselt der ganze Mensch. Besonders schlimm
ist diese Erfahrung bei der Schichtarbeit; diese verändert den Tagesablauf,
die normale Stundeneinteilung, und hat tiefgreifende Wirkungen auf
Familienleben und geistige (auch theologische!) Regsamkeit. Die Frage nach
Gott ist somit Bestandteil des Überbaues. Es gibt — das ist vielleicht das

Schlimmste daran — vor allem kein wirkliches Eingewöhnen in diesen

Rhythmus; das ganze Leben spielt sich nur noch im Hinblick auf den
Feierabend oder auf ein freies Wochenende ab. Geistige Betätigung erweist
sich als physisch erschwert; bald einmal nimmt aber selbst das Bedürfnis
dazu ab, zumal die Aufmerksamkeit und das Aufnahmevermögen rasch
nachlassen. Dabei schwillt anderseits gerade in dem Industriemilieu — Staub,
Schmutz, Lärm, Häßlichkeit — der Lebenshunger ungeheuer an. Man beginnt
zu ahnen, weshalb beispielsweise Kino und Fernsehen für den werktätigen
Menschen eine so überragende Rolle spielen.

Es herrscht Einhelligkeit darüber, wie unerwartet stark der Produktionsprozeß

den Menschen verändert. Unerwartet, weil man sich ja über diese

Dinge bestens im Bilde wähnt. Aber, so sagt Symanowski, es ist eben diese

Industriewelt im Grunde unerkannt, weil sie bekannt ist (im Sinne Hegels):
Es ist zuviel abstrakt Bekanntes in aller Leute Mund, als daß die konkreten
Entfremdungen wirklich bewußt würden, besonders der «oberen Schicht»,
die alles über den Produktions- und Arbeitsprozeß zu wissen glaubt. Dies,

so Symanowski, «zeigt nicht zuletzt ihr verharmlosendes Reden von der
gelungenen ,Entproletarisierung'».

Verfremdung

Wenn schon die Industriewelt als Umgebung wie ein völlig Unbekanntes
auf die Berichterstatter einwirkt, so wirft erst recht die eigentliche Fabrikarbeit

alle anerzogenen oder überkommenen Anschauungen über den

Haufen. Erstaunen herrscht zunächst einmal darüber, daß durchaus Arbeitswochen

mit bis zu 60 Stunden vorkommen können, obwohl doch das Gesetz

die 45-Stunden-Woche vorschreibt. Zweitens fällt ins Auge, daß die
Leistungsnormen ständig hinaufgeschraubt werden, so daß der Arbeiter
gezwungenermaßen in die Abwehr durch passiven Widerstand verfällt. Dies
wiederum ruft ein ganzes System von Kontrollen auf den Plan; das Ergebnis
ist eine Atmosphäre allgemeinen Mißtrauens, manchmal sogar des Betruges.

Trotz der Mechanisierung ist der Produktionsprozeß keineswegs von
Haus aus leichter geworden. Einerseits zwingt die Arbeit wohl zu einer

Folge immer wiederkehrender Handgriffe, was dem Tagesablauf seine
Monotonie aufprägt. Aber anderseits ist gerade an der Maschine die Arbeit
durchaus nicht unbedingt «stupid»; im Gegenteil verlangt sie oft scharfes

274



Aufpassen — bei gleichbleibender Monotonie der Handgriffe —, so daß die
nervliche Belastung beachtlich groß sein kann. Die gehetzte Atmosphäre
und der unvorstellbare Lärm in einer Maschinenhalle erleichtern das alles

auch nicht. Nur bei vereinzelten, bestimmten Formen der Produktion kann
der Mensch in gewissem Sinne Herr der Maschine sein; dann nämlich,
wenn er etwas verantwortlich planend produziert. Aber: «Wirklich ,Herr'
der Maschine ist der Arbeiter nie»; denn er steht ja so oder so unter dem

Zwang der Produktionsverhältnisse. Im allgemeinen empfindet sich der
Arbeiter jedenfalls — so wird berichtet — nach wie vor als Sklave; sein
Leben erscheint ihm im Grunde unmenschlich, seine Arbeit hat nicht das

geringste mit dem wirklichen Leben zu tun. Die Arbeit verschlingt den

Menschen, frißt ihn auf, zehrt an seiner Lebenskraft, vergewaltigt ihn, führt
ihn vom Menschsein weg. Es kommt dazu, daß, wie schon angedeutet, das

Akkordsystem ein System der Täuschung, der Lüge und des Betruges ist;
es zerstört das Arbeitsethos. Daß überhaupt etwas Positives herausschaut,

liegt wohl nur an der seit Generationen eingepeitschten, erzwungenen
Disziplin.

«Jedenfalls muß man das eine klar aussprechen: Das Leben an der
Maschine, gar in Schichtarbeit, wo Tag für Tag dieselben Handgriffe zu
tun sind, ist furchbar. So furchtbar, wie keiner es weiß und sich vorstellt,
der es nicht erlebt hat.»

Solche Sprache von gewiß nicht zu Revolutionären bestimmten jungen
Leuten ist deutlich genug. Und wir zweifeln nicht, daran, daß dies die
Wirklichkeit der Fabrikarbeit wiedergibt; die schönfärberischen, milden
Beurteilungen von Betriebspsychologen sind durch das hinreichend zu
Fälschungen gestempelt.

Acht Stunden solcher Arbeit werden als zuviel empfunden, als

unmenschlich; denn trotz den «ewig gleichen Handgriffen» besteht ja, wie

gesagt, meistens eine ständige Anspannung. Mindestens hier — wenn nicht
überhaupt — ist also die Automation eine Erlösung für den werktätigen
Menschen. Die theologische These vom «Mythos Technik» scheint uns aus
dieser Sicht kaum mehr angebracht; hier tritt die Technik nicht als
überirdische Erlöserin auf, nicht als Gott und auch nicht als «Dämon», sondern

ganz schlicht als Selbsthilfe des entfremdeten Menschen. Die landläufige
Dämonisierung der Technik ist ein idealistisches Phantom.

Eines steht fest: Die Arbeitsfron strengt an, ist dabei doch monoton,
macht gereizt; sie hat eben mit dem Leben des Menschen nichts mehr zu
schaffen. Sie ist «wie ein Hohlraum in der eigenen Existenz», dieser
Zeitraum wird dem Menschen gestohlen. Ganz ohne Zweifel würde in diesem

System — Arbeitsfron, Akkordvorgabe, Kontrollen, Mißtrauen und Betrug -
d?e Arbeiterselbstverwaltung nicht von einer Stunde auf die andere funktio-

275



nieren; aber die Arbeiter werden ja gerade in dieser Hinsicht mit
Vorbedacht unmündig gehalten — soweit wenigstens, als der Produktionsprozeß
es nicht aus ökonomischen Gründen anders verlangt. Solange aber die
Arbeiterschaft nicht willens und in der Lage ist, Selbstverwaltung auszuüben,

solange bleiben die Arbeiter auch im politischen Leben Untertanen,
und solange wird die Klassengesellschaft auf jeden Fall bestehen bleiben.

Erstaunen löst bei den jungen Pfarrern der ausgesprochen niedrige Lohn
des Fabrikarbeiters aus. Entgegen dem allgemeinen Gerede sind die Löhne
unverhältnismäßig schlecht. Sie sind ein billiges Entgelt für die geleistete
Fron und weisen keineswegs den Charakter echten Gegenwertes auf. Das
ist wohl nicht ganz unbeabsichtigt, gibt es doch erst dem geschickt
angelegten Prämiensystem den notwendigen Anreiz. Die Lohnregelung ist
also derzeit in erster Linie auf Antreiben angelegt und bestimmt zusammen
mit den laufend gesteigerten Leistungsnormen die Hetze der
Fließbandproduktion. Man ist denn auch nicht verwundert, in diesem Bericht von
einem Fall zu lesen, in welchem siebzehnjährige Mädchen für 97 Deutsche

Pfennige Stundenlohn Nachtarbeit verrichteten, weil sie eben tagsüber nur
86 Pfennige verdienen.

Auch von Auswirkungen der Schichtarbeit auf die Privat- und
Intimsphäre des Arbeiters wird berichtet. Sie sind verheerend. Eine Folge ist
das Aneinander-Vorbeileben der Ehegatten oder der ganzen Familie; viele
Ehen zerbrechen daran, und es können manchmal auch physische Schäden

festgestellt werden. Oder die Schichtarbeit kann auch zu völliger
Kontaktunfähigkeit führen, woraus wiederum die für uns Bevorzugte unverständliche

Konsumwahl begreiflich wird: Der durch die Maschine versklavte,
deformierte Mensch sucht in nichtigen Vergnügungen Ausgleich und

Entspannung.

Die moderne Fabrikarbeit erzeugt mit andern Worten noch heute
dieselbe Verfremdung, die schon M»arx und Engels beschrieben und analysiert
haben; nur die Äußerlichkeiten haben sich gewandelt und die Arten, wie
der einzelne mit ihr fertig zu werden versucht. Das alles wird in unserem
Bericht offen eingestanden. Einer Selbsttäuschung erliegt Vilmar aber
offensichtlich dort, wo er diese Verfremdung einem «pervertierten Rentabilitätsideal»

zur Last legt, dem «heute der Mensch mit seinem natürlichen
Lebens- und Arbeitsrhythmus geopfert» werde. Dieses «Ideal» ist keineswegs
pervertiert. Es ist ausschließlich in Frucht der Produktionsverhältnisse.
Nicht ein «Ideal» und nicht der «Dämon Technik» versklaven den
Menschen, sondern umgekehrt erwächst das ganze Übel unverändert aus der

Gesellschaftsordnung. Hier tritt zutage, wie untauglich der theologische
Ansatz ist, von dem aus die Lage der Arbeiterschaft verbessert werden soll.
Er ist untauglich, weil er eben theologisch, nicht materalistisch ist. Der

276



Bericht belegt ja gerade, daß die Reform einzelner Institutionen des Überbaus

die Symptome des Übels nur verändert, aber nicht beseitigt, und daß
sie schon gar nicht imstande ist, das Übel selbst zu heilen. Näher zum Kern
der Dinge gelangt Vilmar, wenn er (obzwar sehr verklausuliert) die
«Annahme unabänderlicher Wirtschaftsgesetzmäßigkeiten» verwirft und, mit
andern Worten, den Unterbau wenigstens anzuvisieren beginnt. Aber leider
hindert der theologische Ansatz zur Kritik, über die Forderung nach bloßer
Reform hinauszugehen.

Auch Vilmar gibt indessen zu, daß «an zahllosen Stellen in unserer
Arbeitswelt das Prinzip der Arbeitsteilung bereits sich selbst ad absurdum»

geführt habe, und er lehnt ganz richtig die «meist sehr bedenklichen, weil
nur eingebildeten psychologischen Methoden der (Pseudo-) Humanisierung»
ab. Mit größtem Nachdruck wird zudem hervorgehoben, daß allen
Äußerungen von Arbeitern, sie hätten sich an die Monotonie der Arbeit gewöhnt,
mit Mißtrauen zu begegnen ist, zumal die Praxis immer wieder das genaue
Gegenteil beweist: Es gelingt zwar vielen, sich über ihre Lage selber

hinwegzutäuschen; bei erstbester Gelegenheit versagt die Täuschung aber, und
die üblichen Folgen der Entfremdung brechen dann hervor. Schließlich
ergibt sich aus dem Bericht die Forderung nach Umgestaltung der Grundschule.

Nur ein umfassender, polytechnischer Unterricht kann den schädlichen

Wikungen der Arbeitsteilung steuern. Das individualistisch angelegte
und einer ganz andern Gesellschaft angemessene humanistische Bildungsideal

ist in seiner ursprünglichen Form dem Menschen nicht mehr dienlich.
Fassen wir zusammen: Die Klassengesellschaft und ihre Widersprüche

bestehen weiter. Die Selbstentfremdung begegnet uns zwar unter andern,
vielfältigeren Gesichten als vor hundert Jahren; sie ist jedoch keineswegs
aus der Welt geschafft. Von menschlicher Erfüllung, von Menschsein in der
Arbeit ist nicht die Rede. Die Verelendung mag sich äußerlich gewandelt
haben, ja vielleicht gar nach außen in glänzende Täuschung umschlagen -
dennoch ist sie da. Die Wohlstandsgesellschaft von gleichberechtigten Partnern

ist eine Fiktion.

Selbstverständn is

Die formale Demokratie hat den Arbeiter «freier» gemacht. Er kann,
wie man etwa hört, seine «Affekte» an der Wahlurne oder als Konsument
loswerden; er kann sich heute «allerhand leisten», vor allem dann, wenn
seine Frau mitverdient. Diese Änderung des Lebensstils wird oft für
Verbürgerlichung genommen. In Wirklichkeit ist «im Gegenteil (ganz
abgesehen von der objektiv proletarischen Abhängigkeit eines immer größeren
Teils der Erwerbstätigen) unter der materiellen Einkleidung eines mehr oder
weniger bürgerlichen Wohlstandes weithin eine Nivellierung im Sinne einer

277



geistig-seelischen Proletarisierung zu konstatieren, das heißt ein Lebensstil
der Fremdbestimmung...» (F. Vilmar). Eine «universelle Entfremdung»
greift um sich.

Soweit die Lage gemäß unserem Bericht. Unter dem schäbigen Glanz
des Wirtschaftswunders bleibt somit bei näherem Hinsehen nicht viel «Wohlstand»

übrig. Auch das Bewußtsein von «unten» und «oben» ist erhalten;
freilich ist die Fähigkeit, dies zu formulieren, kaum mehr vorhanden. Nur
einige Geschulte — nach Lage der Dinge meistens Kommunisten — bringen
laut Bericht noch ein hinreichendes gesellschaftliches Selbstverständnis auf.

Abgesehen von diesen vereinzelten und verlorenen Rufern in der Wüste muß
die sozialistische Tradition als abgebrochen betrachtet werden. Wir tun gut
daran, dies mit aller Deutlichkeit zur Kenntnis zu nehmen. Die Theorie
des Sozialismus ist aus der Arbeiterschaft zu einem guten Teil verschwunden;

Klassengesellschaft und Klassenbewußtsein bestehen aber unverändert
fort.

Der Gesamteindruck, so sagen Symanowski und Vilmar, ist derjenige
«einer tiefen, erschütternden und beängstigenden Resignation der Arbeiterschaft».

Eine allgemeine Teilnahme an Fragen der Klassengesellschaft
besteht nicht mehr; sogar die Solidarität der Arbeiter untereinander hat schon

erste Einbrüche erlitten. Einzig in den seltenen Fällen, bei welchen die
latenten Widersprüche in der Gesellschaft zum offenen Konflikt ausbrechen

(etwa beim Metallarbeiterstreik in Schleswig-Holstein) erwachen sofort und
überall die alte Solidarität und Kraft und das Bewußtsein, Partei zu sein
und gemeinsam etwas zu vermögen. Abgesehen von diesen Einzelfällen, sind
Jedoch die Arbeiter nicht mehr Kämpfer; eine ungeheure Enttäuschung hat
sich ihrer bemächtigt. Bei näherem Hinsehen zeigt sich aber doch, «was
ihnen wirklich auf der Seele brennt: daß sie während der Arbeitszeit

gezwungen sind, unmenschlich zu existieren».

Folgerungen

Für Symanowski und Vilmar folgt aus der überraschenden Sicht der
Fabrikwirklichkeit, die wir vorstehend in Auszügen wiedergegeben haben,
daß man sich nicht in die «Modephilosophie eines geschichtslosen, trotzigen
Individualismus» flüchten dürfe und nicht in eine Anthropologie, die sich
«zeitverhaftet», «hochmütig und fiktiv über die Gesellschaft, das ,Man'»
erhebt. Beides ist derzeit in der Theologie recht beliebt. Dann aber gehen
die Autoren weiter — und hier sind sie uns noch näher — und fragen, ob
nicht letzten Endes doch die Produktionsverhältnisse die Wurzel des Übels
sind und die Arbeiterschaft mit ihrem Ungeist angesteckt haben. Daraus

folgt ganz richtig die Erkenntnis, daß nicht so sehr die «Herren» zu
kritisieren sind als vielmehr das ökonomische System.

278



Jedenfalls ist man sich vom theologischen Standpunkt aus in diesem
Bericht einig darüber, daß «das (kapitalistische) System als solches Sünde»

ist, daß diese Sünde durch ökonomische Notwendigkeit legalisiert wird,
und daß dadurch «die Ausbeutung des einen durch den andern» Gesetz

geworden ist. Aber auch die «künstliche Erzeugung der Konsumwünsche»
und schließlich auch das «ungezügelte Anwachsen der Produktionskapazität
unserer Wirtschaft» werden scharf kritisiert.

Das ist unzweifelhaft Kritik, die sich in der Nähe marxistischer
Kategorien bewegt; sie bestätigt uns von neuem (falls es noch eines Beweises
bedurft hätte!), daß die nüchterne Sicht der Gesellschaft auf eine materialistische

Dialektik hinführt. Es sei deshalb wiederholt: Karl Marx stimmt
immer noch. Für uns stellt sich allerdings die Notwendigkeit weitergehender
Schlußfolgerungen. Aus der Tatsache, daß die ursprünglich marxistische
Arbeiterbewegung unheilvolle ideologische Einbußen erlitten hat, erwächst
für uns die Frage, die auch Symanowski und Vilmar abschließend stellen:
«Warum tun die Parteien nicht mehr, um die allgemeine Zukunftslosigkeit
zu überwinden?» Die Parteien: das ist hier die Sozialdemokratie. Warum
ist sie nicht erneuerungsmächtig und erneuerungswillig?

Die Frage beantworten uns Symanowski und Vilmar: Es muß etwas
getan werden «im Theoretischen — den Menschen wieder einen Blick zu
eröffnen für das ganze System, in dem sie stecken, damit sie darüber
nachdenken». Diese zunächst theologisch verstandene Antwort muß auch
politisch verstanden werden: Wenn die Schwäche sozialdemokratischer Tagespolitik

und ihre Zukunftslosigkeit überwunden werden soll, muß erst die
Theorie wieder gestärkt werden. Es muß vor allen Dingen überall wieder
Klarheit darüber gewonnen werden, daß die Klassengesellschaft
weiterbesteht, daß nur die Manipulation verfeinert wurde. Wenn die Sozialdemokratie,

die ja selber bald mehr zum «oben» als zum «unten» zu rechnen
ist — auch das muß einmal gesagt sein —, wenn wir uns wieder an die
gesellschaftlichen Tatbestände des «unten» und «oben» halten, dann sind
uns auch Ziel und Zukunft wieder gegeben. Es heißt nicht zur Gesellschaftskritik

von 1848 zurückzukehren. Aber es ist dringend notwendig, uns die
Anschauungsweise von Karl Marx wieder in Erinnerung zu rufen. Denn die
marxistische Ideologiekritik gilt nicht nur für das 19. Jahrhundert; sie ist
durchaus wandlungsfähig — Karl Marx stimmt immer noch.

279


	Ein Augenschein in Westdeutschland

