Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 43 (1964)

Heft: 10

Artikel: Ein Augenschein in Westdeutschland
Autor: Giovanoli, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-337575

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-337575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

einer neuen Generation von Filmschaffenden kann heute aber nur auf dem
Weg iiber eine bewullt gefiihrte Filmschulung erreicht werden.

Schaffen wir also heute die Voraussetzungen fiir den Schweizer Film
von morgen.

Die «Rote Revue» ist ein Diskussionsorgan, und die
Autoren der in ihr erscheinenden Aufsdtze konnen da-
her in dem Rahmen, der durch Demokratie und Sozia-
lismus abgesteckt ist, jede — auch unorthodoxe — ehr-
liche Uberzeugung aussprechen.

Die logische Folge der Meinungsfretheit in den Spalten
der «Roten Revue» ist, dal3 die in ihr vertretenen Auf-
fassungen nicht notwendigerweise mit denen der Redak-
tion iibereinstimmen und keinesfalls als die offizielle
Ansicht der SPS anzusehen sind.

Dies moge bei der Lektiire des nachfolgenden Artikels
beriicksichtigt werden. Die Redaktion

RUDOLF GIOVANOLI

Ein Augenschein in Westdeutschland
Meinem Vater zugeeignet

Karl Marx ist bekanntlich tot. Mausetot. Und mit ihm ist — so wird uns
wenigstens versichert — auch seine Lehre hinfillig geworden. Von Sozialethik
ist nun viel die Rede, von Versohnung, von sozialer Partnerschaft, ja sogar
von einer Wohlstandsgesellschaft. Ein Heer von Soziologen und Publizisten
wird aufgeboten, um wissenschaftlich und also biindig nachzuweisen, dal}
die kapitalistische Ordnung den Klassengegensatz iiberwunden und dal} sich
die Gesetze des Materialismus als unrichtig herausgestellt hatten. Das Markt-
angebot sei groll wie nie zuvor, der Konsum laufe auf hochsten Touren,
die Verelendung sei langst beseitigt; kurz: der arbeitende Mensch konne
sich heute ungehindert entfalten, und tiberhaupt sei die These von der Ent-
fremdung in keiner Weise mehr haltbar.

Es ist ein glinzendes Bild, das da von den Managern kapitalistischer
Machtfiille entworfen wird. Blof3 hin und wieder finden sich graue Flecken
drin; etwa dann, wenn von sozialen Unruhen in Notstandsgebieten der USA
zu lesen ist, von Hungermirschen in Chicago und so weiter!. Gelegentlich

! Siehe Tageszeitungen um den 22. Februar 1964, z. B. «Siuiddeutsche Zeitung»
Nr. 46 oder auch «Die Zeity Nr. 9 vom 28. Februar 1964 usw.

270



ist man auch recht erstaunt, zu vernehmen, wie sich das Lohngefiige im
Lande des sogenannten Wirtschaftswunders und der «sozialen» Marktwirt-
schaft bei ndherem Hinsehen ausnimmt: Da kann man beispielsweise nach-
lesen, dal3 der prozentuale private Verbrauch von 1950 bis 1960 um fast
8 Prozent abgenommen hat, dal die unteren Einkommensklassen sich
dauernd stark vermehren, dall die Renten miserabel sind, dall die breite
Schicht derjenigen, die unter dem Existenzminimum leben, in Zunahme
begriffen ist, dal} nur ein Viertel aller Arbeiter eine Wohnung mit eigenem
Bad besitzt; alles in allem konnen sich die Arbeitnehmer wohl mehr leisten
als friither, sie sind aber im Verhiltnis zu den hoheren Schichten nach wie
vor benachteiligt. Alles andere, auch die Tendenz, die gesellschaftliche Situa-
tion nur gerade am Konsumgiiterverbrauch zu messen, lduft auf Selbst-
betrug hinaus?.

Aber solche Mifitone sind selten genug, und man iiberhért sie gern,
besonders, wenn man in der Schweiz, also in einem Land der traditionellen
Idylle lebt, und vor allem dann, wenn man selber nicht gerade auf einem
dieser grauen Flecke steht. Man ist ferner auch gern bereit, die Tatsache zu
vergessen, dall in der Schweiz eine Armee von unorganisierten und folglich
ihrer selbst kaum bewuliten Arbeitskraften aus dem Ausland mehr und mehr
in die Funktion eines Sklavenheeres hineinwichst; der Umstand ist hoch-
stens Anlal zu Argernis tiber die Fremden und selbstgefilliger Konjunktur-
kritik.

Sklaven: das heiflt eine Klasse, die am Gemeinwesen, in dem sie produ-
ziert, iiberhaupt nicht teilnimmt; die man freilich aus 6konomischen, human
verbriamten Griinden so gut als irgendméglich stellt, zumal es sich erwiesen
hat, dal} dann der Nutzeffekt der grofite ist und sich also die christliche
Sozialethik wieder in barer Miinze auszahlt. — Gern iibersicht man aber
auch die Expansion der Mirkte, die letztlich unverdnderte (wenngleich in
ihren dulleren Ziigen durchaus wandelbare) Handhabung imperialistischer
AuBenwirtschaft, und schlieBlich iibersicht man auch die zunehmende
Akkumulation des Kapitals3. Wie sollte man dies auch zur Kenntnis
nehmen — es geht uns doch so gut wie nie zuvor!

Argerlich und iiberaus unpassend platzt dann in solch edle Einfalt bis-
weilen ein Bericht, der riicksichtslos das Bild gesellschaftlicher Wirklichkeit
wiedergibt. Einen solchen Bericht aus sehr unverdachtiger Hand — von
Theologen — haben uns Horst Symanowski und Fritz Vilmar zuginglich
gemacht®. Die Schrift, von der nachstehend die Rede sein soll, kann aller-

2 ¢konkrety (Hamburg) Dezember 1962.

3 Siehe verschiedene Publikationen von Kurt Pritzkoleit. Die neueste, «Gott erhalt
die Michtigeny, Diusseldorf 1963, konnten wir noch nicht einsehen.

4 Horst Symanowski und Fritz Vilmar, Die Welt des Arbeiters. Junge Pfarrer
berichten aus der Fabrik. Reihe «Antworteny, Band 2, Frankfurt am Main 1963.

271



dings in keiner Weise eine griindliche, umfassende, marxistische Analyse,
wie etwa diejenige von Friedrich Engels, «Die Lage der arbeitenden Klassen
in England», ersetzen. In Ermangelung von etwas Besserem miissen wir uns
dennoch an diese Schrift halten. Sie entlarvt unerbittlich die Wirklichkeit
heutiger industrieller Gesellschaft und straft das pausenlose Geschwitz von
«sozialer Partnerschaft> und «Wohlstandsnivellierung» Liigen.

Ausgangspunkt

Wer, wie gesagt, in der schweizerischen Idylle lebt, das ist: in einem
Lande, das vorwiegend Veredelungsindustrie besitzt und folglich das Ethos
des viel und angestrengt Arbeitens recht leicht auf sich nehmen kann, wer
also in solch bevorzugter Umgebung lebt und dabei selbst bevorzugt ist,
der lduft Gefahr, das malBstiblich Verkleinerte firr die groBle Wirklichkeit
zu halten, dem ist dringend geboten, Berichte aus der Industriewelt zu
studieren. Wir meinen damit nicht jene psychologisierenden, beschonigenden
Studien, die nur dazu angetan sind, die Selbsttduschung zu festigen; wir
denken vielmehr an Berichte tiber das unmittelbare Erleben und Erleiden

des Fabrikalltags.

Industriewelt: das ist die wirkliche Welt, die ganz unten schaffende, die
Welt des Titigseins in einem grundlegenden Sinne, des Schopferischen
insoweit, als wir andern, Bevorzugten, wir alle letzten Endes unser bevor-
zugtes Dasein ihr wund nur thr verdanken. Industriewelt: das ist nicht die
halbléandliche Idylle etwa von Gerlafingen (die im Grunde ein Fossil aus
langst vergangener Zeit darstellt); das ist die ungeheure Konzentration
der Gruben, Werke, Schlote; das ist RuB und Rauch und Schmutz und
infernalischer Lirm, mit einem Wort: es ist die Verfremdung menschlichen
Seins.

Aus dieser kiinstlichen und dabei gewil nicht so einfach zu beseiti-
genden Wirklichkeit, in der die Mehrzahl der Werktitigen lebt, aus dieser
Welt zu héren mufl uns dringendes Gebot sein, wenn wir uns Sozialdemo-
kraten nennen wollen. Denn diese Welt — und nicht die halblandliche
Idylle — macht ja den Unterbau aus. Auf ihr, auf den Produktionsmitteln,
beruht die ganze Welt und wir mit ihr.

Den Ausgangspunkt der Schrift, von der im folgenden die Rede ist, legt
im Geleitwort Prof. Helmut Gollwitzer dar, also ein Theologe, wie tber-
haupt der ganze Bericht vom Gesichtspunkt des Theologen aus angelegt ist —
es wird darauf noch zuriickzukommen sein. Das Geleitwort setzt zunichst
einmal Subjekt und Objekt ins richtige Verhilinis. Von einer «oberen
Schicht» ist schon hier die Rede, von der Schicht derjenigen, die satt
werden, und dabei ist wohl nicht einmal so sehr ans rein physische Satt-
werden gedacht. Man spiirt einen umfassenderen Sinn heraus. Dann wird

272



in dem Gestriipp der Partnerschaftsideologie und des Geredes von der
sogenannten Wohlstandsgesellschaft eine «untere Schicht» freigelegt. Es ist
die Schicht der «Hungernden», wobei auch hier mit Hunger mehr als nur
ein Zustand des Magens verstanden wird. Es wird dann ferner festgestellt,
daB3 es in dieser Zweiteilung der Gesellschaft Differenzierungen gebe; dall
die iibelsten Arten von Verelendung sich seit den Zeiten des Friihkapitalismus
verringert hatten, und daB es auch in der «unteren Schicht» Unterschiede,
Rangstufen gebe. Dies aber darf — immer nach Gollwitzer — nicht dazu ver-
fithren, der durchsichtig-beruhigenden Sozialpartner-Ideologie zu verfallen.
Gollwitzer halt auch von Anbeginn an fest:

«Eine Legende ist es, dall bei Pastoren und Unternehmern sich in-

zwischen herumgesprochen habe, wie der Arbeiter dran ist.»

Das ist wohl deutlich genug: Es ist das Ende der Partnerschaftslegende.
Denn «Partner» sein hieBe doch wohl in erster Linie wissen, was der
andere ist.

Ausgehend also von der Tatsache der Klassengesellschaft, wurde im
Jahre 1956 ein «Seminar fiir kirchlichen Dienst in der Industrie» ge-
schaffen. Bis zum Friihling 1963 durchliefen 80 Vikare und Pfarrer in
sieben Halbjahreskursen folgende Schulung:

— Erstens: Vorlesungen iiber Volkswirtschaft, Sozialismus, Marxismus
und dergleichen.

— Zweitens: Acht Wochen Arbeit in der Produktion oder im Biro von
GroBbetrieben; teils in normaler Arbeitszeit, teils als Schichtarbeiter
und teils als Pendler.

— Drittens: Gesprache iiber die theologischen Konsequenzen des FEr-
lebten.

In der Publikation von Symanowski und Vilmar werden die Ergebnisse

von 1956 bis 1959 ausgewertet. Ihnen wollen wir uns nun zuwenden.

Einstieg

Die Herausgeber stellen die Notwendigkeit voran, auf die Dialektik von
Theorie und Praxis hinzuweisen, und das mit Recht. Theorie ohne Praxis
bleibt Hirngespinst, und Praxis ohne Theorie steigt nie iiber platten Sozial-
reformismus hinaus. Dann wird auch betont, dal die traditionelle indivi-
dualistische Sicht der Welt geradezu die Unfdhigkeit erzeuge, die Wirklich-
keit zu begreifen, «geschweige denn zutreffend zu kritisieren». Wir halten
somit schon an dieser Stelle fest, dall Karl Marx noch immer stimmt. Das
wird sich im Laufe des Berichtes erharten.

Das gesellschaftliche Sein bestimmt das Bewuftsein des Menschen. Diese
materialistische Grundwahrheit — vielfaltig «widerlegt> und doch immer
‘neu bestitigt — erfahren die jungen Pfarrer sogleich in krasser Weise beim

273



Untertauchen im ProduktionsprozeB. Mit dem Wechsel von Umgebung,
Arbeit und Anforderungen wechselt der ganze Mensch. Besonders schlimm
ist diese Erfahrung bei der Schichtarbeit; diese verdndert den Tagesablauf,
die normale Stundeneinteilung, und hat tiefgreifende Wirkungen auf
Familienleben und geistige (auch theologische!) Regsamkeit. Die Frage nach
Gott ist somit Bestandteil des Uberbaues. Es gibt — das ist vielleicht das
Schlimmste daran — vor allem kein wirkliches Eingewohnen in diesen
Rhythmus; das ganze Leben spielt sich nur noch im Hinblick auf den
Feierabend oder auf ein freies Wochenende ab. Geistige Betdtigung erweist
sich als physisch erschwert; bald einmal nimmt aber selbst das Bediirfnis
dazu ab, zumal die Aufmerksamkeit und das Aufnahmevermégen rasch
nachlassen. Dabei schwillt anderseits gerade in dem Industriemilieu — Staub,
Schmutz, Larm, HaBlichkeit — der Lebenshunger ungeheuer an. Man beginnt
zu ahnen, weshalb beispielsweise Kino und Fernsehen fiir den werktétigen
Menschen eine so iiberragende Rolle spielen.

Es herrscht Einhelligkeit dariiber, wie unerwartet stark der Produktions-
prozel den Menschen verdndert. Unerwartet, weil man sich ja iiber diese
Dinge bestens im Bilde wihnt. Aber, so sagt Symanowski, es ist eben diese
Industriewelt im Grunde unerkannt, weil sie bekannt ist (im Sinne Hegels) :
Es ist zuviel abstrakt Bekanntes in aller Leute Mund, als daB} die konkreten
Entfremdungen wirklich bewullt wiirden, besonders der «oberen Schicht»,
die alles iiber den Produktions- und Arbeitsprozel3 zu wissen glaubt. Dies,
so Symanowski, «zeigt nicht zuletzt ihr verharmlosendes Reden von der
gelungenen: ,Entproletarisierung’».

Verfremdung

Wenn schon die Industriewelt als Umgebung wie ein vollig Unbekanntes
auf die Berichterstatter einwirkt, so wirft erst recht die eigentliche Fabrik-
arbeit alle anerzogenen oder iiberkommenen Anschauungen iiber den
Haufen. Erstaunen herrscht zunichst einmal dartiber, daf3 durchaus Arbeits-
wochen mit bis zu 60 Stunden vorkommen konnen, obwohl doch das Gesetz
die 45-Stunden-Woche vorschreibt. Zweitens fillt ins Auge, dal die Lei-
stungsnormen stindig hinaufgeschraubt werden, so dall der Arbeiter
gezwungenermallen in die Abwehr durch passiven Widerstand verfallt. Dies
wiederum ruft ein ganzes System von Kontrollen auf den Plan; das Ergebnis
ist eine Atmosphire allgemeinen Mifitrauens, manchmal sogar des Betruges.

Trotz der Mechanisierung ist der Produktionsprozell keineswegs von
Haus aus leichter geworden. Einerseits zwingt die Arbeit wohl zu einer
Folge immer wiederkehrender Handgriffe, was dem Tagesablauf seine
Monotonie aufprigt. Aber anderseits ist gerade an der Maschine die Arbeit
durchaus nicht unbedingt «stupid»; im Gegenteil verlangt sie oft scharfes

274



Aufpassen — bei gleichbleibender Monotonie der Handgriffe —, so dal} die
nervliche Belastung beachtlich gro sein kann. Die gehetzte Atmosphire
und der unvorstellbare Lirm in einer Maschinenhalle erleichtern das alles
auch nicht. Nur bei vereinzelten, bestimmten Formen der Produktion kann
der Mensch in gewissem Sinne Herr der Maschine sein; dann nimlich,
wenn er etwas verantwortlich planend produziert. Aber: «Wirklich ,Herr’
der Maschine ist der Arbeiter nie»; denn er steht ja so oder so unter dem
Zwang der Produktionsverhiltnisse. Im allgemeinen empfindet sich der
Arbeiter jedenfalls — so wird berichtet — nach wie vor als Sklave; sein
Leben erscheint ihm im Grunde unmenschlich, seine Arbeit hat nicht das
geringste mit dem wirklichen Leben zu tun. Die Arbeit verschlingt den
Menschen, fri3t ihn auf, zehrt an seiner Lebenskraft, vergewaltigt ihn, fithrt
ihn vom Menschsein weg. Es kommt dazu, daB, wie schon angedeutet, das
Akkordsystem ein System der Tduschung, der Liige und des Betruges ist;
es zerstort das Arbeitsethos. Dal} iiberhaupt etwas Positives herausschaut,
liegt wohl nur an der seit Generationen eingepeitschten, erzwungenen
Disziplin.

«Jedenfalls mufl man das eine klar aussprechen: Das Leben an der
Maschine, gar in Schichtarbeit, wo Tag fiir Tag dieselben Handgriffe zu
tun sind, ist furchbar. So furchtbar, wie keiner es weil und sich vorstellt,
der es nicht erlebt hat.»

Solche Sprache von gewill nicht zu Revolutiondren bestimmten jungen
Leuten ist deutlich genug. Und wir zweifeln nicht, daran, daB dies die Wirk-
lichkeit der Fabrikarbeit wiedergibt; die schonfdrberischen, milden Be-
urteilungen von Betriebspsychologen sind durch das hinreichend zu Fal-
schungen gestempelt.

Acht Stunden solcher Arbeit werden als zuviel empfunden, als un-
menschlich; denn trotz den «ewig gleichen Handgriffen» besteht ja, wie
gesagt, meistens eine stindige Anspannung. Mindestens hier — wenn nicht
tiberhaupt — ist also die Automation eine Erlosung fiir den werktétigen
Menschen. Die theologische These vom «Mythos Technik» scheint uns aus
dieser Sicht kaum mehr angebracht; hier tritt die Technik nicht als iiber-
irdische Erléserin auf, nicht als Gott und auch nicht als «Diamon», sondern
ganz schlicht als Selbsthilfe des entfremdeten Menschen. Die landlaufige
Dédmonisierung der Technik ist ein idealistisches Phantom.

Eines steht fest: Die Arbeitsfron strengt an, ist dabei doch monoton,
macht gereizt; sie hat eben mit dem Leben des Menschen nichts mehr zu
schaffen. Sie ist «wie ein Hohlraum in der eigenen Existenz», dieser Zeit-
raum wird dem Menschen gestohlen. Ganz ohne Zweifel wiirde in diesem
System — Arbeitsfron, Akkordvorgabe, Kontrollen, Miltrauen und Betrug —

fe Arbeiterselbstverwaltung nicht von einer Stunde auf die andere funktio-

275



nieren; aber die Arbeiter werden ja gerade in dieser Hinsicht mit Vor-
bedacht unmiindig gehalten — soweit wenigstens, als der Produktionsprozef3
es nicht aus Gkonomischen Griinden anders verlangt. Solange aber die
Arbeiterschaft nicht willens und in der Lage ist, Selbstverwaltung auszu-
iiben, solange bleiben die Arbeiter auch im politischen Leben Untertanen.
und solange wird die Klassengesellschaft auf jeden Fall bestehen bleiben.

Erstaunen 16st bei den jungen Pfarrern der ausgesprochen niedrige Lohn
des Fabrikarbeiters aus. Entgegen dem allgemeinen Gerede sind die Lohne
unverhéltnisméf3ig schlecht. Sie sind ein billiges Entgelt fiir die geleistete
Fron und weisen keineswegs den Charakter echten Gegenwertes auf. Das
ist wohl nicht ganz unbeabsichtigt, gibt es doch erst dem geschickt an-
gelegten Pramiensystem den notwendigen Anreiz. Die Lohnregelung ist
also derzeit in erster Linie auf Antreiben angelegt und bestimmt zusammen
mit den laufend gesteigerten Leistungsnormen die Hetze der FlieBband-
produktion. Man ist denn auch nicht verwundert, in diesem Bericht von
einem Fall zu lesen, in welchem siebzehnjdhrige Madchen fiir 97 Deutsche
Pfennige Stundenlohn Nachtarbeit verrichteten, weil sie eben tagsiiber nur
86 Pfennige verdienen.

Auch von Auswirkungen der Schichtarbeit auf die Privat- und Intim-
sphire des Arbeiters wird berichtet. Sie sind verheerend. Eine Folge ist
das Aneinander-Vorbeileben der Ehegatten oder der ganzen Familie; viele
Ehen zerbrechen daran, und es konnen manchmal auch physische Schéiden
festgestellt werden. Oder die Schichtarbeit kann auch zu volliger Kontakt-
unféhigkeit fithren, woraus wiederum die fiir uns Bevorzugte unverstidnd-
liche Konsumwahl begreiflich wird: Der durch die Maschine versklavte,
deformierte Mensch sucht in nichtigen Vergniigungen Ausgleich und Ent-
spannung.

Die moderne Fabrikarbeit erzeugt mit andern Worten noch heute die-
selbe Verfremdung, die schon Marx und Engels beschrieben und analysiert
haben; nur die AuBerlichkeiten haben sich gewandelt und die Arten, wie
der einzelne mit ihr fertig zu werden versucht. Das alles wird in unserem
Bericht offen eingestanden. Einer Selbsttiuschung erliegt Vilmar aber offen-
sichtlich dort, wo er diese Verfremdung einem «pervertierten Rentabili-
tatsideal» zur Last legt, dem <heute der Mensch mit seinem natiirlichen
Lebens- und Arbeitsrhythmus geopfert> werde. Dieses «Ideal» ist keineswegs
pervertiert. Es ist ausschlieBlich in Frucht der Produktionsverhiltnisse.
Nicht ein «ldeal» und nicht der «Ddmon Technik» versklaven den Men-
schen, sondern umgekehrt erwachst das ganze Ubel unveridndert aus der
Gesellschaftsordnung. Hier tritt zutage, wie untauglich der theologische
Ansatz ist, von dem aus die Lage der Arbeiterschaft verbessert werden soll.
Er ist untauglich, weil er eben theologisch, nicht materalistisch ist. Der

276



Bericht belegt ja gerade, daf} die Reform einzelner Institutionen des Uber-
baus die Symptome des Ubels nur verdndert, aber nicht beseitigt, und dal}
sie schon gar nicht imstande ist, das Ubel selbst zu heilen. Ndher zum Kern
der Dinge gelangt Vilmar, wenn er (obzwar sehr verklausuliert) die «<An-
nahme unabinderlicher WirtschaftsgesetzmilBigkeiten» verwirft und, mit
andern Worten, den Unterbau wenigstens anzuvisieren beginnt. Aber leider
hindert der theologische Ansatz zur Kritik, iber die Forderung nach bloBer
Reform hinauszugehen.

Auch Vilmar gibt indessen zu, daBl «an zahllosen Stellen in unserer
Arbeitswelt das Prinzip der Arbeitsteilung bereits sich selbst ad absurdum»
gefiihrt habe, und er lehnt ganz richtig die «meist sehr bedenklichen, weil
nur eingebildeten psychologischen Methoden der (Pseudo-)Humanisierung»
ab. Mit grofStem Nachdruck wird zudem hervorgehoben, dal} allen Aufle-
rungen von Arbeitern, sie hitten sich an die Monotonie der Arbeit gewohnt,
mit Miltrauen zu begegnen ist, zumal die Praxis immer wieder das genaue
Gegenteil beweist: Es gelingt zwar vielen, sich iiber ihre Lage selber hin-
wegzutduschen; bei erstbester Gelegenheit versagt die Tduschung aber, und
die iiblichen Folgen der Entfremdung brechen dann hervor. Schliefilich
ergibt sich aus dem Bericht die Forderung nach Umgestaltung der Grund-
schule. Nur ein umfassender, polytechnischer Unterricht kann den schad-
lichen Wikungen der Arbeitsteilung steuern. Das individualistisch angelegte
und einer ganz andern Gesellschaft angemessene humanistische Bildungs-
ideal ist in seiner urspriinglichen Form dem Menschen nicht mehr dienlich.

Fassen wir zusammen: Die Klassengesellschaft und ihre Widerspriiche
bestehen weiter. Die Selbstentfremdung begegnet uns zwar unter andern,
vielfdltigeren Gesichten als vor hundert Jahren; sie ist jedoch keineswegs
aus der Welt geschafft. Von menschlicher Erfiillung, von Menschsein in der
Arbeit ist nicht die Rede. Die Verelendung mag sich duBerlich gewandelt
haben, ja vielleicht gar nach auflen in glinzende Tauschung umschlagen —
dennoch ist sie da. Die Wohlstandsgesellschaft von gleichberechtigten Part-
nern ist eine Fiktion.

Selbstverstandnis

Die formale Demokratie hat den Arbeiter «freier» gemacht. Er kann,
wie man etwa hort, seine «Affekte» an der Wahlurne oder als Konsument
loswerden; er kann sich heute «allerhand leisten», vor allem dann, wenn
seine Frau mitverdient. Diese Anderung des Lebensstils wird oft fiir Ver-
biirgerlichung genommen. In Wirklichkeit ist «im Gegenteil (ganz abge-
sehen von der objektiv proletarischen Abhingigkeit eines immer groeren
Teils der Erwerbstitigen) unter der materiellen Einkleidung eines mehr oder
weniger biirgerlichen Wohlstandes weithin eine Nivellierung im Sinne einer

277



geistig-seelischen Proletarisierung zu konstatieren, das heillt ein Lebensstil
der Fremdbestimmung...» (F.Vilmar). Eine «universelle Entfremdung»
greift um sich.

Soweit die Lage gemdll unserem Bericht. Unter dem schibigen Glanz
des Wirtschaftswunders bleibt somit bei niherem Hinsehen nicht viel «Wohl-
stand» iibrig. Auch das BewuBtsein von «unten» und «oben» ist erhalten:
freilich ist die Fahigkeit, dies zu formulieren, kaum mehr vorhanden. Nur
einige Geschulte — nach Lage der Dinge meistens Kommunisten — bringen
laut Bericht noch ein hinreichendes gesellschaftliches Selbstverstindnis auf.
Abgesehen von diesen vereinzelten und verlorenen Rufern in der Wiiste muf3
die sozialistische Tradition als abgebrochen betrachtet werden. Wir tun gut
daran, dies mit aller Deutlichkeit zur Kenntnis zu nehmen. Die Theorie
des Sozialismus ist aus der Arbeiterschaft zu einem guten Teil verschwun-
den; Klassengesellschaft und KlassenbewuBtsein bestehen aber unveridndert
fort.

Der Gesamteindruck, so sagen Symanowski und Vilmar, ist derjenige
«einer tiefen, erschiitternden und bedangstigenden Resignation der Arbeiter-
schaft». Eine allgemeine Teilnahme an Fragen der Klassengesellschaft be-
steht nicht mehr; sogar die Solidaritat der Arbeiter untereinander hat schon
erste Einbriiche erlitten. Einzig in den seltenen Fillen, bei welchen die
latenten Widerspriiche in der Gesellschaft zum offenen Konflikt ausbrechen
(etwa beim Metallarbeiterstreik in Schleswig-Holstein) erwachen sofort und
itberall die alte Solidaritit und Kraft und das BewuBtsein, Partei zu sein
und gemeinsam etwas zu vermogen. Abgesehen von diesen Einzelfillen, sind
jedoch die Arbeiter nicht mehr Kimpfer; eine ungeheure Enttauschung hat
sich ihrer bemaichtigt. Bei niaherem Hinsehen zeigt sich aber doch, «was
ihnen wirklich auf der Seele brennt: dafl sie wihrend der Arbeitszeit ge-
zwungen sind, unmenschlich zu existieren».

Folgerungen

Fiir Symanowski und Vilmar folgt aus der iiberraschenden Sicht der
Fabrikwirklichkeit, die wir vorstehend in Ausziigen wiedergegeben haben,
dall man sich nicht in die «<Modephilosophie eines geschichtslosen, trotzigen
Individualismus» fliichten diirfe und nicht in eine Anthropologie, die sich
«zeitverhaftet», «hochmiitig und fiktiv iiber die Gesellschaft, das ,Man‘»
erhebt. Beides ist derzeit in der Theologie recht beliebt. Dann aber gehen
die Autoren weiter — und hier sind sie uns noch naher — und fragen, ob
nicht letzten Endes doch die Produktionsverhiltnisse die Wurzel des Ubels
sind und die Arbeiterschaft mit ihrem Ungeist angesteckt haben. Daraus
folgt ganz richtig die Erkenntnis, dafl nicht so sehr die «Herren» zu kriti-
sieren sind als vielmehr das 6konomische System.

278



Jedenfalls ist man sich vom theologischen Standpunkt aus in diesem
Bericht einig dariiber, dal «das (kapitalistische) System als solches Siinde»
ist, dal diese Siinde durch o6konomische Notwendigkeit legalisiert wird,
und dall dadurch «die Ausbeutung des einen durch den andern» Gesetz
geworden ist. Aber auch die «kiinstliche Erzeugung der Konsumwiinsche»
und schlieBlich auch das «ungeziigelte Anwachsen der Produktionskapazitat
unserer Wirtschaft» werden scharf kritisiert.

Das ist unzweifelhaft Kritik, die sich in der Nihe marxistischer Kate-
gorien bewegt; sie bestatigt uns von neuem (falls es noch eines Beweises
bedurft hitte!), daB die niichterne Sicht der Gesellschaft auf eine materia-
listische Dialektik hinfiihrt. Es sei deshalb wiederholt: Karl Marx stimmt
immer noch. Fiir uns stellt sich allerdings die Notwendigkeit weitergehender
SchluBfolgerungen. Aus der Tatsache, dall die urspriinglich marxistische
Arbeiterbewegung unheilvolle ideologische EinbuBlen erlitten hat, erwéchst
fir uns die Frage, die auch Symanowski und Vilmar abschlieBend stellen:
«Warum tun die Parteien nicht mehr, um die allgemeine Zukunftslosigkeit
zu iberwinden?» Die Parteien: das ist hier die Sozialdemokratie. Warum
ist sie nicht erneuerungsmichtig und erneuerungswillig?

Die Frage beantworten uns Symanowski und Vilmar: Es mul} etwas
getan werden «im Theoretischen ... — den Menschen wieder einen Blick zu
eroffnen fiir das ganze System, in dem sie stecken, damit sie dariiber nach-
denken». Diese zunichst theologisch verstandene Antwort mul} auch poli-
tisch verstanden werden: Wenn die Schwiche sozialdemokratischer Tages-
politik und ihre Zukunftslosigkeit iiberwunden werden soll, muf3 erst die
Theorie wieder gestiarkt werden. Es mufl vor allen Dingen iiberall wieder
Klarheit dariiber gewonnen werden, daB die Klassengesellschaft weiter-
besteht, dal3 nur die Manipulation verfeinert wurde. Wenn die Sozialdemo-
kratie, die ja selber bald mehr zum «oben» als zum «unten» zu rechnen
ist — auch das muf} einmal gesagt sein —, wenn wir uns wieder an die
gesellschaftlichen Tatbestinde des «unten» und «oben» halten, dann sind
uns auch Ziel und Zukunft wieder gegeben. Es heiflt nicht zur Gesellschafts-
kritik von 1848 zuriickzukehren. Aber es ist dringend notwendig, uns die
Anschauungsweise von Karl Marx wieder in Erinnerung zu rufen. Denn die
marxistische Ideologiekritik gilt nicht nur fiir das 19. Jahrhundert; sie ist
durchaus wandlungsfdhig — Karl Marx stimmt immer noch.

279



	Ein Augenschein in Westdeutschland

