
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 43 (1964)

Heft: 10

Artikel: Die Intellektuellen und die Politik

Autor: Wintsch, Hansueli

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337573

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


43. JAHRGANG

OKTOBER 1964

HEFT 10 ROTE REVUE

HANSUELI WINTSCH

Die Intellektuellen und die Politik

Wer das Verhältnis des geistigen Menschen im weitesten Sinne zur Politik

im Ablauf der Geschichte nur einigermaßen zu überblicken vermag,
ist versucht, von einer nie endenden «unglücklichen Liebe» zu sprechen:
Im selben Maße, in dem es den Intellektuellen immer wieder zur Politik
zieht, wird er auch je und je von ihr abgestoßen. — Die Haltung der

Intelligenz gegenüber den Angelegenheiten des Staates ist gekennzeichnet
durch eine ausgesprochene Ambivalenz. Diese Zwiespältigkeit äußert sich
einerseits in einer rückhaltlosen Begeisterung für die Sache der res publica,
verbunden mit kühnen Reformplänen und eindrucksvollen Gesellschaftsentwürfen;

auf der andern Seite finden wir Resignation und vernichtende
Kritik. — Schließlich haben wir noch die unverhältnismäßig große Anzahl
derer, die es geradezu als eine Prestigeangelegenheit betrachten, in
politischen Dingen Abstinenz zu üben. Obwohl diese Erscheinung in engem
Zusammenhang mit der in diesen Kreisen gleichsam traditionellen schlechten

Erfahrung mit Politik stehen dürfte, kann sie bei den folgenden Betrachtungen

nicht eigens berücksichtigt werden.

Das Bild, welches sich für die Beziehungen des Politikers zum Intellektuellen

ergibt, ist — mutatis mutandis - etwa das gleiche. Kein großer Staatsmann

— vom Tyrannen der Antike über den aufgeklärten Fürsten der Renaissance

bis zum Minister unserer modernen Demokratien — war und ist frei
von Bewunderung und Anerkennung für den «gelehrten Stand»; keiner
von ihnen kann gänzlich auf den Rat und die Mitarbeit des «Theoretikers»
verzichten. Trotzdem bleibt auch von hier aus das Verhältnis zwischen den
beiden Partnern ein gespanntes und gegenspielerisches, besonders dann,
wenn es sich dabei je um starke und ehrgeizige Persönlichkeiten handelt.
Daß Mißtrauen des geistig weniger geschulten Politikers gegenüber dem
ihm möglicherweise überlegenen und ihn durchschauenden Intellektuellen
und der heimliche Neid des nicht immer mit Begeisterung auf die Freuden
dieser Welt verzichtenden Denkers auf die vitale und sinnenfreudige Kraft

253



des erfolgreichen Politikers sind Phänomene, die wohl so alt sind wie die
Menschheit selbst.

Napoleon I. versuchte, die ihn wegen seiner Machtgelüste kritisierende
Intelligenz mit der Bezeichnung «Ideologen» lächerlich zu machen. Bismarck
konnte in seinen Reden nicht oft genug wiederholen, daß «Politik eben

keine Logik und keine Wissenschaft» sei, wie sehr sich «die Herren
Professoren das auch einbildeten». — Die Amerikaner geben ihren politischen
Intellektuellen den wenig schmeichelhaften Namen «egg-heads» (Eierköpfe:
Anspielung auf die ovale Kopfform!), und auch in der Sowjetunion zeigen
sich neuerdings Ansätze einer Polemik gegen die «Luftmenschen» und die
«freischwebende Intelligenz», nachdem im 19. und beginnenden 20.
Jahrhundert die damalige «Intelligentsia» als Avantgarde der Revolution nicht

genug gepriesen werden konnte. (Vgl. Rene König: Soziologie, Fischer,

Frankfurt, 1958, S. 141 ff.)
In diesem Zusammenhang muß auch darauf hingewiesen werden, wie

ganz allgemein die Geschichte der Revolutionen aufs engste mit der Tätigkeit

der politischen Intelligenz verknüpft ist. Das bedeutet aber, daß für
die im Staate führenden Schichten die Intellektuellen zu allen Zeiten außer
nützlichen auch gefährliche Leute waren. Es wäre eine Aufgabe der
Charakterologie, zu zeigen, daß die vom Standort der jeweiligen Machthaber

aus gesehenen «Verräter» meistens zu den geistigen Menschen gezählt werden

können. Darin dürfte ein weiterer Grund für den häufigen Argwohn
des Politikers gegenüber dem Intellektuellen liegen. Schon rein äußerlich
ist jenem ein ovaler, durchgeistigter Kopf nicht ganz geheuer; er sieht lieber
die etwas phlegmatischen Leute, solche, die geistig nicht ständig auf Draht
sind, in seiner Nähe. Schon Julius Cäsar soll gesagt haben: «Laßt dicke
Männer um mich sein, mit Glatzen, die nachts gut schlafen!»

Aus der selben Wurzel stammt vermutlich der in westlichen Ländern

so besonders beliebte und allzeit zuhandene Begriff des Linksintellektuellen,
womit immer wieder besonders lästige Kritiker erfolgreich diskreditiert
werden. Ein Mann wie Joseph A. Schumpeter sah in ihnen sogar die
«Totengräber», zugleich aber auch die Schmarotzer und Nutznießer des

Kapitalismus. Er wirft ihnen «das Fehlen einer direkten Verantwortlichkeit für
praktische Dinge» vor und außerdem «das Fehlen von Kenntnissen aus erster
Hand» (zit. König). — Manche gehen hier sogar noch weiter, und was ein
«senkrechter Patriot» ist, der verbindet «linksintellektuell» automatisch mit
Subversion und Landesverrat, obwohl sich hinter diesem sogenannten
Linksintellektuellen in den allermeisten Fällen nichts anderes als ein aus den

konventionellen Banden ausgebrochener «zorniger junger Mann» mit mehr

oder weniger neuen Ideen verbirgt, der Marx nur aus der Sonntagsschule

254



kennt! — Wenn unsere eidgenössischen Angsthasen und Berufsmißtrauischen
etwas mehr von der Psychologie des in geistiger Gärung begriffenen jungen
Menschen verstünden, würden sie nicht immer gleich Zeter und Mordio
schreien, wenn sie aus deren Mund das Wort Kommunismus hören. Und
wenn sie ihren vielgerühmten klaren Blick einmal unbefangen nach Osten
richten würden, so könnten sie sehen, wie man dort den genau gleichen
Typus des rebellischen jungen Menschen als «Revanchisten» usw. unter
Kuratel stellt. Es scheint jedoch, daß man oft gar keinen Wert darauf legt,
diese Parallelen zu sehen, ja, daß man sie sogar fürchtet; denn sonst könnte

man vielleicht zur Erkenntnis gezwungen werden, daß für manche der so
hoch gepriesenen geistigen und freiheitlichen Werte der Scheck schon längst
nicht mehr gedeckt ist.

Das Verhältnis von Politik und Intelligenz kann dann zu einer Tragödie
führen, wenn eine bereits etablierte despotische Macht mit Gewalt jeden
Ansatz zur Kritik im Keime erstickt. So wurden damals in Hitlerdeutschland

wahre Orgien des Intellektuellenhasses gefeiert. Der «feierliche
Auftakt» hierzu fand 1933 auf dem großen Platz neben der Staatsoper in Berlin
statt, wo — nach den Worten Erich Kästners — unter «den Tiraden des

psalmodierenden, gestikulierenden Teufelchens und abgefeimten Lügners
Goebbels» die Werke von zwei Dutzend deutscher Schriftsteller ins Feuer

geworfen wurden, damit ihre Namen «symbolisch für immer ausgetilgt»
würden. — Goebbels selbst schrieb in seinem «Michael»: «Der Intellekt hat
unser Volk vergiftet. Was studiere ich eigentlich? Alles und nichts. Ich
bin träge und, glaube ich, zu dumm für die Fachwissenschaften. Das

Geistige wird mir zum Überdruß. Mich ekelt jedes gedruckte Wort.» Und
einer, der den «neuen Geist» auf der Bühne vertrat, der Dramatiker Hans
Johst, schrieb in seinem «Schlageter»: «Wenn ich das Wort Kultur höre,
entsichere ich gleich meinen Browning.»

Was sich damals ereignete, ist auch heute durchaus nicht ausgeschlossen.
Als stellvertretendes Beispiel aus der jüngeren Zeit sei hier nur die
berühmte Hexenjagd des Senators McCarthy genannt. Wieweit auch der
Kennedy-Mord in dieses Kapitel gehört, wird erst eine saubere Geschichtsschreibung

zu zeigen haben, sofern eine solche überhaupt je möglich ist.

Es kann hier jedoch nicht darum gehen, das dem Intellektuellen im
Laufe der Geschichte so oft widerfahrene Unrecht zu beklagen und darob
in Resignation zu verfallen. Wir würden es uns viel zu einfach machen,
wenn wir — wiederum nach Erich Kästner — glaubten, daß «die Bösen und
Beschränkten immer die Meisten und Stärkern» seien, und daß folglich
die Guten und Gescheiten stets die Wenigsten und Schwächsten sein
müßten. — Wie ich den tatsächlichen Menschen sehe und beurteile, hängt
immer davon ab, was für ein Bild ich mir vom «wahren Menschen» mache.

255



Ist dieses Bild zu hoch, dann bleibt mir schließlich nur ein abgründiger
Weltpessimismus übrig, den ich dann zu meinem Privatvergnügen
kultivieren kann. — Was uns hier beschäftigen soll, ist die Frage, ob und wieweit
der Intellektuelle nicht selbst teilweise die Schuld an den nieendenwollenden

Menschheitskatastrophen trägt und an der Tatsache, daß er oft im Spiel
der Mächtigen dieser Welt als Geschlagener ausscheidet. Zu diesem Zweck
wollen wir aus der Vielzahl der Vorwürfe, welche der Intelligenz von seiten

der praktischen Politik und damit auch von einer breiten Öffentlichkeit
immer wieder gemacht werden, zwei besonders repräsentative herausgreifen:

Weltfremdheit und Kompromißlosigkeit
Die Politik als Inbegriff alles «Menschlich-Allzumenschlichen» läßt sich

nicht endgültig in Regeln und Systeme fassen. Den idealen Staat wird es

so lange nicht geben, als es den idealen Menschen nicht gibt, das heißt nie. —

Die Geschichte der politischen Ideen zeigt nun aber, daß in den Köpfen
der sich mit Politik beschäftigenden Geister eine Unzahl von vollkommenen
Staatsgebilden entstanden ist, die im wirklichen Geschehen keinen oder nur
geringen Niederschlag gefunden haben. Wie wenig sich solche Ideal-
Konstruktionen auf dem Papier in der Praxis verwirklichen lassen, mußte
der vielleicht größte Denker des Abendlandes, Plato, am eigenen Leibe
erfahren. In seinem «Staat» läßt er Sokrates sagen: «Wenn nicht entweder
die Philosophen Könige werden in den Staaten oder die jetzt sogenannten
Könige und Gewalthaber sich aufrichtig und gründlich mit Philosophie
befassen, gibt es kein Ende des Unheils für die Staaten.» — Der Philosoph

vermochte der Welt sein Heil nicht zu bringen, und die Tyrannen
wurden auch keine Philosophen: man redete keine gemeinsame Sprache.
Piatos Tätigkeit als Politiker war ein Mißerfolg, ehe sie begonnen hatte.
Die Weltfremdheit der platonischen Staatstheorien lag selbst für die Freunde
der Philosophie offen zutage.

Plato hat im weiteren Verlauf der Geschichte eine lange Reihe von
Leidensgenossen erhalten. Selbst Männer wie Goethe, die im gesellschaftlichpolitischen

Leben in Amt und Würde standen, äußerten sich oft enttäuscht
über die Politik. In seinem «Egmont» läßt der Dichter die Regentin zu
Machiavell sagen: «Ich weiß wohl, daß Politik selten Treu und Glauben
halten kann, daß sie Offenheit, Gutherzigkeit, Nachgiebigkeit aus unsern
Herzen ausschließt.» — Obwohl bei Goethe nicht von einer Weltferne im
Sinne eines philosophischen Sich-Einspinnens in eine abstrakte Gedankenwelt

die Rede sein kann, darf man doch in Anlehnung an ein Schiller-Wort

sagen, daß in seinem geistigen Kosmos vieles friedlich beieinander wohnte,
was in der Wirklichkeit hart aufeinanderprallte. Wir denken hier an ein
Wort Pestalozzis, der in seiner «Abendstunde eines Einsiedlers» von der

256



Pflicht des geistigen Menschen, seine Kräfte auch in den Niederungen des

menschlichen Elendes und der Armut einzusetzen, spricht. Es heißt dort:
«0 Goethe in deiner Kraft! Ist das nicht deine Pflicht? 0 Goethe in
deiner Höhe, ich sehe hinauf von meiner Tiefe, erzittere, schweige und
seufze.»

Eng verbunden mit der oft weitabgewandten Geistigkeit vieler Intellektueller

ist meistens auch eine gewisse Form von Rigorismus, das heißt ein
zu enges und kompromißloses Denken, das zwar zu in sich geschlossenen
Welt- und Gesellschaftskonzeptionen, zu logisch einwandfrei konstruierten
Denkgebäuden führt, der lebendigen menschlichen Vielfalt jedoch völlig
unangemessen ist. Dazu kommt, daß im abendländischen Denken seit Plato,
vor allem aber im Gefolge des deutschen Idealismus der Mensch viel zu
einseitig als bloßes Geistwesen ins Auge gefaßt worden ist. Was sonst noch

zum Menschen gehört, die Triebe, Begierden und Neigungen, hat man zwar
auch gesehen, aber einfach dem «Tier» im Menschen zugeschrieben, das

mit Hilfe der Vernunft zu überwinden sei. Ein bis auf die heutige Zeit
nachwirkendes Musterbeispiel für diese Art, den Menschen zu sehen, ist
Kant. Nach ihm muß der Mensch 1. diszipliniert, 2. kultiviert, 3. zivilisiert
und 4. moralisiert werden. Unter «Disziplin» versteht er in seiner
Pädagogik die Verhütung, «daß der Mensch nicht durch seine tierischen
Antriebe von seiner Bestimmung, der Menschheit, abweiche». Kant spricht
sich in seiner Erziehungslehre wesentlich konkreter aus als etwa in seiner

eigentlichen Moralphilosophie, und wir haben keinerlei Grund, ihn hier
weniger ernst zu nehmen als dort. Was wir da vor uns haben, ist im Grunde
eine glatte moralische Vergewaltigung des Menschen, eine Art menschlicher
Tierbändigerei. Selbst wenn Kant auch immer wieder betont, diese
Unterwerfung unter das Sittengesetz müsse freiwillig geschehen, so ändert das
nichts an unserer Kritik. Denn Kant weiß selbst nur zu gut, daß diese seine
Freiheit ein Phantom ist. Kant hat den Menschen für ein vernünftiges und
sittlich selbständiges Wesen gehalten, obwohl er — wie schon der Apostel
Paulus — genau wußte, daß dieses Vernunftwesen immer das tut, was es

nicht tun wollte. - Schopenhauer hat sich in seinem bissigen Spott
folgendermaßen zu diesem abstrakten Verunftwesen geäußert: «Man kann sich
des Verdachts nicht erwehren, daß Kant dabei ein wenig an die lieben
Engelein gedacht oder doch auf deren Beistand in der Überzeugung des

Lesers gezählt habe.»

Die Position des Kantischen Idealismus ist für unsere Überlegungen von
größter Wichtigkeit, weil ohne sie der unter der politischen Intelligenz so
weitverbreitete Radikalismus nicht zu verstehen ist. Der in
humanistischidealistischem Geiste erzogene Intellektuelle, welcher sich mit Politik
beschäftigt, läuft nämlich immer wieder Gefahr, sein Gesellschaftsbild auf der

257



Basis eines idealen Menschen zu konstruieren, den es gar nicht gibt und
den ernsthaft zu wünschen höchstens einem blutleeren Moralisten einfallen
kann!

Auch Marx ist dieser Gefahr nicht entgangen. Zwar hat er den
Menschen durchaus richtig in seiner Triebnatur, als macht- und besitzhungriges
Wesen erkannt, jedoch diese negativen Eigenschaften zu einseitig als durch
die unvollkommenen gesellschaftlichen Verhältnisse bedingt geglaubt. Der
Marxsche Mensch des kommunistischen Endzustandes ist keine geringere
Abstraktion als das «imaginäre Vernunftwesen» Kants, und man kann bei
tieferem Studium seiner anthropologischen Konzeption den Gedanken nicht
loswerden, daß auch hier «die lieben Engelein» noch herumspuken! Der
sich selbst nicht mehr «entfremdete» Idealmensch Marxens, dieser Mensch,
der keinerlei Gelüste mehri»z/sigt, seinen Lebensbereich auf Kosten des Nachbarn

zu erweitern und dessen «Ruhebedürfnis zum menschlichen Bedürfnis»

geworden ist, steht in viel unmittelbarerer Nachbarschaft zum
sittlichautonomen Vernunftwesen Kants, als den meisten «Materialisten» lieb ist.

Eine politische Philosophie, welche in völliger Unkenntnis menschlicher

Psychologie die ganze Triebhaftigkeit und die vom Bewußtsein weitgehend
unabhängigen, verdrängten Strebungen und Bedürfnisse des Menschen
übersieht, wird sich selbst und andern nichts als Enttäuschungen bereiten. Die
von ihr konstruierten idealen Staatswesen könnten höchstens mit Tugend-
Robotern, nicht aber mit Menschen aus Fleisch und Blut besiedelt werden!
Einige wenige unter diesen mit Blindheit geschlagenen politischen Utopisten
haben dennoch ihr «Werk» zu Ende geführt. Sie sind entweder Märtyrer
oder Scheusale geworden, indem sie versuchten, Menschen «nach ihrem
Bilde» zu schaffen. — Eine dieser Tugendbestien in der Geschichte war der
Jakobiner Maximilien de Robespierre, der als Massenschlächter den
moralischen Bürger auf dem Wege der Guillotinen-Selektion gewinnen wollte. -
Der politische Radikalismus unter Führung besessener Ganz- und
Halbintellektueller, die sich selbst stets von höchsten moralischen Ideen getragen
fühlten hat — als ultima ratio — immer mit dem schauerlichen Gedanken
des «Menschen nach Maß» gespielt; das gilt für rechts- wie für linksaußen!

Die europäische, insbesondere die deutsche Tragödie der vergangenen
fünfzig Jahre ist nur zu verstehen, wenn man die riesige Entfernung
zwischen den philosophisch-idealistischen Höhenflügen und dem, was sich auf
dem Boden der Wirklichkeit abspielte, im Auge behält. Das, was in den

Niederungen der menschlichen Individual- und Kollektivpsyche schwelte
und schließlich zur weltweiten Feuersbrunst wurde, haben nur einige wenige
Dichter und Psychiater vorausgesehen. (Vgl. dazu Jung: «Psychologie und

Religion», Zürich, 1962, S. 37.) Manche Leser werden hier Einspruch
erheben und mir entgegnen, daß unzählige klardenkende Zeitgenossen das

258



bevorstehende Unheil hätten kommen sehen. Das stimmt! Aber ihre Begründung

der katastrophalen Entwicklung ist meistens falsch: Während sie

nämlich glaubten, das ganze Debakel sei nur auf die durch die Nazi und
die Kirchen bewerkstelligte Volksverdummung, mit andern Worten auf
ungenügende «Aufklärung» zurückzuführen, wissen wir heute mit größter
Sicherheit, daß erstens die Vernunft nicht (wie Descartes und auch Kant
glaubten) «die bestverteilte Sache der Welt ist», und zweitens, daß selbst

«vernünftige» Menschen immer noch häufiger ihren Neigungen und
Gefühlen folgen als dem Intellekt.

Vom geistigen «Hochmut» der Intellektuellen
Daß «Hochmut vor dem Fall» kommt, gilt in besonderem Maße für die

politische Intelligenz, die nicht müde wird, zu verkünden, wie die Menschen
sein sollten, sich aber wenig darum kümmert, wie sie in Wirklichkeit sind.
Es ist in der Tat so etwas wie Hochmut und falsche Hochachtung vor dem

Menschen, die uns daran hindern, auch die im Dunkeln liegenden Schichten
unseres Wesens aufzusuchen und zu sehen. Diese Scheu vor einem genaueren
Hinsehen ist zwar verständlich, zumal sich einem dabei in Anbetracht der
menschlichen Verwandtschaft die eigenen Abgründe auftun könnten; für
einen geistigen Kopf ist diese Ignoranz aber unverzeihlich.

Selbst auf die Gefahr hin, sich eines ungeheuren Sakrileges schuldig zu
machen, muß hier einmal mit aller Deutlichkeit gesagt werden, daß es

solche «freischwebende Intelligenz» immer auch in der sozialistischen und
sozialdemokratischen Politik gegeben hat und noch gibt, und daß
insbesondere die Verantwortung dafür, daß es überhaupt zum nationalsozialistischen

Höllenbrand kommen konnte, nicht ausschließlich auf die «rechte
Schulter» gelegt werden kann. — Als beispielsweise Dr. Kurt Schumacher
1932 in seiner ersten großen Rede im Reichstag von den Nazi-Propagandamethoden

sagte, sie seien «erwachsen aus dem völligen Fehlen jeder geistigen
und wissenschaftlichen Fundierung der Bewegung», und dann weiterfuhr:
«Die ganze nationalsozialistische Agitation ist ein Appell an den inneren
Schweinehund im Menschen», da war er sich wohl selbst nicht ganz bewußt,
was er damit ausgesprochen hatte. Uns Heutigen aber sind diese Worte ein
Dokument, wie wir es klassischer gar nicht haben könnten.

Da ist einmal die Aussage über die fehlende Wissenschaftlichkeit des

Nationalsozialismus; sie scheint das zu bestätigen, was Goebbels von sich
selbst gesagt hat, nämlich, daß er zu dumm für die Fachwissenschaft» sei.
Trotzdem erhebt sich hier die Frage, was denn mit «Wissenschaftlichkeit»
gemeint sei. Daß die ganze sogenannte Rassenforschung und Blutmystik
mit Wissenschaft nicht das geringste zu tun hatten, darüber müssen wir uns
nicht unterhalten. Hinsichtlich der Wirtschaft wird es schon komplizierter.

259



Eine auch nur annähernde Einhelligkeit im Bereiche der Wirtschaftswissenschaften

gibt es auch heute noch nicht, nicht einmal unter westlichen Sozialisten.

Abgesehen davon, daß damals die Verhältnisse noch viel verworrener
waren, darf man doch legitimerweise fragen: Was bedeutete für die Nazi
denn schon «fehlende Wissenschaftlichkeit», wenn Industrie und Banken auf
die gleisnerischen Versprechungen Adolf Hitlers hin die Maschinen und das
Geld zur Verfügung stellten? — Eine sehr delikate Frage, um die wir aber
nicht herumkommen, ist schließlich die: Bewiesen die Nationalsozialisten
mit ihrem geradezu diabolischen «Tiefblick» für die dunklen und
unerfüllten Strebungen im Menschen allgemein und für die «schwachen Seiten»
des deutschen Menschen im besonderen denn nicht, daß sie sich — wenn
meist auch nur instinktiv — im Bereich der menschlichen Psyche besser
auskannten als manche der «wissenschaftlichen» Gegner? — Man darf dabei
wieder einmal daran erinnern, daß schließlich ein Großteil der
angesehensten deutschen (und auch einige Schweizer!) Wissenschafter, unter
ihnen sogar Philosophen, die sonst nur «von den Sachen aus» zu gehen
meinten, auf den Adolfschen Bluff hereinfielen! Es war also durchaus nicht
so, wie Kurt Schumacher glaubte, daß die Wissenschaft auf der einen und
die Pfuscher auf der andern Seite stehen würden.

An dieser Stelle ist eine wichtige Zwischenbemerkung fällig: Die
Tatsache, daß die Nazi-Propaganda all diese im Verborgenen gelegenen
Strebungen im Menschen für ihre größenwahnsinnigen Zwecke mißbraucht hat,
kann unsere Untersuchung nicht beeinflussen. Wir wollen hier lernen, nicht
predigen! Und die Psychologie ist — wie noch heute besonders manche

Theologen glauben — deswegen nicht «Teufeiswerk», weil man sie auch
mißbrauchen kann. (Abusus non tollit usum!)

Die meisten der damaligen gesinnungsstarken politischen Intellektuellen
hatten keine deutlichen Vorstellungen von dem, was da im Halb- und
Unbewußten der Massen brodelte. Sie waren der Situation in keiner Weise

gewachsen und wurden von der «Bewegung» ganz einfach überfahren. Und
was insbesondere die Sozialdemokratie anbelangt, so konnten unsere, auf
einem viel zu optimistischen Menschenbild basierenden ökonomischen
Theorien gegen die demagogisch-magischen Künste der andern so gut wie

gar nichts ausrichten. — Schließlich sei in diesem Zusammenhang noch ein
Wort über den «inneren Schweinehund im Menschen» gestattet. Bei aller
Verehrung für die sittlich hochstehende und integre Persönlichkeit Dr. Kurt
Schumachers müssen wir dazu feststellen: Solange wir im Menschen eine
Mesalliance von Geist und Schweinehund erblicken, werden wir ihn nie

richtig verstehen und damit auch nie zu einem friedlichen und sozialen
Wesen erziehen können. Diese Haltung führt nämlich unweigerlich dazu,
daß wir die Augen vor dem «Tier» verschließen und uns mit moralischen

260



Aufforderungen an den «Menschen» wenden: «Weil du sollst, mußt du auch

können!» — Wer ein Auge verschließt, sieht die Welt nur noch flächig,
nicht aber plastisch, wie sie in Wirklichkeit ist.

Intellekt gegen Intellekt

Die Einsicht in die geistigen Fehlspekulationen kann selbstverständlich

nur wiederum vom Geist aus kommen. Der Intellektuelle kann seinen
Gesichtskreis nur vom Intellekt her erweitern. Was wir heute über den
Menschen durch die Soziologie, die Philosophie und die verschiedenen Zweige
der Psychologie (Sozial-, Religions-, Sexualpsychologie u.a.) wissen, muß
Eingang in der Politik finden, wollen wir den riesigen Aufgaben der
Zukunft Herr werden. Überall am weltpolitischen Himmel brauen sich dunkle
Wolken zusammen. Phänomene wie Goldwater, Rassenhaß und Übervölkerung

werden dafür sorgen, daß wir nicht so bald zur Ruhe kommen. All
diese Probleme lassen sich nicht mehr mit ausschließlich «ökonomischen»,
beziehungsweise moralischen Schlagworten abtun. — Hunderte von
einzelnen Faktoren müssen jeweils mit wissenschaftlicher Sauberkeit untersucht
werden, um schließlich — und das ist vielleicht die schwierigste Aufgabe
der Zukunft — möglichst im Zusammenhang gesehen werden zu können.

Auch auf eidgenössischem Boden wird es uns in Zukunft nicht an
kleinen, aber auch größeren Sorgen fehlen. Um nur eine herauszugreifen:
Die im Vergleich zu den brennenden Weltproblemen lächerlich anmutende
Jurafrage dürfte wohl nicht nur von lokaler Bedeutung sein. An diesem
kleinen Beispiel zeigt es sich wieder einmal deutlich, wie wenig mit einem
«Appell an die Vernunft» auszurichten ist. Es scheinen auch in unserem
Volk allerhand Strömungen in den tieferen Schichten zu verlaufen.

Wie sehr man auch heute noch innerhalb des politischen Journalismus
auf ausgefahrenen Stumpengeleisen «rangiert», zeigen deutlich gewisse
Pressekommentare zu dieser Jurafrage. So schrieb die «Zürichsee-Zeitung»:
«Jeder Schweizer ist ehrlich empört, daß es auch bei uns so weit ist, bei

uns, die wir glauben, über Massenhysterien, Pöbelherrschaft und Gewalttaten

weit erhaben zu sein Diese Art von «Politik» darf und wird
es bei uns nicht geben...» Und bei der «Berner Tagwacht» heißt es:
Faschistische Methoden liegen nicht so weit zurück, um Abarten davon
nicht mehr als solche zu erkennen. Naiv, zu glauben, an den gestrigen
Ausschreitungen seien Halbstarke schuld. Wo die wirklich Schuldigen sitzen,
weiß jeder, der es wissen will. Die Separatisten wühlen seit Jahren .»

Es wäre ein leichtes, zu zeigen, daß schon in der «nicht so weit
zurückliegenden» Zeit auf die genau gleiche Art argumentiert worden ist: mit
«Pöbelherrschaft» auf der einen und «Faschismus» auf der andern Seite!

261



Wenn wir aus der Geschichte etwas lernen wollen, so müssen wir endlich
aufhören, alle unbequemen Ereignisse mit angestammten Lieblingsetiketten
zu versehen und sie damit aus der Welt schaffen zu wollen. — Es ist eine
auch in der schweizerischen Politik weitverbreitete Erscheinung, daß man
glaubt, den eigenen Teufel durch die Vertreibung des Beelzebuben im Nachbar

verjagen zu können: Den einen ist die «drohende Gefahr des Kommunismus»

ihr Evangelium, für die andern sind die «nazistisch-faschistischen
Verbrechen» das ceterum censeo. Selbst hat jeder natürlich eine blütenweiße
Weste. Da gibt es keine Spur von Totalitarismus und Machtmißbrauch in
der vielgepriesenen «freien Wirtschaft» und den «demokratisch-freiheitlichen»

Regierungen drüben, keine Diktaturgelüste in Partei und Gewerkschaft

hüben!

Diese oberflächliche, an der eigenen Unzulänglichkeit blind
vorbeisehende Betrachtungsweise wird uns keinen einzigen Schritt weiterführen.
Die große und kleine Politik wird in Zukunft mehr denn je darauf
angewiesen sein, daß der Politiker, welcher für sich die Bezeichnung «Intellektueller»

in Anspruch nimmt, den Phänomenen wirklich auf den Grund geht
und sie nicht mit ein paar Sprüchen aus der nationalen oder parteipolitischen

Mottenkiste abtut.

Schiller hat in seinen Xenien das Wort ausgesprochen: «Deutschland?
Aber wo liegt es? Ich weiß das Land nicht zu finden. Wo das gelehrte
beginnt, hört das politische auf.» Im übertragenen Sinne muß es für uns
Heutigen heißen: Wo das Politische ist, darf das Gelehrte nicht fehlen!

Bedeutet das nun, daß unsere Parteien in Zukunft

von Gehirntrusts regiert
werden sollen? — Wer unsere Ausführungen richtig verstanden hat, wird
wissen, daß wir genau das Gegenteil sagen wollten: Gerade deshalb, weil der
intellektuelle Politiker oft nicht die geringste Ahnung hatte, wo den
sogenannten «kleinen Mann» der Schuh drückte, welches seine Hoffnungen,
Wünsche und Bedürfnisse sind, kam es immer wieder zu so folgenschweren
Fehlrechnungen.

Die Intellektuellen in und außerhalb der Politik, die sich auf irgendeinem

Gebiet des individuellen und gesellschaftlichen Lebens betätigen,
müssen die Grundlagen zu ihren Überlegungen aus nächster Anschauung
und in engstem Kontakt mit allen Schichten des Volkes gewinnen. Wer sich

absondert, wird alsbald borniert.

Schließlich wird es auch überall da keine Spannungen zwischen dem

«praktischen Politiker» und dem «Theoretiker» mehr geben, wo jeder am
andern das zu schätzen weiß, was ihm selbst fehlt.

262


	Die Intellektuellen und die Politik

