Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 43 (1964)

Heft: 10

Artikel: Die Intellektuellen und die Politik
Autor: Wintsch, Hansueli

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-337573

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-337573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

43. JAHRGANG
OKTOBER 1964
HEFT 10

HANSUELI WINTSCH

Die Intellektuellen und die Politik

Wer das Verhilinis des geistigen Menschen im weitesten Sinne zur Poli-
tik im Ablauf der Geschichte nur einigermallen zu iiberblicken vermag,
ist versucht, von einer nie endenden «ungliicklichen Liebe» zu sprechen:
Im selben MaBe, in dem es den Intellektuellen immer wieder zur Politik
zieht, wird er auch je und je von ihr abgestoBen. — Die Haltung der
Intelligenz gegeniiber den Angelegenheiten des Staates ist gekennzeichnet
durch eine ausgesprochene Ambivalenz. Diese Zwiespaltigkeit duBlert sich
einerseits in einer riickhaltlosen Begeisterung fiir die Sache der res publica,
verbunden mit kithnen Reformplédnen und eindrucksvollen Gesellschafts-
entwiirfen; auf der andern Seite finden wir Resignation und vernichtende
Kritik. — SchlieBlich haben wir noch die unverhiltnismaBig grole Anzahl
derer, die es geradezu als eine Prestigeangelegenheit betrachten, in poli-
tischen Dingen Abstinenz zu iiben. Obwohl diese Erscheinung in engem
Zusammenhang mit der in diesen Kreisen gleichsam traditionellen schlechten
Erfahrung mit Politik stehen diirfte, kann sie bei den folgenden Betrach-
tungen nicht eigens beriicksichtigt werden.

Das Bild, welches sich fiir die Beziehungen des Politikers zum Intellek-
tuellen ergibt, ist — mutatis mutandis — etwa das gleiche. Kein grofler Staats-
mann — vom Tyrannen der Antike iiber den aufgeklarten Fiirsten der Renais-
sance bis zum Minister unserer modernen Demokratien — war und ist frei
von Bewunderung und Anerkennung fiir den «gelehrten Stand»; keiner
von ihnen kann génzlich auf den Rat und die Mitarbeit des «Theoretikers»
verzichten. Trotzdem bleibt auch von hier aus das Verhiltnis zwischen den
beiden Partnern ein gespanntes und gegenspielerisches, besonders dann,
wenn es sich dabei je um starke und ehrgeizige Personlichkeiten handelt.
Dal MiBtrauen des geistig weniger geschulten Politikers gegeniiber dem
ihm moglicherweise iiberlegenen und ihn durchschauenden Intellektuellen
und der heimliche Neid des nicht immer mit Begeisterung auf die Freuden
dieser Welt verzichtenden Denkers auf die vitale und sinnenfreudige Kraft

253



des erfolgreichen Politikers sind Phanomene, die wohl so alt sind wie die

Menschheit selbst.

Napoleon 1. versuchte, die ihn wegen seiner Machtgeliiste kritisierende
Intelligenz mit der Bezeichnung «Ideologen» lacherlich zu machen. Bismarck
konnte in seinen Reden nicht oft genug wiederholen, dall «Politik eben
keine Logik und keine Wissenschaft» sei, wie sehr sich «die Herren Pro-
fessoren das auch einbildeten». — Die Amerikaner geben ihren politischen
Intellektuellen den wenig schmeichelhaften Namen «egg-heads» (Eierkopfe:
Anspielung auf die ovale Kopfform!), und auch in der Sowjetunion zeigen
sich neuerdings Ansitze einer Polemik gegen die «Luftmenschen» und die
«freischwebende Intelligenz», nachdem im 19. und beginnenden 20. Jahr-
hundert die damalige «Intelligentsia» als Avantgarde der Revolution nicht
genug gepriesen werden konnte. (Vgl. René Konig: Soziologie, Fischer,
Frankfurt, 1958, S. 141 {f.)

In diesem Zusammenhang muf} auch darauf hingewiesen werden, wie
ganz allgemein die Geschichte der Revolutionen aufs engste mit der Tatig-
keit der politischen Intelligenz verkniipft ist. Das bedeutet aber, daf} fiir
die im Staate fithrenden Schichten die Intellektuellen zu allen Zeiten auBer
niitzlichen auch gefahrliche Leute waren. Es wire eine Aufgabe der Cha-
rakterologie, zu zeigen, dal} die vom Standort der jeweiligen Machthaber
aus gesehenen «Verridter» meistens zu den geistigen Menschen gezdhlt wer-
den kénnen. Darin diirfte ein weiterer Grund fiir den héufigen Argwohn
des Politikers gegeniiber dem Intellektuellen liegen. Schon rein &uBerlich
ist jenem ein ovaler, durchgeistigter Kopf nicht ganz geheuer; er sieht lieber
die etwas phlegmatischen Leute, solche, die geistig nicht standig auf Draht
sind, in seiner Nahe. Schon Julius Cdsar soll gesagt haben: «LaBt dicke
Minner um mich sein, mit Glatzen, die nachts gut schlafen!»

Aus der selben Wurzel stammt vermutlich der in westlichen Léandern
so besonders beliebte und allzeit zuhandene Begriff des Linksintellektuellen,
womit immer wieder besonders lastige Kritiker erfolgreich diskreditiert
werden. Ein Mann wie Joseph A. Schumpeter sah in ihnen sogar die «Toten-
oriber», zugleich aber auch die Schmarotzer und NutznieBer des Kapi-
talismus. Er wirft ihnen «das Fehlen einer direkten Verantwortlichkeit fiir
praktische Dinge» vor und aullerdem «das Fehlen von Kenntnissen aus erster
Hand» (zit. Konig). — Manche gehen hier sogar noch weiter, und was ein
«senkrechter Patriot» ist, der verbindet «linksintellektuell» automatisch mit
Subversion und Landesverrat, obwohl sich hinter diesem sogenannten Links-
intellektuellen in den allermeisten Féllen nichts anderes als ein aus den
konventionellen Banden ausgebrochener «zorniger junger Mann» mit mehr
oder weniger neuen Ideen verbirgt, der Marx nur aus der Sonntagsschule

254



kennt! — Wenn unsere eidgenossischen Angsthasen und Berufsmiitrauischen
etwas mehr von der Psychologie des in geistiger Garung begriffenen jungen
Menschen verstiinden, wiirden sie nicht immer gleich Zeter und Mordio
schreien, wenn sie aus deren Mund das Wort Kommunismus héren. Und
wenn sie ihren vielgerithmten klaren Blick einmal unbefangen nach Osten
richten wiirden, so konnten sie sehen, wie man dort den genau gleichen
Typus des rebellischen jungen Menschen als «Revanchisten» usw. unter
Kuratel stellt. Es scheint jedoch, dall man oft gar keinen Wert darauf legt,
diese Parallelen zu sehen, ja, dall man sie sogar fiirchtet; denn sonst konnte
man vielleicht zur Erkenntnis gezwungen werden, dall fiir manche der so
hoch gepriesenen geistigen und freiheitlichen Werte der Scheck schon langst
nicht mehr gedeckt ist.

Das Verhiltnis von Politik und Intelligenz kann dann zu einer Tragddie
fithren, wenn eine bereits etablierte despotische Macht mit Gewalt jeden
Ansatz zur Kritik im Keime erstickt. So wurden damals in Hitlerdeutsch-
land wahre Orgien des Intellektuellenhasses gefeiert. Der «feierliche Auf-
takt» hierzu fand 1933 auf dem groflen Platz neben der Staatsoper in Berlin
statt, wo — nach den Worten Erich Kastners — unter «den Tiraden des
psalmodierenden, gestikulierenden Teufelchens und abgefeimten Liigners
Goebbels» die Werke von zwei Dutzend deutscher Schriftsteller ins Feuer
geworfen wurden, damit ihre Namen «symbolisch fiir immer ausgetilgt»
wiirden. — Goebbels selbst schrieb in seinem «Michael»: «Der Intellekt hat
unser Volk vergiftet... Was studiere ich eigentlich? Alles und nichts. Ich
bin trdge und, glaube ich, zu dumm fiir die Fachwissenschaften... Das
Geistige wird mir zum UberdruB3. Mich ekelt jedes gedruckte Wort.» Und
einer, der den «neuen Geist» auf der Bithne vertrat, der Dramatiker Hans
Johst, schrieb in seinem «Schlageter»: «Wenn ich das Wort Kultur hore,
entsichere ich gleich meinen Browning.»

Was sich damals ereignete, ist auch heute durchaus nicht ausgeschlossen.
Als stellvertretendes Beispiel aus der jungeren Zeit sei hier nur die be-
riihmte Hexenjagd des Senators McCarthy genannt. Wieweit auch der
Kennedy-Mord in dieses Kapitel gehort, wird erst eine saubere Geschichts-
schreibung zu zeigen haben, sofern eine solche iiberhaupt je moglich ist.

Es kann hier jedoch nicht darum gehen, das dem Intellektuellen im
Laufe der Geschichte so oft widerfahrene Unrecht zu beklagen und darob
in Resignation zu verfallen. Wir wiirden es uns viel zu einfach machen,
wenn wir — wiederum nach Erich Kastner — glaubten, dal «die Bosen und
Beschriankten immer die Meisten und Stirkern» seien, und daB folglich
die Guten und Gescheiten stets die Wenigsten und Schwichsten sein
miilten. — Wie ich den tatsidchlichen Menschen sehe und beurteile, hingt
immer davon ab, was fiir ein Bild ich mir vom «wahren Menschen» mache.

255



Ist dieses Bild zu hoch, dann bleibt mir schlieflich nur ein abgriindiger
Weltpessimismus iibrig, den ich dann zu meinem Privatvergniigen kulti-
vieren kann. — Was uns hier beschiftigen soll, ist die Frage, ob und wieweit
der Intellektuelle nicht selbst teilweise die Schuld an den nieendenwollenden
Menschheitskatastrophen tragt und an der Tatsache, dall er oft im Spiel
der Michtigen dieser Welt als Geschlagener ausscheidet. Zu diesem Zweck
wollen wir aus der Vielzahl der Vorwiirfe, welche der Intelligenz von seiten
der praktischen Politik und damit auch von einer breiten Offentlichkeit
immer wieder gemacht werden, zwei besonders reprisentative herausgreifen:

Weltfremdheit und KompromiBllosigkeit

Die Politik als Inbegriff alles «Menschlich-Allzumenschlichen» 148t sich
nicht endgiiltig in Regeln und Systeme fassen. Den idealen Staat wird es
so lange nicht geben, als es den idealen Menschen nicht gibt, das hei3t nie. —
Die Geschichte der politischen Ideen zeigt nun aber, daBl in den Kopfen
der sich mit Politik beschaftigenden Geister eine Unzahl von vollkommenen
Staatsgebilden entstanden ist, die im wirklichen Geschehen keinen oder nur
geringen Niederschlag gefunden haben. Wie wenig sich solche Ideal-
Konstruktionen auf dem Papier in der Praxis verwirklichen lassen, muf3te
der vielleicht gréBte Denker des Abendlandes, Plato, am eigenen Leibe
erfahren. In seinem «Staai» 146t er Sokrates sagen: «Wenn nicht entweder
die Philosophen Kinige werden in den Staaten oder die jetzt sogenannten
Kénige und Gewalthaber sich aufrichtig und griindlich mit Philosophie
befassen, ... gibt es kein Ende des Unheils fiir die Staaten.» — Der Philo-
soph vermochte der Welt sein Heil nicht zu bringen, und die Tyrannen
wurden auch keine Philosophen: man redete keine gemeinsame Sprache.
Platos Tatigkeit als Politiker war ein Millerfolg, ehe sie begonnen hatte.
Die Weltfremdheit der platonischen Staatstheorien lag selbst fiir die Freunde
der Philosophie offen zutage.

Plato hat im weiteren Verlauf der Geschichte eine lange Reihe von
Leidensgenossen erhalten. Selbst Manner wie Goethe, die im gesellschaftlich-
politischen Leben in Amt und Wiirde standen, dullerten sich oft enttduscht
iiber die Politik. In seinem «Egmont» 1it der Dichter die Regentin zu
Machiavell sagen: «Ich weil wohl, dall Politik selten Treu und Glauben
halten kann, dall sie Offenheit, Gutherzigkeit, Nachgiebigkeit aus unsern
Herzen ausschlieft.» — Obwohl bei Goethe nicht von einer Weltferne im
Sinne eines philosophischen Sich-Einspinnens in eine abstrakte Gedanken-
welt die Rede sein kann, darf man doch in Anlehnung an ein Schiller-Wort
sagen, dafl in seinem geistigen Kosmos vieles friedlich beieinander wohnte,
was in der Wirklichkeit hart aufeinanderprallte. Wir denken hier an ein
Wort Pestalozzis, der in seiner «Abendstunde eines Einsiedlers» von der

256



Pflicht des geistigen Menschen, seine Krifte auch in den Niederungen des
menschlichen Elendes und der Armut einzusetzen, spricht. Es heilt dort:
«0 Goethe in deiner Kraft! Ist das nicht deine Pflicht? ... O Goethe in
deiner Hohe, ich sehe hinauf von meiner Tiefe, erzittere, schweige und
seufze.»

Eng verbunden mit der oft weltabgewandten Geistigkeit vieler Intellek-
tueller ist meistens auch eine gewisse Form von Rigorismus, das heiflt ein
zu enges und kompromiBloses Denken, das zwar zu in sich geschlossenen
Welt- und Gesellschaftskonzeptionen, zu logisch einwandirei konstruierten
Denkgebduden fihrt, der lebendigen menschlichen Vielfalt jedoch vollig
unangemessen ist. Dazu kommt, dal im abendliandischen Denken seit Plato,
vor allem aber im Gefolge des deutschen Idealismus der Mensch viel zu
einseitig als blofes Geistwesen ins Auge gefalit worden ist. Was sonst noch
zum Menschen gehort, die Triebe, Begierden und Neigungen, hat man zwar
auch gesehen, aber einfach dem «Tier» im Menschen zugeschrieben, das
mit Hilfe der Vernunft zu iiberwinden sei. Ein bis auf die heutige Zeit
nachwirkendes Musterbeispiel fiur diese Art, den Menschen zu sehen, ist
Kant. Nach ihm mull der Mensch 1. diszipliniert, 2. kultiviert, 3. zivilisiert
und 4. moralisiert werden. Unter «Disziplin» versteht er in seiner Pad-
agogik die Verhiitung, «dall der Mensch nicht durch seine tierischen An-
tricbe von seiner Bestimmung, der Menschheit, abweiche». Kant spricht
sich in seiner Erziehungslehre wesentlich konkreter aus als etwa in seiner
eigentlichen Moralphilosophie, und wir haben keinerlei Grund, ihn hier
weniger ernst zu nehmen als dort. Was wir da vor uns haben, ist im Grunde
eine glatie moralische Vergewaltigung des Menschen, eine Art menschlicher
Tierbdndigerei. Selbst wenn Kant auch immer wieder betont, diese Unter-
werfung unter das Sittengesetz miisse freiwillig geschehen, so dndert das
nichts an unserer Kritik. Denn Kant weil3 selbst nur zu gut, dal diese seine
Freiheit ein Phantom ist. Kant hat den Menschen fiir ein verniinftiges und
sittlich selbstandiges Wesen gehalten, obwohl er — wie schon der Apostel
Paulus — genau wulite, dall dieses Vernunftwesen immer das tut, was es
nicht tun wollte. — Schopenhauer hat sich in seinem bissigen Spott folgen-
dermallen zu diesem abstrakten Verunftwesen gedulert: «Man kann sich
des Verdachts nicht erwehren, dall Kant dabei ein wenig an die lieben
Engelein gedacht oder doch auf deren Beistand in der Uberzeugung des
Lesers gezahlt habe.»

Die Position des Kantischen Idealismus ist fiir unsere Uberlegungen von
groBter Wichtigkeit, weil ohne sie der unter der politischen Intelligenz so
weitverbreitete Radikalismus nicht zu verstehen ist. Der in humanistisch-
idealistischem Geiste erzogene Intellektuelle, welcher sich mit Politik be-
schiftigt, lauft ndmlich immer wieder Gefahr, sein Gesellschaftsbild auf der

257



Basis eines idealen Menschen zu konstruieren, den es gar nicht gibt und
den ernsthaft zu wiinschen hochstens einem blutleeren Moralisten einfallen
kann!

Auch Marx ist dieser Gefahr nicht entgangen. Zwar hat er den Men-
schen durchaus richtig in seiner Triebnatur, als macht- und besitzhungriges
Wesen erkannt, jedoch diese negativen Eigenschaften zu einseitig als durch
die unvollkommenen gesellschaftlichen Verhiltnisse bedingt geglaubt. Der
Marxsche Mensch des kommunistischen Endzustandes ist keine geringere
Abstraktion als das «imagindre Vernunftwesen» Kants, und man kann bei
tieferem Studium seiner anthropologischen Konzeption den Gedanken nicht
loswerden, dali auch hier «die lieben kngelein» noch herumspuken! Der
sich selbst nicht mehr «entfremdete» Idealmensch Marxens, dieser Mensch,
der keinerlei Geliiste mehr zeigt, seinen Lebensbereich auf Kosten des Nach-
barn zu erweitern und dessen «Ruhebediirfnis zum menschlichen Bediirfnis»
geworden ist, steht in viel unmittelbarerer Nachbarschaft zum sittlich-
autonomen Vernunfiwesen Kants, als den meisten «Materialisten» lieb ist.

Eine politische Philosophie, welche in vélliger Unkenntnis menschlicher
Psychologie die ganze Triebhaftigkeit und die vom Bewultsein weitgehend
unabhiingigen, verdringten Strebungen und Bediirfnisse des Menschen iiber-
sieht, wird sich selbst und andern nichts als Enttduschungen bereiten. Die
von ihr konstruierten idealen Staatswesen konnten hochstens mit Tugend-
Robotern, nicht aber mit Menschen aus Fleisch und Blut besiedelt werden!
Einige wenige unter diesen mit Blindheit geschlagenen politischen Utopisten
haben dennoch ihr «Werk» zu Ende gefiihrt. Sie sind entweder Martyrer
oder Scheusale geworden, indem sie versuchten, Menschen «nach ihrem
Bilde» zu schaffen. — Eine dieser Tugendbestien in der Geschichte war der
Jakobiner Maximilien de Robespierre, der als Massenschlachter den mora-
lischen Biirger auf dem Wege der Guillotinen-Selektion gewinnen wollte. —
Der politische Radikalismus unter Fithrung besessener Ganz- und Halb-
intellektueller, die sich selbst stets von héchsten moralischen Ideen getragen
fiihlten hat — als ultima ratio — immer mit dem schauerlichen Gedanken
des «Menschen nach Mall» gespielt; das gilt fiir rechts- wie fiir linksauf3en!

Die europiische, insbesondere die deutsche Tragédie der vergangenen
finfzig Jahre ist nur zu verstehen, wenn man die riesige Entfernung zwi-
schen den philosophisch-idealistischen Hohenfliigen und dem, was sich auf
dem Boden der Wirklichkeit abspielte, im Auge behilt. Das, was in den
Niederungen der menschlichen Individual- und Kollektivpsyche schwelte
und schlieBlich zur weltweiten Feuersbrunst wurde, haben nur einige wenige
Dichter und Psychiater vorausgesehen. (Vgl. dazu Jung: «Psychologie und
Religion», Zirich, 1962, S. 37.) Manche Leser werden hier Einspruch er-
heben und mir entgegnen, dall unzihlige klardenkende Zeitgenossen das

258



bevorstehende Unheil hitten kommen sehen. Das stimmt! Aber ihre Begriin-
dung der katastrophalen Entwicklung ist meistens falsch: Wihrend sie
nimlich glaubten, das ganze Debakel sei nur auf die durch die Nazi und
die Kirchen bewerkstelligte Volksverdummung, mit andern Worten auf
ungeniigende «Aufkldrung» zurilickzufiihren, wissen wir heute mit groBter
Sicherheit, daBB erstens die Vernunft nicht (wie Descartes und auch Kant
glaubten) «die bestverteilte Sache der Welt ist», und zweitens, dal} selbst
«verniinftige» Menschen immer noch hdufiger ihren Neigungen und Ge-
fithlen folgen als dem Intellekt.

Vom geistigen «Hochmut» der Intellektuellen

Dall «Hochmut vor dem Fall» kommt, gilt in besonderem Malle fiir die
politische Intelligenz, die nicht miide wird, zu verkiinden, wie die Menschen
sein sollten, sich aber wenig darum kiimmert, wie sie in Wirklichkeit sind.
Es ist in der Tat so etwas wie Hochmut und falsche Hochachtung vor dem
Menschen, die uns daran hindern, auch die im Dunkeln liegenden Schichten
unseres Wesens aufzusuchen und zu sehen. Diese Scheu vor einem genaueren
Hinsehen ist zwar verstandlich, zumal sich einem dabei in Anbetracht der
menschlichen Verwandtschaft die eigenen Abgriinde auftun konnten; fir
einen geistigen Kopf ist diese Ignoranz aber unverzeihlich.

Selbst auf die Gefahr hin, sich eines ungeheuren Sakrileges schuldig zu
machen, mull hier einmal mit aller Deutlichkeit gesagt werden, dal} es
solche «freischwebende Intelligenz» immer auch in der sozialistischen und
sozialdemokratischen Politik gegeben hat und noch gibt, und dal} ins-
besondere die Verantwortung dafiir, dall es iiberhaupt zum nationalsozia-
listischen Hollenbrand kommen konnte, nicht ausschlieBlich auf die «rechte
Schulter» gelegt werden kann. — Als beispielsweise Dr. Kurt Schumacher
1932 in seiner ersten groBlen Rede im Reichstag von den Nazi-Propaganda-
methoden sagte, sie seien «erwachsen aus dem voélligen Fehlen jeder geistigen
und wissenschaftlichen Fundierung der Bewegung», und dann weiterfuhr:
«Die ganze nationalsozialistische Agitation ist ein Appell an den inneren
Schweinehund im Menschen», da war er sich wohl selbst nicht ganz bewuft,
was er damit ausgesprochen hatte. Uns Heutigen aber sind diese Worte ein
Dokument, wie wir es klassischer gar nicht haben kénnten.

Da ist einmal die Aussage tiber die fehlende Wissenschaftlichkeit des
Nationalsozialismus; sie scheint das zu bestitigen, was Goebbels von sich
selbst gesagt hat, ndmlich, dafl er zu dumm fiir die Fachwissenschaft» sei.
Trotzdem erhebt sich hier die Frage, was denn mit «Wissenschaftlichkeit»
gemeint sei. Dal} die ganze sogenannte Rassenforschung und Blutmystik
mit Wissenschaft nicht das geringste zu tun hatten, dariiber miissen wir uns
nicht unterhalten. Hinsichtlich der Wirtschaft wird es schon komplizierter.

259



Eine auch nur annidhernde Einhelligkeit im Bereiche der Wirtschaftswissen-
schaften gibt es auch heute noch nicht, nicht einmal unter westlichen Sozia-
listen. Abgesehen davon, dall damals die Verhiltnisse noch viel verworrener
waren, darf man doch legitimerweise fragen: Was bedeutete fiir die Nazi
denn schon «fehlende Wissenschaftlichkeit», wenn Industrie und Banken auf
die gleisnerischen Versprechungen Adolf Hitlers hin die Maschinen und das
Geld zur Verfiigung stellten? — Eine sehr delikate Frage, um die wir aber
nicht herumkommen, ist schlieBlich die: Bewiesen die Nationalsozialisten
mit ihrem geradezu diabolischen «Tiefblick» fiir die dunklen und un-
erfullten Strebungen im Menschen allgemein und fiir die «schwachen Seiten»
des deutschen Menschen im besonderen denn nicht, dafl sie sich — wenn
meist auch nur instinktiv — im Bereich der menschlichen Psyche besser
auskannten als manche der «wissenschaftlichen» Gegner? — Man darf dabei
wieder einmal daran erinnern, dall schlieflich ein Grofteil der an-
gesehensten deutschen (und auch einige Schweizer!) Wissenschafter, unter
ihnen sogar Philosophen, die sonst nur «von den Sachen aus» zu gehen
meinten, auf den Adolfschen Bluff hereinfielen! Es war also durchaus nicht
so, wie Kurt Schumacher glaubte, dall die Wissenschaft auf der einen und
die Pfuscher auf der andern Seite stehen wiirden.

An dieser Stelle ist eine wichtige Zwischenbemerkung fillig: Die Tat-
sache, dal die Nazi-Propaganda all diese im Verborgenen gelegenen Stre-
bungen im Menschen fiir ihre groBenwahnsinnigen Zwecke milbraucht hat,
kann unsere Untersuchung nicht beeinflussen. Wir wollen hier lernen, nicht
predigen! Und die Psychologie ist — wie noch heute besonders manche
Theologen glauben — deswegen nicht «Teufelswerk», weil man sie auch
mifBBbrauchen kann. (Abusus non tollit usum!)

Die meisten der damaligen gesinnungsstarken politischen Intellektuellen
hatten keine deutlichen Vorstellungen von dem, was da im Halb- und Un-
bewullten der Massen brodelte. Sie waren der Situation in keiner Weise
gewachsen und wurden von der «Bewegung» ganz einfach iiberfahren. Und
was insbesondere die Sozialdemokratie anbelangt, so konnten unsere, auf
einem viel zu optimistischen Menschenbild basierenden 6konomischen
Theorien gegen die demagogisch-magischen Kiinste der andern so gut wie
car nichts ausrichten. — SchlieBlich sei in diesem Zusammenhang noch ein
Wort iiber den «inneren Schweinehund im Menschen» gestattet. Bei aller
Verehrung fiir die sittlich hochstehende und integre Personlichkeit Dr. Kurt
Schumachers miissen wir dazu feststellen: Solange wir im Menschen eine
Mesalliance von Geist und Schweinehund erblicken, werden wir ihn nie
richtig verstehen und damit auch nie zu einem friedlichen und sozialen
Wesen erziehen konnen. Diese Haltung fithrt namlich unweigerlich dazu,
dall wir die Augen vor dem «Tier» verschlieBen und uns mit moralischen

260



Aufforderungen an den «Menschen» wenden: «Weil du sollst, muBt du auch
konnen!»> — Wer ein Auge verschliet, sieht die Welt nur noch flachig,
nicht aber plastisch, wie sie in Wirklichkeit ist.

Intellekt gegen Intellekt

Die Einsicht in die geistigen Fehlspekulationen kann selbstverstidndlich
nur wiederum vom Geist aus kommen. Der Intellektuelle kann seinen Ge-
sichtskreis nur vom Intellekt her erweitern. Was wir heute iiber den Men-
schen durch die Soziologie, die Philosophie und die verschiedenen Zweige
der Psychologie (Sozial-, Religions-, Sexualpsychologie u. a.) wissen, mul}
Eingang in der Politik finden, wollen wir den riesigen Aufgaben der Zu-
kunft Herr werden. Uberall am weltpolitischen Himmel brauen sich dunkle
Wolken zusammen. Phinomene wie Goldwater, Rassenhall und Ubervoélke-
rung werden dafiir sorgen, dafl wir nicht so bald zur Ruhe kommen. All
diese Probleme lassen sich nicht mehr mit ausschlieBlich «6konomischen»,
beziehungsweise moralischen Schlagworten abtun. — Hunderte von ein-
zelnen Faktoren miissen jeweils mit wissenschaftlicher Sauberkeit untersucht
werden, um schliellich — und das ist vielleicht die schwierigste Aufgabe
der Zukunft — moglichst im Zusammenhang gesehen werden zu konnen.

Auch auf eidgenossischem Boden wird es uns in Zukunft nicht an
kleinen, aber auch groleren Sorgen fehlen. Um nur eine herauszugreifen:
Die im Vergleich zu den brennenden Weltproblemen lidcherlich anmutende
Jurafrage diirfte wohl nicht nur von lokaler Bedeutung sein. An diesem
kleinen Beispiel zeigt es sich wieder einmal deutlich, wie wenig mit einem
«Appell an die Vernunft> auszurichten ist. Es scheinen auch in unserem
Volk allerhand Stromungen in den tieferen Schichten zu verlaufen.

Wie sehr man auch heute noch innerhalb des politischen Journalismus
auf ausgefahrenen Stumpengeleisen «rangiert», zeigen deutlich gewisse
Pressekommentare zu dieser Jurafrage. So schrieb die «Zirichsee-Zeitung» :
«Jeder Schweizer ist ehrlich emport, dall es auch bei uns so weit ist, bei
uns, die wir glauben, iber Massenhysterien, Pobelherrschaft und Gewalt-
taten weit erhaben (!) zu sein ... Diese Art von «Politik» darf und wird
es bei uns nicht geben...» Und bei der «Berner Tagwacht» heiflt es:
Faschistische Methoden liegen nicht so weit zuriick, um Abarten davon
nicht mehr als solche zu erkennen. Naiv, zu glauben, an den gestrigen
Ausschreitungen seien Halbstarke schuld. Wo die wirklich Schuldigen sitzen,
weild jeder, der es wissen will. Die Separatisten wiihlen seit Jahren. . .»

Es wire ein leichtes, zu zeigen, dafl schon in der «nicht so weit zuriick-
liegenden» Zeit auf die genau gleiche Art argumentiert worden ist: mit
«Pébelherrschaft> auf der einen und «Faschismus» auf der andern Seite!

261



Wenn wir aus der Geschichte etwas lernen wollen, so missen wir endlich
aufhéren, alle unbequemen Ereignisse mit angestammten Lieblingsetiketten
zu versehen und sie damit aus der Welt schaffen zu wollen. — Es ist eine
auch in der schweizerischen Politik weitverbreitete Erscheinung, dal man
glaubt, den eigenen Teufel durch die Vertreibung des Beelzebuben im Nach-
bar verjagen zu konnen: Den einen ist die «drohende Gefahr des Kommu-
nismus» ihr Evangelium, fiir die andern sind die «nazistisch-faschistischen
Verbrechen» das ceterum censeo. Selbst hat jeder natiirlich eine bliitenweille
Weste. Da gibt es keine Spur von Totalitarismus und MachtmiBBbrauch in
der vielgepriesenen «freien Wirtschaft» und den «demokratisch-freiheit-

lichen» Regierungen driiben, keine Diktaturgeliiste in Partei und Gewerk-
schaft hiiben!

Diese oberflachliche, an der eigenen Unzuldnglichkeit blind vorbei-
sehende Betrachtungsweise wird uns keinen einzigen Schritt weiterfithren.
Die groBe und kleine Politik wird in Zukunft mehr denn je darauf an-
gewiesen sein, dal} der Politiker, welcher fiir sich die Bezeichnung «Intellek-
tueller» in Anspruch nimmt, den Phénomenen wirklich auf den Grund geht
und sie nicht mit ein paar Spriichen aus der nationalen oder parteipoliti-
schen Mottenkiste abtut.

Schiller hat in seinen Xenien das Wort ausgesprochen: «Deutschland?
Aber wo liegt es? Ich weill das Land nicht zu finden. Wo das gelehrte
beginnt, hort das politische auf.» Im ibertragenen Sinne mul} es fiir uns
Heutigen heillen: Wo das Politische ist, darf das Gelehrte nicht fehlen!

Bedeutet das nun, dall unsere Parteien in Zukunft

von Gehirntrusts regiert

werden sollen? — Wer unsere Ausfihrungen richtig verstanden hat, wird
wissen, dal3 wir genau das Gegenteil sagen wollten: Gerade deshalb, weil der
intellektuelle Politiker oft nicht die geringste Ahnung hatte, wo den soge-
nannten «kleinen Mann» der Schuh driickte, welches seine Hoffnungen,
Wiinsche und Bediirfnisse sind, kam es immer wieder zu so folgenschweren
Fehlrechnungen.

Die Intellektuellen in und auBlerhalb der Politik, die sich auf irgend-
einem Gebiet des individuellen und gesellschaftlichen Lebens betatigen,
miissen die Grundlagen zu ihren Uberlegungen aus nichster Anschauung
und in engstem Kontakt mit allen Schichten des Volkes gewinnen. Wer sich
absondert, wird alsbald borniert.

SchlieBlich wird es auch iiberall da keine Spannungen zwischen dem
«praktischen Politiker» und dem «Theoretiker» mehr geben, wo jeder am
andern das zu schitzen weil, was ihm selbst fehlt.

262



	Die Intellektuellen und die Politik

