
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 42 (1963)

Heft: 12

Artikel: Albert Camus

Autor: Schelker, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARKUS SCHELKER

Albert Camus

«Welches auch immer unsere persönlichen Unzulänglichkeiten sein

mögen, der Adel unseres Berufes wird stets in zwei schwer zu haltenden
Verpflichtungen wurzeln: der Weigerung, wider besseres Wissen zu lügen, und
dem Widerstand gegen die Unterdrückung.»

Diese Worte entstammen der Rede, die Camus in Stockholm hielt, als ihm
im Jahre 1957 der Literatur-Nobelpreis überreicht wurde. Camus hat die
beiden Grundverpflichtungen des Dichterberufes sehr ernst genommen und
sich stets von der Weigerung, wider besseres Wissen zu lügen, und vom
Widerstand gegen die Unterdrückung leiten lassen.

Am 7. November 1913 erblickte Albert Camus in Algerien das Licht der
Welt. Seine Mutter — der Vater war 1914 in der Marne-Schlacht gefallen —

verdiente den Lebensunterhalt für sich und ihre Kinder durch Putzarbeiten
in den Häusern bessergestellter Mitbürger. In einer winzigen Wohnung in
Beicourt, einem ärmlichen Viertel Algiers, verbrachte der kleine Albert seine

Jugendjahre. Nach der Elementarschule besuchte er auf Drängen seines Pri-
marlehrers als Stipendiat das Gymnasium von Algier. 1930 bestand er mühelos

die Matur. Als Philosophiestudent beschäftigte er sich mit Augustin,
Plotin, Kierkegaard, Pascal und Dostojewskij. Vom Staatsexamen wurde er
aus gesundheitlichen Gründen — er litt an Tuberkulose — ausgeschlossen.
1934 liierte sich Camus — zum einzigenmal in seinem Leben — mit einer

politischen Partei. Er trat der KP bei, doch löste er sich kaum ein Jahr später

wieder von dieser Verbindung, weil er als glühender Verfechter der

Gleichberechtigung der Muselmanen nicht plötzlich aus parteitaktischen
Gründen diese Rechte verleugnen wollte.

1938 wurde Camus Mitarbeiter an der von Pascal Pia frisch ins Leben

gerufenen Zeitung «Alger Republicain». Camus bereiste das ganze Land
und schilderte mit schonungsloser Offenheit das trostlose Leben weiter Teile
der muselmanischen Bevölkerung. Getrieben von einem tiefen Gerechtigkeitsgefühl

konnte er nicht einfach zusehen, wie die weißen Siedler die Araber als
Menschen zweiter Klasse behandelten. Wie wir uns leicht vorstellen können,
erwarb sich Camus durch seine Tatsachenberichte nicht eben die besondere
Freundschaft des offiziellen Algier. Der Kampf des «Alger Republicain» um
die Gleichberechtigung der Muselmanen war ein Kampf gegen die
Windmühlen der Ignoranz und der politischen Verblendung. Camus und seine
Freunde erkannten schon vor 25 Jahren, daß der Friede auf die Dauer nur
garantiert werden kann, wenn alle Bevölkerungsgruppen eines Landes als

gleichberechtigt anerkannt werden. Doch man hörte nicht auf sie.

322



Früh erwachte in Camus jenes Interesse für das Theater, das ihn als

Dichter stets beseelte. 1935 gründete er eine eigene Theatergruppe. Camus

wirkte nicht nur als Regisseur und Dramaturg, sondern auch als Schauspieler,

Bühnenarbeiter und Organisator. Die Leistungen dieser Gruppe gipfelten
in der Aufführung einer Theaterfassung von Dostojewskijs Meisterwerk «Die

Brüder Karamasoff». Im gleichen Jahr schrieb Camus seine ersten Essays,
die 1937 in Algier unter dem Titel «L'Envers et L'Endroit» («Licht und
Schatten») erschienen. Sie wurden von Charlot herausgegeben, einem
Buchhändler und Verleger, der die geistige und finanzielle Seele einer kleinen
Gruppe von Schriftstellern war, der außer Albert Camus auch Grenier, Fre-
minville und Audosio angehörten.

In «L'Envers et L'Endroit» zeichneten sich bereits jene Gedanken ab, die

erst später in Camus' Werk in ihrer ganzen Tragweite sichtbar werden sollten.

Aus dem an Umfang schmalen, an Gehalt jedoch unendlich reichen Erstling

wollen wir zwei Stellen herausgreifen, die man wohl als geistige Grundpfeiler

von Camus' Denken und Schreiben ansehen darf.

«Der wahre Mut besteht darin, die Augen weder vor dem Licht noch vor
dem Tod zu verschließen.» Die Dialektik von Licht und Tod, den beiden
Extremen des Seins, die aus diesem Satz spricht, ist das Objekt jeder
Existentialphilosophie, ob sie nun gottfremde Züge trägt, wie dies im Werk von
Camus der Fall ist, oder — wie etwa bei Heidegger — in eine von christlichen
Begriffen geprägte Ordnung mündet.

«Es gibt keine Liebe zum Leben ohne Verzweiflung am Leben.» — In
welch eigenartigem Kontrast steht diese Stelle zu jenem bekannten Wort
St. Exuperys im «Pilote de Guerre» («Flug nach Arras»): «Niemand kann
sich gleichzeitig verantwortlich und verzweifelt fühlen.» Camus verzweifelt
am Leben, das keinem erkennbaren Sinn zustrebt, doch gleichzeitig steht er
im Banne einer verzehrenden Liebe zum Leben. Deshalb schlägt seine
Verzweiflung nicht um in Resignation, sondern ihr entspringt jene tiefe
Verantwortlichkeit für das Leben, die Camus auszeichnet. Aus der Verzweiflung
schöpft Camus den Mut zur humanen Tat. Was sich bei St. Exupery gegenseitig

ausschließt, wird bei Camus zu einer philosophischen Einheit. Als der
Krieg ausbrach, wurde der «Alger Republicain» sofort einer scharfen Zensur
unterstellt Im Frühjahr 1940 — kurz nach seiner Hochzeit mit Francine
Faure — erhielt Camus den Ausweisungsbefehl. Durch Vermittlung von Pascal

Pia wurde Camus bei «France-Soir» als Reporter eingestellt. In Paris
erlebte er die eigenartigen Monate der Drole de Guerre. Damals verfaßte
Camus seinen ersten Roman, «L'Etranger» («Der Fremde»). Das Buch
erschien 1942, zur Sumpfblütenzeit der Vichy-Regierung — und machte Camus
mit einem Schlag zu einem berühmten Autor. «L'Etranger» ist die Geschichte
eines Mannes namens Meursault, eines Menschen, dem Passivität und Des-

323



interesse gegenüber seiner Welt in höchstem Maße eigen sind. Meursault
begeht einen Mord, ohne daß er es eigentlich tun will. Seine Gleichgültigkeit
stürzt ihn ins Unglück. Er wird sich dessen bewußt, freilich ohne sich darob
aufzuregen. Vor Gericht unternimmt er überhaupt keinen Versuch, sich zu
rechtfertigen. Er schaut zu, wie über ihn gerichtet wird, wie man sein Todesurteil

fällt Die ganze Geschichte spielt sich im Rahmen einer bürokratischen
Schicksalsmaschinerie ab, die an Kafka erinnert. Der Roman schließt mit
dem recht herostratisch anmutenden Bekenntnis Meursaults: «Damit alles in
Erfüllung ging, damit ich mich weniger einsam fühlte, konnte ich nur noch

hoffen, daß am Tag meiner Hinrichtung viele Zuschauer erscheinen und
mich mit Schreien des Hasses empfangen würden.»

Hier begegnen wir dem, was Camus als das Absurde bezeichnet hat, als

«Sünde ohne Gott», wie er das Absurde in «Le Mythe de Sisyphe» («Der
Mythos von Sisyphos») definiert. Diesem Absurden ist der Mensch unterstellt,

ihm kann er nicht entrinnen. Der Mensch muß gegen das Absurde
ankämpfen, obwohl er weiß, daß es in diesem Kampf keinen endgültigen Sieg
geben kann. Letztlich ist also der Kampf gegen das Absurde ebenfalls absurd.
Camus' Sisyphos weiß, daß er seinen Stein nie auf den Gipfel des Berges zu
wälzen vermag, und doch hört er nie auf, den Stein zu rollen, weil er ihn
eben rollen muß. Camus faßt diese Erkenntnis in den einprägsamen Satz

zusammen: «Leben heißt das Absurde zum Leben bringen». Nun kann man
sich allerdings verschiedene Möglichkeiten vorstellen, das Absurde zum
Leben zu bringen. Wir wollen diese Möglichkeiten einmal mit positiv, negativ
und neutral umschreiben. Alle diese Möglichkeiten hat Camus in seinem
Werk gestaltet. Meursault könnte man als die Verkörperung des neutralen,
passiven Weges verstehen. Er hat kein Ziel, er stellt sich auch keine
Aufgaben. Gleichgültig lebt er dahin, gleichgültig ist der Tod, den er stirbt. Er
nimmt den notwendigen Kampf gegen das Absurde gar nicht auf. Diese

Figur reizt zum Widerspruch, ja zum Widerstand. Gleichzeitig reizt aber
auch die Ordnung des Staates, in der Meursault lebt, zum Widerstand. In
diesem doppelten Aufruf zum Widerstand liegt wohl auch einer der
Hauptgründe, warum dieser Roman im besetzten Frankreich ein so ungeheures
Echo hervorrief. Camus fühlte sich persönlich der Resistance stark verbunden.

Er gehörte wohl zu ihren führenden geistigen Kräften. Seit 1942 war er
Mitglied der Widerstandsgruppe «Combat». Gleichzeitig arbeitete er als

Verlagslektor bei Gallimard, einem der bedeutendsten französischen Verlagshäuser.

Im Jahre 1943 erschien die illegale Zeitung «Combat» zum erstenmal.
Chefredaktor war Albert Camus, Herausgeber Pascal Pia. Neben Camus
gehörte auch Sartre zu den Mitarbeitern dieser Zeitung, die nach der Befreiung
im August 1944 inmitten des in Rache gegen vermeintliche und wirkliche
Kollaborateure entfesselten und von politischen Manövern aller Art aufge-

324



wühlten Frankreich den Geist der Humanität hochhielt. Während der wenigen

Jahre (1943—1947), in denen Camus den «Combat» leitete, war diese

Zeitung wohl die beste in ganz Frankreich.

Auch während des Krieges hatte Camus neben seiner intensiven
journalistischen Tätigkeit seine literarische Mission fortgeführt. Außer «L'Etranger»

und «Le Mythe de Sisyphe» entstanden noch zwei Theaterstücke, «Le

Malentendu» («Das Mißverständnis») und «Caligula». «Le Malentendu»,
eine gruselige Fabel von einer tschechischen Wirtin, die, angetrieben von
ihrer Tochter und der Geldgier, ihren eigenen Sohn um seines Geldes willen
umbringt, weil sie den nach langem Auslandsaufenthalt Heimgekehrten nicht
mehr erkennt, fand bei Kritik und Publikum eine recht zwiespältige
Aufnahme. Trotzdem «Le Malentendu» über einige nicht zu unterschätzende
dramatische Feinheiten verfügt, wirkt die Art, in der Camus die Parabel
dramatisch aufgezäumt hat, doch stellenweise zu konstruiert. Meiner Ansicht
nach ist «Le Malentendu» Camus' schlechtestes Stück. «Caligula» erlebte
1945 seine Uraufführung. In der Titelrolle legte der damals noch völlig
unbekannte, von Camus entdeckte Gerard Philipe ein erstes Zeugnis seines

überragenden schauspielerischen Könnens ab. Gerard Philipe trug viel zu
dem großen Erfolg bei, den «Caligula» erntete.

An der historischen Gestalt des römischen Soldatenkaisers Caligula (12
bis 41 n. Chr.) stellte Camus die negative Form des Kampfes gegen das
Absurde dar. Gestützt auf seine Macht — die Macht taucht als Grundproblem
der Menschheit in den meisten Werken Camus' auf — errichtet Caligula eine
Terrorherrschaft über Rom, weil er — den Mond besitzen möchte. Caligula
verfolgt das titanische Ziel, «den Himmel mit der Erde zu vereinen, Häßlichkeit

und Schönheit zu vermengen, das Lachen dem Leiden entquellen zu
lassen». Mit der einen Hand greift Caligula nach dem Mond, den er nicht
erreichen kann, mit der andern Hand nach dem Leben seiner Mitmenschen —

und soweit reicht sein Arm sehr wohl. Caligula bringt das Absurde, um das

er weiß, zum Leben, indem er tötet. Caligula erkennt schließlich, als seine
Mörder schon vor der Tür stehen: «Aber töten ist nicht die richtige Lösung.»
Er erkennt, doch er bereut nicht «Noch lebe ich», schreit er sterbend. In
der Tat, Caligula ist bis heute noch nicht tot, obwohl der römische Kaiser,
der diesen Namen trug, schon vor mehr als neunzehnhundert Jahren ermordet

wurde...
Als «Caligula» seine ersten Aufführungen erlebte, brodelte Frankreich in

den fanatischen politischen und geistigen Auseinandersetzungen der ersten
Nachkriegsjahre. Mit vielen andern Menschen guten Willens hatte auch
Camus große Hoffnung auf die Resistance gesetzt. Allein, die reinigende
Wirkung des Kampfes «der Opfer gegen die Henker» war bald verflogen,
und politische Ränkeschmiedereien und nationalistische Tiraden feierten

325



fröhlich Urständ. Für die Mehrheit der kleinen und mittleren Leute wurde
die Gleichgültigkeit des Alltags einmal mehr zur inoffiziellen Staatsreligion,
jene Gleichgültigkeit, gegen die Camus stets kämpfte.

1947 veröffentlichte Camus einen Roman, der wohl zum besten gehört,
was er je geschrieben hat: «La Peste» («Die Pest»).

«Auf den ersten Blick ist Oran in der Tat eine gewöhnliche Stadt und
nichts mehr als eine französische Präfektur an der algerischen Küste»,
charakterisiert Camus im ersten Kapitel den Ort der Handlung. Dessen Bewohner

passen sich dem Stadtbild sehr gut an. «Aber, sehr vernünftig wie sie

sind, sparen sie ihre Vergnügungen für den Samstagabend oder den

Sonntagmorgen auf und versuchen an den übrigen Tagen, möglichst viel Geld zu
verdienen.» Oran ist in der Tat eine sehr gewöhnliche Stadt, bis zu jenem
16. April, an dem der Arzt Dr. Rieux auf der Treppe seines Hauses die erste

tote Ratte entdeckt. Wenige Wochen später präsentiert sich Oran als eine
recht ungewöhnliche Stadt, die unter scharfer Quarantäne steht — niemand
darf die Stadt verlassen, niemand darf hineinkommen — weil in ihren Mauern
die Pest wütet Im Zentrum dieses Romans steht der selbstlos mit der Pest

ringende Dr. Rieux, der sich am Schluß des Romans auch als «Verfasser dieser

Chronik» bekennt. Rieux kämpft gegen die Pest aus Verantwortung für
das Leben. Er weiß, «die Siege können nur provisorisch sein», aber er weiß
ebenfalls, «das ist kein Grund, den Kampf aufzugeben». Er kämpft gegen
eine totalitäre Bedrohung, von der er zwar weiß, daß sie sich wiederholen
kann, doch glaubt er, daß diese Bedrohung immer wieder überwunden werden

kann, sofern man ihr wirklich Widerstand leistet. In die Figur des Dr.
Rieux hat Camus einen guten Teil seiner eigenen Seele gelegt. Rieux bringt
das Absurde auf positive Art zum Leben. In enger Beziehung zu «La Peste»

steht das 1948 uraufgeführte Drama «L'Etat de Siege» («Der Belagerungszustand»).

1949 erlebte ein weiteres Stück von Camus seine Uraufführung:
«Les Justes» («Die Gerechten»). Die Frage, die dieses Stück, das in einer
russischen Revolutionszelle des Jahres 1905 spielt, aufwirft, lautet klipp und
klar: Heiligt ein guter Zweck schlechte Mittel? Camus' Antwort ist ein klares
Nein.

Die drei zuletzt erwähnten Werke haben eines gemeinsam: sie zeigen die
Revolte des Menschen gegen die Unmenschlichkeit. In dieser Revolte findet
der Mensch seine Bestätigung und wird er sich zugleich seiner Zugehörigkeit
zur Gemeinschaft bewußt. Dem cartesianischen «cogito, ergo sum» (ich
zweifle, also bin ich) setzt Camus sein «Ich empöre mich, also sind wir»
entgegen. Camus hat das Problem des sich empörenden Menschen in seinem

philosophischen Werk «L'Homme Revolte» («Der Mensch in der Revolte»)
einer eingehenden Analyse unterzogen. An diesem Werk, das 1951 erschien,
entzündete sich der Streit zwischen Camus und Sartre.

326



Nicht nur in seinen Büchern nahm Camus für die von der Macht
Geschlagenen Partei. Er scheute sich auch keineswegs, zu den politischen
Ereignissen offen Stellung zu nehmen. Als Franco-Spanien in die Unesco

aufgenommen wurde, trat Camus demonstrativ aus dieser Organisation aus.
1953 erklärte er sich mit den Aufständischen in Ostberlin solidarisch, und
1956 rief er die europäischen Schriftsteller zu einem Appell an die UNO
zugunsten der ungarischen Volkserhebung auf. Als gebürtiger Algerienfranzose
litt Camus schwer unter dem Krieg in Algerien, der seit 1954 mit steigender
Heftigkeit und Grausamkeit tobte. Camus sprach mit Muselmanen und mit
Weißen, er versuchte zu vermitteln, verfaßte einen Friedensaufruf, doch die
Stimme der Menschlichkeit verhallte in einer Wüste von Haß. Als die
Franzosen in der letzten Phase des Krieges den Algeriern die Gleichberechtigung
anboten, war es zu spät. Was Camus und Pia vor 25 Jahren mitten im Frieden

gefordert hatten, war angesichts einer siegreichen Revolutionsarmee kein
Friedensmittel mehr. Einmal mehr traf der Fluch verpaßter politischer
Gelegenheiten viele Unschuldige.

1957, als Camus den Literatur-Nobelpreis erhielt, stand er wohl auf dem

Gipfel seines Ruhmes. Doch es war kein geruhsamer Gipfel. Camus lebte
nicht in der sicheren Abgeschlossenheit eines politischen oder religiösen
Systems, seine eigene Philosophie war kein vollständiges Gedankengebäude,
kein gepflegter Garten absoluter Wahrheiten, sondern ein Zeugnis rastlosen
Suchens nach der Wahrheit. Der extremen Rechten war Camus als Intellektueller

sowieso suspekt, die Kommunisten waren auf ihn seiner undogmatischen

Haltung und seiner Proteste gegen jegliche Art von Diktatur wegen
ebenfalls nicht gut zu sprechen. Camus schrieb in seiner ungeheuer dichten
Rede «Der Künstler und seine Zeit» den Literaturen der Rechten und der
Linken folgenden treffenden Satz ins Stammbuch: «Der Akademismus der
Rechten ignoriert ein Elend (Camus meint das soziale Elend), dessen sich
die Linke bedient.» Camus kannte das Elend und wurde nicht müde, es

anzuprangern und als unmenschlich zu bezeichnen, doch brachte er es nicht
mit historischen oder metaphysischen Notwendigkeiten im Sinne eines
marxistischen oder christlichen Erlösungsglaubens in Zusammenhang. Der
Begriff der Erlösung als religiöse oder irdische Zukunftshoffnung war ihm
fremd. Und doch predigte Camus keine triste Philosophie des «Laisser aller,
laisser faire». Wenn er auch die Erlösung negierte, so anerkannte und
verehrte er doch das Schöne. Camus liebte das Meer, den Himmel und die
Sonne, die Inbegriffe des Lebendigen, die ihm Augenblicke tiefster Beglük-
kung brachten. In «La Peste» finden Rieux und Tarrou in einem nächtlichen
Meerbad ihre innere Ruhe wieder, um mit neuer Energie den Kampf gegen
die Pest fortzusetzen.

Camus' Glück ist kein Dauerzustand, sondern vielmehr eine immer wie-

327



derkehrende Zwischenstation auf der Bahn des Lebens. Einer ähnlichen Art
des Glücks begegnen wir in den Werken Dostojewskijs, die auf Camus einen
bedeutenden Einfluß ausgeübt haben. Camus bearbeitete verschiedene Werke
dieses Giganten der russischen Literatur für die Bühne.

In den letzten Jahren seines Lebens widmete sich Camus sehr stark dem

Theater. Als feinfühliger Regisseur machte er sich bald bei Publikum und

Schauspielern einen Namen. Im Februar 1959 wurde das Drama «Les Pos-

sedes» uraufgeführt («Die Besessenen»). Es sollte sein letztes sein. Bereits
arbeitete er an einem neuen Roman, «Le Premier Homme», den er im Laufe
des Jahres 1960 zu vollenden hoffte. Es sollte jedoch für Camus kein «im
Laufe des Jahres 1960» mehr geben. Am 4. Januar 1960 kam der Dichter bei
einem Autounfall ums Leben, kaum sechs Wochen, nachdem man Gerard

Philipe zu Grabe getragen hatte.

Es gibt viele, die Camus' Tod als sinnlos, als absurd bezeichnen. Ich weiß
nicht, ob es überhaupt einen sinnlosen Tod geben kann. Ob ein Tod für den

Toten selbst sinnlos ist oder nicht, wird kein Lebender je entscheiden können,
weil es sich hier um eine Frage des Glaubens und nicht um eine Aufgabe des

Wissens handelt.
Mit Camus ist ein großer Sucher nach der Wahrheit aus der Zeit gegangen.

Diese Suche weiterzuführen, seine tiefe, ja religiöse Achtung vor dem
Leben in unsere Herzen aufzunehmen, das ist die Aufgabe, die dieser Tod
allen Lebenden stellt.

In dieser Hinsicht kann der Tod von Albert Camus nicht sinnlos sein.

ROLF REVENTLOW, MÜNCHEN

Sozialdemokratisierte Sozialisten in Italien

Die Sprachregelung für den Begriff des Sozialismus und der Sozialisten
ist schon seit dem vorigen Jahrhundert der politischen Mode und
verschiedenartigsten Konzeptionen unterworfen. Von den französischen
Radikalsozialisten sagte man stets, sie seien weder radikal noch sozialistisch. Karl
Marx wählte vor über hundert Jahren den Begriff «kommunistisch», weil
ihm der in Frankreich herrschende Gebrauch des Wortes sozialistisch zu

verbürgerlicht erschien. Zu Beginn dieses Jahrhunderts ergab es sich dann, daß

die großen sozialdemokratischen Parteien sich im deutschen, nordischen und
slawischen Sprachbereich1 vorwiegend sozialdemokratisch, die Parteien der
romanischen Länder sich jedoch als «sozialistisch» bezeichneten, eine sprachliche

Differenz ohne innere Bedeutung.

328


	Albert Camus

