
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 42 (1963)

Heft: 12

Buchbesprechung: Ethik der Politik : Glaube in politischer Entscheidung [Arthur Rich]

Autor: Mattmüller, Markus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


42. JAHRGANG
DEZEMBER 1963

HEFT 12 ROTE REVUE

MARKUS MATTMÜLLER

Ethik der Politik
Arthur Rieh: Glaube in politischer Entscheidung

Wer sich aus Verantwortung und nicht bloß aus Ehrgeiz politisch
betätigt, fragt sich hin und wieder einmal nach der tieferen Berechtigung und
Begründung seiner Entscheide im Batssaal oder an der Urne. Man läuft ja
leicht Gefahr, im täglichen Trubel die großen Linien zu verlieren. Gerade

tätige Menschen finden nicht immer Zeit zum Nachdenken über die Grundfragen

des Rechts in der Politik. Um so dankbarer werden sie darum jenen
Leuten sein, die sich in umfassendem und unermüdlichem Nachdenken um
die Grundlagen bemühen und sie packend darzustellen wissen.

Ein solcher Denker ist Arthur Rieh, Professor der Dogmatik in Zürich.
Sein sozialethisches Werk «Christliche Existenz in der modernen Arbeitswelt»

ist hier vor einiger Zeit gewürdigt worden. Nun liegt sein neues Buch
über die politische Ethik im Zwingli-Verlag vor (Zürich 1962, 208 Seiten);
es enthält einzelne Aufsätze, die um das Thema des verantwortlichen politischen

Handelns kreisen. Der weit gespannte Bogen reicht von der Frage der
Kirchengesetzgebung («Die Krisis der Volkskirche und das Weltverhältnis
des Glaubens») über das Problem der Technik («Technik — Industrialismus
— Mensch») bis zur Integrationsfrage («Theologische Erwägungen zum
Integrationsproblem»

Das zentrale Thema des Buches scheint mir hochaktuell: Die bisherige
christliche Sozialethik hat immer nach dem Verhältnis des Christen zu «den

Ordnungen» gefragt. Es hieß: Wie verhält sich der Mensch zur Familie, zur
Monarchie, zur Diktatur, zum Staat im allgemeinen, zum demokratischen
Staat? Dabei kam es nur zu oft so heraus, daß diese Ordnungen heilig
gesprochen und mit der einzigen für den gläubigen Menschen verbindlichen
Ordnung, mit der Schöpfungsordnung, identifiziert wurden. So haben christliche

Denker die Sklaverei als Schöpfungsordnung erklärt, so wird heute die

Apartheid verteidigt, so haben ganze Generationen von Theologen die
Monarchie aus der Bibel und das Privateigentum aus dem Willen Gottes abgelei-

313



tet. Demgegenüber unternimmt nun Arthur Rieh den seit langem fälligen
Versuch, die Haltung des Christen zu Ordnungsveränderungen zu
untersuchen. «In unserer Welt revolutionärer Wandlungen kann der Ordnungsaspekt

zur Bestimmung des christlichen Weltverhältnisses nicht mehr
genügen. Er muß in ein Spannungsverhältnis zum entgegengesetzten Gesichtspunkt

der Ordnungsveränderung treten.» Das heißt, daß «das Revolutionäre
Thema der Sozialethik zu werden hat» (S. 7). Daraus kommt der Wille,

Veränderungen der «Ordnungen» nicht einfach als widergöttlich abzuweisen,
sondern auf ihren Beitrag an eine bessere Ordnung zu untersuchen und allenfalls

an ihnen teilzunehmen.

Dabei ergibt sich nun aber eine Frage, die für den Theologen von großer
Tragweite ist. Eine evangelische Ethik muß sich ja an das Prinzip der Schrift
halten und ist nur glaubhaft, wenn sie schriftgemäß ist. Der in der Heiligen
Schrift offenbarte Wille Gottes ist aber an historisch bedingte Menschen in
einer ganz eindeutig zeitbedingten Sozialstruktur und in einem inzwischen

vergangenen Staat gerichtet. Kann man diesen Willen Gottes, der in eine

konkrete historische Situation hinein offenbart worden ist, von seiner
zeitbedingten Beigabe befreien und zu den schweizerischen Demokraten des

20. Jahrhunderts so sprechen lassen wie zu den römischen Untertanen? Das

gilt zum Beispiel von den Äußerungen des Paulus zum Thema der Obrigkeit
(dieser Begriff läßt sich nur mit Mühe auf demokratische Behörden
umdenken) und der Sklaverei. Sie sind in den Jahrhunderten der
Kirchengeschichte immer wieder als Sanktion der Monarchie und der Unfreiheit
verstanden worden. Der heutige Theologe steht ihnen gegenüber vor der schwierigen

Aufgabe, daß er sie als Wort Gottes ernst nehmen muß, also sie nicht
einfach als unecht oder als unrichtig eliminieren kann, daß sie sich aber
anderseits nicht blindlings auf die heutige Staats- und Gesellschaftsstruktur
anwenden lassen. Es scheint mir bemerkenswert, wie Rieh dieses Dilemma
löst. Das läßt sich am besten an der Art zeigen, wie er das «böse Wort» vom
Weib, welches in der Gemeinde schweigen soll, versteht und auslegt. Er stellt
zunächst fest, daß für die Christen in der spätrömischen Gesellschaft die
autoritäre Herrschaftsstruktur in der Ehe gegeben war. Wenn es heißt: «Das

Weib sei dem Manne Untertan», so ist das zunächst Übernahme der tatsächlichen

Verhältnisse in jener Zeit. Das Neue an den Ermahnungen des Apostels
besteht darin, daß er vom gegenseitigen Unterordnen von Mann und Frau
spricht. Anstelle eines patriarchalischen Leitbildes tritt ein partnerschaftliches:

«Unterstellet euch einander in der Furcht Christi!» (Eph. 5, 21). In
das hergebrachte Oben und Unten zwischen Mann und Frau wird damit als

Zeichen des schon angebrochenen Äons Christi ein neues Element der
gegenseitigen Verantwortung gebracht, das der antiken Welt fehlt So wird «Das

Oben und Unten in den politischen und gesellschaftlichen Realitäten dieses

314



Äons nicht einfach enthusiastisch negiert, sondern realistisch revoltiert»
(S. 146).

An diesem Beispiel läßt sich die Methode Richs ableiten. Er scheidet in
der neutestamentlichen Ethik das Zeitgebundene vom Ewiggültigen, um so

herauszuschälen, was als ethische Weisung für die Gegenwart gemeint ist.
Diese Methode bewährt sich in der Folge in der Interpretation der umstrittensten

politischen Stelle im Neuen Testament, des «vielmißbrauchten
Paulus-Wortes» (Ragaz): «Seid Untertan der Obrigkeit. .!» (Römer 13). Diese
Stelle ist ja unendlich oft zur Bekämpfung aller Neuerer und Revolutionäre
verwendet worden, sie mußte Monarchien stützen und gar Diktaturen schützen,

sie brachte jene christliche Duldung des ungerechten Staates mit sich,
welche für ein gewisses Luthertum so verhängnisvoll war. Rieh weist nun in
subtilen Darlegungen nach, daß für Paulus das «Unterstellen» unter die
Obrigkeit gleich verstanden sein will wie das «Unterstellen» der Ehegatten
im gegenseitigen Partnerschaftsverhältnis. Nicht ein serviles Alles-Dulden ist
also gemeint, sondern «nur ein loyales Sich-Unterstellen». Das heißt
zunächst, daß nur derjenige Staat Unterstellung fordern darf, der die Macht
zum Guten der menschlichen Gemeinschaft verwendet und damit in der

Sphäre des Menschlichen gründet. Damit muß der Christ dem absoluten
Staat entgegentreten: Wenn er sich absolut setzt, tritt der Staat aus der

Sphäre des Menschlichen heraus und wird ein dämonisches, das heißt
vergottetes Wesen. Des weiteren muß der Christ «dahin wirken, daß der Staat
seine Macht dazu gebraucht, den Menschen vor dem Zugriff des Menschen

zu schützen, also die rechtlichen und sozialen Grundlagen für ein mitmenschliches

Leben zu schaffen.» Man sieht: mit dem «Unterstellen» ist nicht ein
lammfrommes Dulden aller Übergriffe eines totalen Staates gemeint, sondern

nur ein loyales Mitmachen an jenem Staat, der seine Macht zur Verwirklichung

mitmenschlicher Ordnung braucht. Der Christ hat nicht nur die
Erlaubnis, sondern sogar die Pflicht, «freimütig prüfender Bürger zu sein»

(152), ja nötigenfalls dem ungerechten Staat Widerstand zu leisten. Bich
weist nach, daß dies die Haltung der Urchristen zum römischen Staat war:
gehorsame Unterstellung, solang der Staat seine Ordnungsfunktion ohne

Absolutheitsanspruch erfüllte, aber Widerstand, sobald der Staat über seinen
Bereich herausgriff und zum Beispiel das Kaiseropfer forderte.

Von hier aus kann man natürlich fragen, welche Staatsform dieses christliche

Verhalten am ehesten erlaube. Auch bei der Beantwortung dieser Frage
ist Rieh äußerst subtil. Er hütet sich davor, irgendeine Staatsform an sich als

christlich zu bezeichnen. Aber er stellt doch fest, daß sich die mitmenschliche
Partnerschaft zwischen den Menschen im demokratischen Staate am ehesten
manifestieren kann. «Die große Chance liegt darin, daß sie (die Demokratie)

die politische Grundlage für ein Partnerschaftsverhältnis zwischen den

315



faktischen Machtträgern und damit die Möglichkeit zu einer mitmenschlichen

Bewältigung des Machtproblems im Staate bietet» (S. 155). Diesem
Gedankengang widmet Rieh einen eigenen Aufsatz unter dem Titel: «Kirche und
Demokratie». Hier spricht er davon, daß der Christ zwar nicht die Demokratie

als christliche Staatsform glorifizieren darf, aber daß das Prinzip der

Gjwaltenteilung, das für die Demokratie konstitutiv ist, sich besonders gut
zu christlichen Auffassungen fügt. Denn die stets drohende Absolutsetzung
der Staatsmacht, die der Christ als Dämonisierung bekämpfen muß, ist durch
deren Teilung relativiert. Die christliche Ethik ermuntert also zum Engagement

am demokratischen Staat.

Damit kommt Rieh zur aktuellen Frage der christlichen Parteien. Er
nennt es ein «Mißverständnis, wenn Christen meinen, ihr politisches Engagement

in einer ,christlichen Partei' wahrnehmen zu müssen. Entweder ist das

Prädikat ,christlich' gar nicht ernst gemeint und die ,christliche' Partei eine
Partei unter anderen Parteien. In diesem Falle wird ein Wort, das auf Letztes

zielt, dem Unernst preisgegeben und die von ihm bezeichnete Sache selbst

verraten. Oder aber das Prädikat ,christlich' ist tatsächlich ernst genommen
und die es in Anspruch nehmende Partei ganz anderer Art als die übrigen
Parteien. In diesem Falle wird es erst recht gefährlich. Denn die ,christliche
Partei' läuft dann Gefahr, einen Letztcharakter anzunehmen. Und das ist ein
kleines Unglück, wenn sie klein, ein großes aber, wenn sie groß ist. Denn
eine Partei mit Letztcharakter wird ein schwieriger Partner in der
demokratischen Handhabung staatlicher Macht» (S. 174).

Während sich die bisher wiedergegebenen Gedankengänge mit der
Teilnahme des Christen am Staat befassen und gleichsam die ruhigeren Zeiten
des politischen Lebens betreffen, hat Arthur Rieh in einer anderen Gruppe
von Artikeln nach dem Verhalten in Zeiten der Umwälzung gefragt. Das
ergibt sich logisch aus dem bisher Wiedergegebenen: Wenn sich der Christ
einem Staat mit Letztcharakter nicht unterstellen kann, was hat er dann zu
tun? Diese Frage brauchte sich derjenige nicht zu stellen, der Römer 13

falsch verstand als Aufforderung zum falschen Gehorsam des Kuschens. Der
modernen Sozialethik geht es aber eben um ein richtiges Verhältnis zur
Ordnungsveränderung. Der Klärung dieses Fragenkreises dient vor allem der

ausgezeichnete Abschnitt «Das Menschenverständnis beim jungen Marx und
das Problem des Revolutionären», der mir das Herzstück das Buches zu sein
scheint. Arthur Rieh hat schon früher einen vielbeachteten Artikel über die
kryptoreligiösen Elemente beim jungen Marx geschrieben; diesmal geht es
ihm um eine Konfrontation des marxschen Revolutionsbegriffes mit dem
Wertbild der christlichen Ethik.

Rieh räumt zuerst eine Lieblingsvorstellung der vulgären Anti-Marxisten
weg: Weder der marxistische Atheismus noch sein Materialismus sind für

316



den Christen unvollziehbar! Sein Atheismus ist Protest gegen ein falsches

Gottesverständnis (Der ruhende, nicht eschatologische Gott), das auch dem

lebendigen Christen ein Greuel ist. Sein Materialismus ist Protest gegen
einen unrealistischen christlichen Spiritualismus, den ernsthafte Christen
leidenschaftlich bekämpfen müssen. Die Grenze zwischen der Auffassung des

jungen Marx und der evangelischen Lehre liegt vielmehr darin, daß der
Mensch bei Marx eine falsche Absolutheit erhält. «Wo der absolute Gott
gestanden hat, steht jetzt der absolute Mensch. Oder wie man auch sagen
könnte: Der Mensch wird zum absoluten Gott» (S. 79). Rieh nennt das einen
absoluten Humanismus: «Der verneinte absolute Gott kehrt wieder in der

Bejahung des absoluten Menschen» (S. 80). Das hat seine gefährlichen
Folgen: Der absolut gesetzte Mensch kann nicht echt mitmenschlich sein. «Das

Mitmenschliche wird verschlungen von einem absoluten, herrischen
Menschentum» (S. 31). In diesem absoluten Humanismus wurzelt Marx'
Revolutionsbegriff: Das Proletariat ist für ihn Träger der absoluten Menschlichkeit;

es bekommt aber, «weil es geschichtlich immer im Recht und immer
in der Wahrheit ist, ein totalitäres Gesicht» (S. 82). So steckt die Wurzel
des Totalitären in der Revolution des absolut gesetzten Menschen. Weil der
Proletarier der Mensch an sich ist, liegt das Ziel der Revolution nicht mehr
in der Überwindung jenes Herrschaftsverhältnisses, das durch das Schema

Herr-Knecht gekennzeichnet ist, sondern in der Totalität des Proletariats.
Damit ist das Ziel der Revolution «nicht mehr Parteinahme des Menschen
für den Menschen, es ist Parteinahme für eine totale Herrschaft von
Menschen über Menschen». Demgegenüber vertritt die recht verstandene
Botschaft vom Reich Gottes zwar auch eine revolutionäre Menschlichkeit — ihre
Absage an die Revolution des absoluten Humanismus ist nicht gleichbedeutend

mit einer antirevolutionären Haltung —, aber sie transponiert den Marxschen

Willen, «alle Verhältnisse umzuwenden, in denen der Mensch ein
erniedrigtes Wesen ist» in die Aufgabe «relativgeschichtlicher Verbesserungen

gesellschaftlicher Institutionen».

Es liegt in Richs Buch damit ein ethischer Ansatz, der in der protestantischen

Theologie noch nicht oft versucht worden ist: Es befaßt sich nicht
mehr mit «Gesetz und Ordnungen», sondern will die Welt verändern.

Wer sich gerne mit den tieferen Fragen des politischen Handelns beschäftigt,

dem sei das Buch von Arthur Rieh warm empfohlen. Es ist nicht leicht
geschrieben, jedoch so, daß die Begriffe nicht einfach vorausgesetzt, sondern
eingeführt werden. Es ist zweifellos eines der bedeutendsten Werke zum
Thema der Politik, die in den letzten Jahren in unserem Lande erschienen
sind. Man kann nur hoffen, daß der Verfasser auf seinem Wege weiterschreiten

kann und daß er uns einmal eine systematische Sozialethik vorlegt, nach
welcher ein großes und ernsthaftes Bedürfnis vorhanden ist.

317


	Ethik der Politik : Glaube in politischer Entscheidung [Arthur Rich]

