Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz
Band: 42 (1963)

Heft: 12

Buchbesprechung: Ethik der Politik : Glaube in politischer Entscheidung [Arthur Rich]
Autor: Mattmuller, Markus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

i ROTE REVUE

MARKUS MATTMULLER

Ethik der Politik
Arthur Rich: Glaube in politischer Entscheidung

Wer sich aus Verantwortung und nicht bloB aus Ehrgeiz politisch be-
titigt, fragt sich hin und wieder einmal nach der tieferen Berechtigung und
Begriindung seiner Entscheide im Ratssaal oder an der Urne. Man lduft ja
leicht Gefahr, im tdglichen Trubel die groBen Linien zu verlieren. Gerade
tatige Menschen finden nicht immer Zeit zum Nachdenken iiber die Grund-
fragen des Rechts in der Politik. Um so dankbarer werden sie darum jenen
Leuten sein, die sich in umfassendem und unermiidlichem Nachdenken um
die Grundlagen bemiihen und sie packend darzustellen wissen.

Ein solcher Denker ist Arthur Rich, Professor der Dogmatik in Zirich.
Sein sozialethisches Werk «Christliche Existenz in der modernen Arbeits-
welt» ist hier vor einiger Zeit gewiirdigt worden. Nun liegt sein neues Buch
tiber die politische Ethik im Zwingli-Verlag vor (Zirich 1962, 208 Seiten) ;
es enthilt einzelne Aufsitze, die um das Thema des verantwortlichen politi-
schen Handelns kreisen. Der weit gespannte Bogen reicht von der Frage der
Kirchengesetzgebung («Die Krisis der Volkskirche und das Weltverhéltnis
des Glaubens») tiber das Problem der Technik («Technik — Industrialismus
— Mensch») bis zur Integrationsfrage («Theologische Erwagungen zum Inte-
grationsproblem»).

Das zentrale Thema des Buches scheint mir hochaktuell: Die bisherige
christliche Sozialethik hat immer nach dem Verhiltnis des Christen zu «den
Ordnungen» gefragt. Es hie: Wie verhilt sich der Mensch zur Familie, zur
Monarchie, zur Diktatur, zum Staat im allgemeinen, zum demokratischen
Staat? Dabei kam es nur zu oft so heraus, dali diese Ordnungen heilig ge-
sprochen und mit der einzigen fir den gliubigen Menschen verbindlichen
Ordnung, mit der Schopfungsordnung, identifiziert wurden. So haben christ-
liche Denker die Sklaverei als Schépfungsordnung erklirt, so wird heute die
Apartheid verteidigt, so haben ganze Generationen von Theologen die Mon-
archie aus der Bibel und das Privateigentum aus dem Willen Gottes abgelei-

313



tet. Demgegeniiber unternimmt nun Arthur Rich den seit langem falligen
Versuch, die Haltung des Christen zu Ordnungsverdinderungen zu unter-
suchen. «In unserer Welt revolutionarer Wandlungen . .. kann der Ordnungs-
aspekt zur Bestimmung des christlichen Weltverhiltnisses nicht mehr ge-
niigen. Er muf} in ein Spannungsverhiltnis zum entgegengesetzten Gesichts-
punkt der Ordnungsveridnderung treten.» Das heilit, dall «das Revolutionire
... Thema der Sozialethik zu werden hat» (S. 7). Daraus kommt der Wille,
Verdnderungen der «Ordnungen» nicht einfach als widergéttlich abzuweisen,
sondern auf ihren Beitrag an eine bessere Ordnung zu untersuchen und allen-
falls an ihnen teilzunehmen.

Dabei ergibt sich nun aber eine Frage, die fiir den Theologen von grol3er
Tragweite ist. Eine evangelische Ethik muf3 sich ja an das Prinzip der Schrift
halten und ist nur glaubhaft, wenn sie schriftgemal} ist. Der in der Heiligen
Schrift offenbarte Wille Gottes ist aber an historisch bedingte Menschen in
einer ganz eindeutig zeitbedingten Sozialstruktur und in einem inzwischen
vergangenen Staat gerichtet. Kann man diesen Willen Gottes, der in eine
konkrete historische Situation hinein offenbart worden ist, von seiner zeit-
bedingten Beigabe befreien und zu den schweizerischen Demokraten des
20. Jahrhunderts so sprechen lassen wie zu den romischen Untertanen? Das
gilt zum Beispiel von den AuBlerungen des Paulus zum Thema der Obrigkeit
(dieser Begriff 1dB8t sich nur mit Mihe auf demokratische Behorden um-
denken) und der Sklaverei. Sie sind in den Jahrhunderten der Kirchen-
geschichte immer wieder als Sanktion der Monarchie und der Unfreiheit ver-
standen worden. Der heutige Theologe steht ihnen gegeniiber vor der schwie-
rigen Aufgabe, dall er sie als Wort Gottes ernst nehmen mufi, also sie nicht
einfach als unecht oder als unrichtig eliminieren kann, dal} sie sich aber
anderseits nicht blindlings auf die heutige Staats- und Gesellschaftsstruktur
anwenden lassen. Es scheint mir bemerkenswert, wie Rich dieses Dilemma
16st. Das 1aBt sich am besten an der Art zeigen, wie er das «bése Wort> vom
Weib, welches in der Gemeinde schweigen soll, versteht und auslegt. Er stellt
zuniichst fest, dafl fiir die Christen in der spatromischen Gesellschaft die
autoritdre Herrschaftsstruktur in der Ehe gegeben war. Wenn es heillt: «Das
Weib sei dem Manne untertan», so ist das zunichst Ubernahme der tatsich-
lichen Verhiltnisse in jener Zeit. Das Neue an den Ermahnungen des Apostels
besteht darin, dal er vom gegenseitigen Unterordnen von Mann und Frau
spricht. Anstelle eines patriarchalischen Leitbildes tritt ein partnerschaft-
liches: «Unterstellet euch einander in der Furcht Christi!» (Eph. 5, 21). In
das hergebrachte Oben und Unten zwischen Mann und Frau wird damit als
Zeichen des schon angebrochenen Aons Christi ein neues Element der gegen-
seitigen Verantwortung gebracht, das der antiken Welt fehlt. So wird «Das
Oben und Unten in den politischen und gesellschaftlichen Realitdten dieses

314



Aons nicht einfach enthusiastisch negiert, sondern realistisch revoltiert»

(S. 146).

An diesem Beispiel 1aBt sich die Methode Richs ableiten. Er scheidet in
der neutestamentlichen Ethik das Zeitgebundene vom Ewiggiiltigen, um so
herauszuschilen, was als ethische Weisung fiir die Gegenwart gemeint ist.
Diese Methode bewéhrt sich in der Folge in der Interpretation der umstrit-
tensten politischen Stelle im Neuen Testament, des «vielmiBlbrauchten Pau-
lus-Wortes» (Ragaz): «Seid untertan der Obrigkeit...!» (Romer 13). Diese
Stelle ist ja unendlich oft zur Bekdmpfung aller Neuerer und Revolutionire
verwendet worden, sie mullte Monarchien stiitzen und gar Diktaturen schiit-
zen, sie brachte jene christliche Duldung des ungerechten Staates mit sich,
welche fiir ein gewisses Luthertum so verhingnisvoll war. Rich weist nun in
subtilen Darlegungen nach, dafl fiir Paulus das «Unterstellen» unter die
Obrigkeit gleich verstanden sein will wie das «Unterstellen» der Ehegatten
im gegenseitigen Partnerschaftsverhaltnis. Nicht ein serviles Alles-Dulden ist
also gemeint, sondern «nur ein loyales Sich-Unterstellen». Das heifit zu-
ndchst, dal nur derjenige Staat Unterstellung fordern darf, der die Macht
zum Guten der menschlichen Gemeinschaft verwendet und damit in der
Sphéire des Menschlichen griindet. Damit mull der Christ dem absoluten
Staat entgegentreten: Wenn er sich absolut setzt, tritt der Staat aus der
Sphire des Menschlichen heraus und wird ein dimonisches, das heiit ver-
gottetes Wesen. Des weiteren mull der Christ «dahin wirken, daBl der Staat
seine Macht dazu gebraucht, den Menschen vor dem Zugriff des Menschen
zu schiitzen, also die rechtlichen und sozialen Grundlagen fiir ein mitmensch-
liches Leben zu schaffen.» Man sieht: mit dem «Unterstellen» ist nicht ein
lammfrommes Dulden aller Ubergriffe eines totalen Staates gemeint, sondern
nur ein loyales Mitmachen an jenem Staat, der seine Macht zur Verwirk-
lichung mitmenschlicher Ordnung braucht. Der Christ hat nicht nur die Er-
laubnis, sondern sogar die Pflicht, «freimiitig prifender Biirger zu sein»
(152), ja nétigenfalls dem ungerechten Staat Widerstand zu leisten. Rich
weist nach, daB} dies die Haltung der Urchristen zum rémischen Staat war:
gehorsame Unterstellung, solang der Staat seine Ordnungsfunktion ohne
Absolutheitsanspruch erfiillte, aber Widerstand, sobald der Staat iiber seinen
Bereich herausgriff und zum Beispiel das Kaiseropfer forderte.

Von hier aus kann man natiirlich fragen, welche Staatsform dieses christ-
liche Verhalten am ehesten erlaube. Auch bei der Beantwortung dieser Frage
ist Rich duBerst subtil. Er hiitet sich davor, irgendeine Staatsform an sich als
christlich zu bezeichnen. Aber er stellt doch fest, daBB sich die mitmenschliche
Partnerschaft zwischen den Menschen im demokratischen Staate am ehesten
manifestieren kann. «Die groBle Chance liegt darin, dafl sie (die Demokra-
tie) die politische Grundlage fiir ein Partnerschaftsverhiltnis zwischen den

315



faktischen Machttrdgern und damit die Moglichkeit zu einer mitmenschlichen
Bewiltigung des Machtproblems im Staate bietet» (S.155). Diesem Gedan-
kengang widmet Rich einen eigenen Aufsatz unter dem Titel: «Kirche und
Demokratie». Hier spricht er davon, daB der Christ zwar nicht die Demo-
kratie als christliche Staatsform glorifizieren darf, aber dal das Prinzip der
Gewaltenteilung, das fiir die Demokratie konstitutiv ist, sich besonders gut
zu christlichen Auffassungen fiigt. Denn die stets drohende Absolutsetzung
der Staatsmacht, die der Christ als Damonisierung bekampfen muf, ist durch
deren Teilung relativiert. Die christliche Ethik ermuntert also zum Engage-
ment am demokratischen Staat.

Damit kommt Rich zur aktuellen Frage der christlichen Parteien. Er
nennt es ein «MiBverstandnis, wenn Christen meinen, ihr politisches Engage-
ment in einer ,christlichen Partei wahrnehmen zu miissen. Entweder ist das
Pradikat ,christlich® gar nicht ernst gemeint und die ,christliche® Partei eine
Partei unter anderen Parteien. In diesem Falle wird ein Wort, das auf Letztes
zielt, dem Unernst preisgegeben und die von ihm bezeichnete Sache selbst
verraten. Oder aber das Pradikat ,christlich® ist tatsdchlich ernst genommen
und die es in Anspruch nehmende Partei ganz anderer Art als die iibrigen
Parteien. In diesem Falle wird es erst recht gefahrlich. Denn die ,christliche
Partei‘ lauft dann Gefahr, einen Letztcharakter anzunehmen. Und das ist ein
kleines Ungliick, wenn sie klein, ein groBes aber, wenn sie grol} ist. Denn
eine Partei mit Letztcharakter . .. wird ein schwieriger Partner in der demeo-
kratischen Handhabung staatlicher Macht» (S. 174).

Wihrend sich die bisher wiedergegebenen Gedankenginge mit der Teil-
nahme des Christen am Staat befassen und gleichsam die ruhigeren Zeiten
des politischen Lebens betreffen, hat Arthur Rich in einer anderen Gruppe
von Artikeln nach dem Verhalten in Zeiten der Umwélzung gefragt. Das er-
gibt sich logisch aus dem bisher Wiedergegebenen: Wenn sich der Christ
einem Staat mit Letztcharakter nicht unterstellen kann, was hat er dann zu
tun? Diese Frage brauchte sich derjenige nicht zu stellen, der Rémer 13
falsch verstand als Aufforderung zum falschen Gehorsam des Kuschens. Der
modernen Sozialethik geht es aber eben um ein richtiges Verhiltnis zur
Ordnungsverdnderung. Der Klarung dieses Fragenkreises dient vor allem der
ausgezeichnete Abschnitt «Das Menschenverstindnis beim jungen Marx und
das Problem des Revolutiondren», der mir das Herzstiick das Buches zu sein
scheint. Arthur Rich hat schon frither einen vielbeachteten Artikel iiber die
kryptoreligiosen Elemente beim jungen Marx geschrieben; diesmal geht es
ihm um eine Konfrontation des marxschen Revolutionsbegriffes mit dem

Wertbild der christlichen Ethik.

Rich rdumt zuerst eine Lieblingsvorstellung der vulgaren Anti-Marxisten
weg: Weder der marxistische Atheismus noch sein Materialismus sind fiir

316



den Christen unvollziehbar! Sein Atheismus ist Protest gegen ein falsches
Gottesverstindnis (Der ruhende, nicht eschatologische Gott), das auch dem
lebendigen Christen ein Greuel ist. Sein Materialismus ist Protest gegen
einen unrealistischen christlichen Spiritualismus, den ernsthafte Christen lei-
denschaftlich bekampfen miissen. Die Grenze zwischen der Auffassung des
jungen Marx und der evangelischen Lehre liegt vielmehr darin, dall der
Mensch bei Marx eine falsche Absolutheit erhilt. «Wo der absolute Gott ge-
standen hat, steht jetzt der absolute Mensch. Oder wie man auch sagen
konnte: Der Mensch wird zum absoluten Gott» (S. 79). Rich nennt das einen
absoluten Humanismus: «Der verneinte absolute Gott kehrt wieder in der
Bejahung des absoluten Menschen» (S. 80). Das hat seine geféhrlichen Fol-
gen: Der absolut gesetzte Mensch kann nicht echt mitmenschlich sein. «Das
Mitmenschliche wird verschlungen von einem absoluten, herrischen Men-
schentum» (S. 31). In diesem absoluten Humanismus wurzelt Marx’ Revo-
lutionsbegriff: Das Proletariat ist fir ithn Tréager der absoluten Menschlich-
keit; es bekommt aber, «weil es geschichtlich immer im Recht und immer
in der Wahrheit ist, ein totalitires Gesicht»> (S. 82). So steckt die Wurzel
des Totalitdren in der Revolution des absolut gesetzten Menschen. Weil der
Proletarier der Mensch an sich ist, liegt das Ziel der Revolution nicht mehr
in der Uberwindung jenes Herrschaftsverhiltnisses, das durch das Schema
Herr-Knecht gekennzeichnet ist, sondern in der Totalitdt des Proletariats.
Damit ist das Ziel der Revolution «nicht mehr Parteinahme des Menschen
fir den Menschen, es ist Parteinahme fiir eine totale Herrschaft von Men-
schen tiber Menschen». Demgegeniiber vertritt die recht verstandene Bot-
schaft vom Reich Gottes zwar auch eine revolutionidre Menschlichkeit — ihre
Absage an die Revolution des absoluten Humanismus ist nicht gleichbedeu-
tend mit einer antirevolutionaren Haltung —, aber sie transponiert den Marx-
schen Willen, «alle Verhiltnisse umzuwenden, in denen der Mensch ein er-
niedrigtes ... Wesen ist» in die Aufgabe «relatlvgeschlchthcher Verbesse-
rungen gesellschafthcher Institutionen».

Es liegt in Richs Buch damit ein ethischer Ansatz, der in der protestan-
tischen Theologie noch nicht oft versucht worden ist: Es befaB3t sich nicht
mehr mit «Gesetz und Ordnungen», sondern will die Welt verandern.

Wer sich gerne mit den tieferen Fragen des politischen Handelns beschif-
tigt, dem sei das Buch von Arthur Rich warm empfohlen. Es ist nicht leicht
geschrieben, jedoch so, dafl die Begriffe nicht einfach vorausgesetzt, sondern
eingefiihrt werden. Es ist zweifellos eines der bedeutendsten Werke zum
Thema der Politik, die in den letzten Jahren in unserem Lande erschienen
sind. Man kann nur hoffen, daf} der Verfasser auf seinem Wege weiterschrei-
ten kann und dal} er uns einmal eine systematische Sozialethik vorlegt, nach
welcher ein groBes und ernsthaftes Bediirfnis vorhanden ist.

317



	Ethik der Politik : Glaube in politischer Entscheidung [Arthur Rich]

