
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 42 (1963)

Heft: 9

Artikel: Was geht uns der junge Marx heute noch an?

Autor: Kägi, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


42. JAHRGANG

SEPTEMBER 1963

HEFT 9 ROTE REVUE

DR. PAUL KÄGI

Was geht uns der junge Marx heute noch an?

1. Die Antwort muß verschieden lauten:

Gar nichts,

wird einer sagen, der so von den Geschäften und Nöten oder von den
Wünschen und Vergnügungen des Tages in Anspruch genommen ist, daß ihm die

Vergangenheit überhaupt nichts bedeutet. Oder einer, der im Bewußtsein des

unaufhörlichen Fortschrittes die Gedanken auf die Zukunft richtet und alles
Vergangene, erst recht die Schicksale und Gedanken eines einzelnen, längst
verstorbenen Menschen, zum Misthaufen der Geschichte rechnet.

Gar nichts kann der junge Marx dem bedeuten, der denkt: Wir leben in
einer anderen Zeit; die Menschen, die vor hundert Jahren und noch früher
lebten, können uns nicht helfen bei der Bewältigung unserer gegenwärtigen
Aufgaben.

Gar nichts, mag einer sagen, der davon gehört hat, daß Marx ein Atheist
war, und der den Atheismus für überholt und abgetan hält.

Gar nichts für den, der weiß, daß Marx als Begründer des Kommunismus
in Anspruch genommen wird, der aber vom Kommunismus nichts wissen will.

Sehr wenig,

wenn wir bemerkt haben, wie schwer verständlich gerade die Jugendschriften
von Karl Marx sind, und wenn wir uns sagen: Wozu sollen wir uns an solchen
Schriften den Kopf zerbrechen?

Sehr wenig, wenn wir denken, die sogenannten Frühschriften seien
stammelnde Versuche des späteren Verfassers des berühmten Werkes «Das Kapital».

Was sollen wir uns mit dem Lehrling abgeben, wenn wir das Werk des

Meisters studieren können?
Sehr wenig, wenn sich einer überlegt: Der ganze Marxismus ist aus den

Parteiprogrammen der Sozialdemokratischen Partei der Schweiz, Deutsch-

225



lands und Österreichs verschwunden. Mit dem Marxismus ist also Karl Marx
selbst nicht mehr aktuell, noch viel weniger die unfertigen Äußerungen aus
seinen jungen Jahren.

Sehr wenig, wenn wir uns darüber Rechenschaft geben, daß die Schriften
des jungen Marx nur eine Episode sind aus einer Reihe von Gedanken und
Bewegungen, die zusammen die Geschichte der Arbeiterbewegung und der
sozialen Theorien ausmachen und samt und sonders der Vergangenheit
angehören.

Etwas mehr

geht uns der junge Marx an, wenn wir uns über die Tatsache klar werden, daß
Marx nicht nur der Geschichte angehört, daß er heute noch eine Autorität,
also eine in der Gegenwart wirkende geistige Macht ist, nämlich für alle
Kommunisten, insbesondere für alle die Menschen, welche ihre weltanschauliche
und politische Bildung in kommunistischen Staaten erhalten und ohne Widerstand

angenommen haben.
Noch etwas mehr, wenn wir sehen, daß der Name Marx, mit Verlaub zu

melden, ähnlich wie der Name eines Religionsstifters, ein Symbol, so eine Art
Fahne im geistigen und politischen Kampf der Gegenwart bedeutet und
entsprechend auch von den Antikommunisten als Symbol des Bösen in ihr
politisches Glaubensbekenntnis aufgenommen worden ist.

Noch etwas mehr: Marx, allerdings der ältere Marx, ist im Meinungsstreit
unter Kommunisten der oberste Schiedsrichter, die letzte Instanz, auf die sich
ein Kommunist berufen kann, der mit Chruschtschew in einer (nicht allzu
praktischen) Frage nicht einiggeht, der sich nicht mehr gern auf Stalin
beruft, und der vielleicht sogar beim zweitobersten Kirchenvater, Lenin, nicht
die gewünschten Zitate zur Unterstützung für seine eigene Meinung findet.
Über Marx geht nichts.

Über die Lehre von Marx und Engels heißt es in den im Jahr 1959 in
Ostberlin deutsch erschienenen «Grundlagen der marxistischen Philosophie»:
«Die marxistische Philosophie stellt die höchste Entwicklungsstufe des

philosophischen Denkens dar», und die marxistische Philosophie sei die wahre und

einzig wissenschaftliche Weltanschauung der Gegenwart.
Müßte nicht der Begründer einer Lehre, die von den Vertretern großer

Mächte der Gegenwart als Grundlage aller Wahrheit und als Höhepunkt alles
bisherigen Denkens der Menschen ausgegeben wird, sogar für solche Leute
interessant sein, die geschichtliche Gestalten nur dann beachten wollen, wenn
sie in der Gegenwart fortwirken?

Und erst, recht: Können die dem Kommunismus noch nicht verschriebenen

politisch denkenden Menschen, zum Beispiel in den westlichen Ländern, den

marxistischen Kommunismus lotschweigen? Offenbar nicht, denn er macht
sich zu deutlich bemerkbar. Können sie sich mit ihm auseinandersetzen, das

226



heißt mit den seinem Einfluß ausgesetzten, aber von ihm noch nicht
eingefangenen Menschen ins Gespräch kommen, ohne diese Lehre zu kennen?
Nein. Wenn es so ist, haben wir vielleicht ein Interesse, von Marx nicht nur
das kennenzulernen, was die Kommunisten seit Lenin hervorzuheben belieben,

sondern den ganzen Marx in seiner Entwicklung.

Sehr viel

geht uns speziell der junge Marx an, wenn wir sehen, daß gegenwärtig ein

großer Meinungsstreit über ihn im Gang ist, und zwar unter Nichtkommuni-
slen der verschiedensten Geislesriclitungen. Besonders auffällig ist dies in
Westdeutschland, wo fast kein Monat mehr vergeht ohne eine Neuerscheinung
über den jungen Marx oder doch über Marx in seiner geistigen Entwicklung.
Der junge Marx ist ein literarisches Modethema geworden, dadurch also
aktuell.

Sehr viel geht uns dies an, wenn wir beachten, daß in dieser heutigen
Diskussion der junge Marx vielfach zu einem Symbol geworden ist, und zwar im
Gegensatz zum älteren Marx, dem Symbol der Kommunisten.

Sehr viel auch, wenn wir überhaupt die Geschichte schätzen, wenn wir sie

nicht als Misthaufen betrachten, sondern als beachtenswerte, vielleicht sogar
lehrreiche Dokumente menschlichen Strebens und menschlichen Schicksals.

Sehr viel, wenn wir in den Taten und Äußerungen früherer Menschen,
wenigstens derjenigen unseres Kulturkreises, insbesondere der letzten
Jahrhunderte, die Wurzeln unseres eigenen Denkens und Fühlens vermuten, daher
ein persönliches Interesse an der Denk- oder Glaubensgeschichte, also an der
Geschichte der Wellanschauungen fassen.

Sehr viel, wenn wir, über die aus der Gegenwart fließenden Interessen
hinaus, einfach Freude daran haben, eine geschichtliche Gestalt, einen
bedeutenden Menschen der Vergangenheit in seiner Zeit und in seinem Werdegang
zu erkennen.

Und erst recht, wenn wir dabei entdecken, daß viele der Fragen, die einen

begabten Menschen, wie Karl Marx einer war, vor hundert und mehr Jahren
bewegten, gar nicht gelöst und überholt sind, sondern heute noch offenstehen,
also für unser eigenes Leben und unsere heutigen Pläne neu gestellt und
bearbeitet werden müssen.

2. Der junge Marx in der Diskussion der Gegenwart

Wieso ist er erst jetzt aktuell? Das hängt damit zusammen, daß ein Teil
der Frühschriften in schwer zugänglichen Publikationen verborgen, ein
anderer Teil überhaupt noch nicht veröffentlicht war, bis im Jahr 1932 die
sogenannten Pariser Manuskripte, das heißt Entwürfe, die Marx in Paris im Jahr
1844 schrieb, erstmals im Druck erschienen und auch die übrigen Frühschrif-

227



ten im Zusammenhang dem Leser zugänglich gemacht wurden. Dies geschah
in der zweibändigen Ausgabe der Frühschriften von 5. Landshut und J. P.

Mayer im Kröner-Verlag und in der Moskauer wissenschaftlichen
Gesamtausgabe der Werke von Karl Marx und Friedrich Engels.1

Zwar wiesen damals die Herausgeber und verschiedene andere Schriftsteller

auf die Bedeutung dieser Schriften hin. Aber zu einer breiten Diskussion

kam es nicht, da in der Zeit der aufsteigenden Naziherrschaft andere

Dinge im Vordergrund standen. Erst nach dem Zweiten Weltkrieg traten alte
Marx-Kenner mit ihren Forschungen ans Licht, und neue Kräfte stürzten sich
auf die schwierigen Dokumente eines Marxismus, der zu jenem Marxismus,
auf den sich die Kommunisten beriefen, in einem Gegensatz zu stehen schien.

Der junge Marx als Anfänger

Anhänger des von Lenin geprägten Marxismus waren nicht geneigt, in
den Frühschriften mehr zu sehen als Vorübungen und halbreife Entwürfe
eines Menschen, der sich langsam, aber in gerader Linie von der idealistischen
Philosophie Hegels zu dem dialektischen Materialismus, der zugleich eine
Lehre des Kommunismus war, fortbewegte. Das erkennt man bei aufmerksamer

Lektüre der in Ostberlin erschienenen Biographie von Auguste Cornu2
und besonders in der Abhandlung des gleichen kenntnisreichen Verfassers
über die ökonomisch-philosophischen Manuskripte, wo Cornu sich abmühte,
aus Fragmenten, die von einer stürmischen philosophischen und politischen
Entwicklung des jungen Marx zeugen, einen möglichst glatten Fortschritt zum
historischen Materialismus herauszulesen.3

Der junge Marx als echter Marx

Andere Forscher sehen im Gegenteil in den Frühschriften den Kern von
Marxens Schaffen, einige sogar den echten Marx im Gegensatz zum späteren
Verfasser des «Kapital».

Schon die beiden erwähnten Herausgeber der vollständigen Frühschriften,
S. Landshut und J. P. Mayer, äußerten im Jahr 1932 in ihrer Einleitung die

Überzeugung, daß diese Arbeiten grundlegend seien für das geistesgeschichtliche

Verständnis von Marx. Insbesondere seien jene Manuskripte aus dem

Jahr 18»14 «in gewissem Sinne die zentralste Arbeit von Marx» und zeigten

1 Jetzt sind die Frühschritten (teilweise gekürzt) leicht zugänglich in der zweiten
Auflage der Kröner-Ausgabe, Kröners Taschenausgabe Band 209.

2 Auguste Cornu, Karl Marx und Friedrich Engels. Leben und Werk. Erster Band.
Aufbau-Verlag, Berlin 1954.

3 Auguste Cornu, Karl Marx. Die ökonomisch-philosophischen Manuskripte,
Akademie-Verlag, Berlin 1955.

228



ihn «auf der vollendeten Höhe seiner Position». Sie sahen Marx in einem
deutlichen Gegensatz zu dem, was heute Kommunismus heißt. Sie erklärten:
«Alles das, was mit dem Begriff des Kommunismus gewöhnlich verbunden
wird und als was er sich selbst heute versteht, hat Marx selbst, vorweggreifend,

deutlich abgelehnt.» Und als die das ganze Werk von Marx tragende
Idee bezeichneten sie «die Verwirklichung der wahren Bestimmung des
Menschen».

In diesem Sinne haben sich in den letzten Jahren besonders Theologen
bemüht, die in den Frühschriften enthaltenen ethischen Gedanken als den

echten Kern des Marxismus zu betonen, im Gegensatz zu der Lehre von der
Herrschaft der wirtschaftlichen Entwicklung über alle Tätigkeiten des
Menschen. Dabei wurde Marx Irotz seinem offenkundigen Atheismus fast selbst
ein Theologe, schrieb doch Erich Thier im ersten Band der «Marxismusstudien»:

«Der junge Marx muß theologisch gewürdigt werden.»1 Diese

Tätigkeit von Theologen hat immerhin wertvolle Einzelarbeiten
hervorgebracht und dauert unvermindert an.

Philosophisch interessierte Schriftsteller versuchen immer noch etwa, den
echten Marx im Hegel-Schüler zu entdecken. Ein neuartiges Beispiel für diese

Betrachtungsweise bildet ein zuerst in England erschienenes, kürzlich ins
Deutsche übertragenes Buch von Robert C. Tucker, Karl Marx. Die Entwicklung

seines Denkens von der Philosophie zum Mythos.2

Der Verfasser hält den «ursprünglichen Marxismus» der Frühschriften
für den maßgebenden, sieht denselben aber im engsten Zusammenhang mit
der Lehre des Philosophen Hegel. Er sagt: «Marx begründete den Marxismus,
indem er sich ganz und gar in den Hegeischen Bannkreis begab Er meinte,
nur in eine klare wissenschaftliche Form zu bringen, was Hegel vor ihm in
einer verwirrten philosophischen bereits gesagt hatte.»

Das ist zwar eine unzulässige Vereinfachung des wirklichen Vorganges.
Aber sie hilft dem Verfasser, ein Marx-Bild zu entwerfen, das er am Schluß
mit großartiger Geste ablehnen kann. Marx habe ursprünglich die Wahrheit
erfaßt oder sei ihr doch sehr nahegekommen, daß nämlich die von Hegel
übernommene Lehre von der sogenannten Selbstentfremdung eigentlich ein
Faktum im inneren Leben bestimmter einzelner Menschen sei. Aber er habe
den Weg zur Aufhebung der Entfremdung nicht erkannt, und die Flucht vor
dieser Erkenntnis sei der Kern des Marxschen Denkens! Er sei daher nicht,
wie man gemeint habe, ein großer Kämpfer für die menschliche Freiheit
gewesen, sondern sei völlig unfähig gewesen, die notwendigen Bedingungen für

1 Die «Marxismusstudien», seit 1954 bis jetzt vier Bände im Verlag J. C. B. Mohr in
Tübingen, enthalten Arbeiten einer besonderen, mit den Evangelischen Akademien in
Westdeutschland verbundenen Kommission zum Studium des Marxismus.

2 Verlag C. H. Beck, München 1963.

229



die gesellschaftliche Freiheit zu erkennen. Nach Tucker war also der junge,
auf Hegel sich stützende Marx der echte, aber dieser echte Marx erlitt Schiffbruch

Der junge Marx als ganzer Marx

Es gibt andere Schriftsteller, die im jungen Marx nicht nur den echten,
sondern eigentlich den ganzen Marx sehen, indem sie die in den Frühschriften

enthaltenen Gedanken in allen späteren Schriften wiederfinden und daher
weder einen Aufstieg noch einen Abstieg in Marxens Entwicklung, sondern
einen stetigen Fortgang auf einer von Anfang an festgelegten Linie sehen. Die
einen halten diese Linie für richtig, die andern für falsch.

Zuerst ein Beispiel für die zweite Art. Einen Versuch in großem Stil und
auf hohem Niveau bedeutet das Werk des französischen Jesuitenpaters Jean-
Yves Calvez, La pensee de Karl Marx.1

Der hochbegabte, noch junge Verfasser besitzt, da er in deutschem Sprachgebiet

studierte, eine für einen Franzosen unerhörte Sicherheit, sich in
deutschen philosophischen Texten zurechtzufinden und auch Marxens Frühschriften

genau zu lesen.

Er baut ein ganzes System Marxschen Denkens auf, und zwar auf dem

bereits erwähnten Grundgedanken der Pariser Manuskripte von der Entfremdung

der menschlichen Gesellschaft und ihrer Wiederherstellung. Alles, was
Marx in vierzig Jahren schrieb, ordnet Calvez in imponierendem Schwung
unter die verschiedenen Arten der Entfremdung und deren Aufhebung ein. So

spricht er von der religiösen, der philosophischen, der politischen, der sozialen,

der wirtschaftlichen Entfremdung und von der Aufhebung aller dieser

Abirrungen durch die Wiederherstellung eines menschenwürdigen Lebens.

Aber der von der religiösen Entfremdung befreite Mensch ist nach Marx
ein Atheist, der von der philosophischen Entfremdung befreite Mensch ist ein
Mann der Tat. Die von der politischen Entfremdung befreite Gesellschaft ist
ein Gemeinwesen, das zu seiner inneren Ordnung keinen Herrschaftsapparat
nötig hat. Die von der sozialen Entfremdung befreite Gesellschaft ist die
klassenlose Gesellschaft, und die von der wirtschaftlichen Entfremdung befreite
Gesellschaft ist die Gesellschaft ohne Prhateigentum. — Nicht alle diese von
Marx erstrebten Formen menschlichen Lebens können dem Ordensmann Calvez

gefallen. Aber er ist der Theologe mit dem längsten Atem. Er hält seine

eigene Meinung auf fast sechshundert Seiten zurück, um Marxens Gedanken

voll entwickeln und deren innere Logik wirken lassen zu können. Plötzlich
weist er in einem Verzeichnis von kirchlichen Erlassen nach, daß ein Katholik

ohne besondere Erlaubnis die Schriften von Marx gar nicht lesen darf

1 Erschienen 1961 im Verlag Editions du Senil, Paris.

230



und daß Marxens Lehre der christlichen Lehre widerspricht! Den Schluß
bildet eine «Kritik der marxistischen Denkweise», die in der Versicherung
gipfelt, daß in und über der Geschichte ein Gott walte.

Um festzustellen, daß Marx kein Christ war, hätte es der verständnisvollen
und scharfsinnigen Erörterungen nicht bedurft. Aber wenn wir von den

Schlußkapiteln absehen, leidet das großzügig angelegte Werk an einem Mangel.

Innerhalb der einzelnen Abschnitte über die religiöse, philosophische,
politische, soziale und wirtschaftliche Entfremdung und über deren
Aufhebung sowie über die Dialektik werden immer Marxsche Äußerungen aus
allen Lebensperioden verbunden. Alle späteren Gedanken werden aus früheren

erklärt, zum Beispiel Stellen des «Kapital» aus den Pariser Manuskripten,

als ob die Frühschriften überhaupt ein geschlossenes System darstellen
würden, das in allen späteren Schriften nur erläutert und angewendet würde.

Das so entstehende Bild ist so unwirklich wie jenes andere, bei dem man
den wahren Marx in den spätesten Schriften sieht und die Frühschriften nur
als Vorübungen betrachtet. Der junge Marx ist hier zum ganzen Marx
gemacht worden und als ganzer dann von einem theologischen Standpunkt aus

abgelehnt worden. Dabei ist aber weder der junge noch der ältere Marx richtig

gezeichnet.

Ein ähnliches Manöver, aber in geringerem Umfang, vollzieht der
Zürcher Theologe Arthur Rieh in einem Vortrag über «Das Menschenverständnis
beim jungen Marx und das Problem des Revolutionären»} Ich greife aus
diesem Vortrag einen einzigen Gedankengang heraus.

Prof. Rieh geht von der Tatsache aus, daß der junge Marx von Ludwig
Feuerbach, dem Verfasser der Schrift «Das Wesen des Christentums», die
Ansicht übernommen hat, Gott sei «das offenbar Innere, das ausgesprochene
Selbst des Menschen», oder, wie Feuerbach in der Vorrede zu einer
Neuauflage jenes Werkes sagte, der Glaube «an die Wahrheit und Gottheit des

menschlichen Wesens».

Den erstgenannten Satz erläutert Rieh so: Feuerbach habe Gott als das

verborgene Wesen des Menschen selbst in seiner absoluten Vollkommenheit
aufgefaßt. Aus dieser, meines Erachtens unrichtigen Interpretation entsteht
in Richs Abhandlung eine Art Kettenreaktion, die durch das Wörtchen «absolut»

ausgelöst wird. Während Feuerbach und mit ihm der junge Marx Gott
auf eine Art Traumbild des wirklichen Menschen reduziert haben, sollen sie

nach Rieh den Menschen «als absolutes Dasein» an die Stelle Gottes gesetzt
haben. Der Mensch wird nun zum absoluten Menschen, und der absolute
Mensch wird zum absoluten Gott — was Marx in Wirklichkeit nie eingefallen

1 Veröffentlicht als Teil der Schrift «Glaube in politischer Entscheidung», Zwingli-
Verlag, Zürich-Stuttgart 1962.

231



ist. Nun soll Marx den Menschen als seinen eigenen Schöpfer und Erlöser
erklärt haben. Marx sagte allerdings übertreibend in einer der Frühschriften,
der Mensch erzeuge sich selbst, nämlich durch Zeugung von Nachkommen
und Beschaffung von Lebensmitteln, und sprach einmal Feuerbach den
übertreibenden Satz nach, der Mensch sei das höchste Wesen für den Menschen.

Vom absoluten Menschen geht es nun zum absoluten Humanismus und

von diesem zur absoluten Diktatur des Proletariats. Als Ziel der Revolution
soll Marx die Totalität des Proletariats betrachtet haben, während er doch in
Wirklichkeit die Aufhebung des Proletariats als Klasse erhoffte. Durch solche
Gedanken soll Marx dafür verantwortlich sein, daß sich die späteren Marxisten

als Herren über die Zukunft gefühlt hätten, und daß der Marxismus, statt
sich noch für die fremden Mächten verfallenen Menschen einzusetzen, zur
Verherrlichung einer totalen Herrschaft von Menschen über Menschen
geworden sei.

Somit werden hier einige von Feuerbach übernommene, nicht abgeklärte
Gedanken des jungen Marx zum Hauptinhalt der ganzen Lehre von Marx
selbst und damit des Marxismus ausgeweitet, und am Schluß steht der christliche

Glaube einer «marxistischen Herausforderung» gegenüber, gegen die er
zum Kampf antreten muß.

Übrigens will ich nicht bestreiten, daß gewisse Gedanken des jungen Marx
eine der Quellen des kommunistischen Dogmatismus und des kommunistischen

Herrschaftssystems geworden sind. Aber dieser Zusammenhang läßt
sich nicht mit einem hineininterpretierten Wörtlein «absolut» nachweisen,
das sich unvermerkt in das Wörtchen «absolutistisch» verwandelt.

Zum Schluß das Beispiel eines Nichttheologen, der ebenfalls in den
Frühschriften den ganzen Marx sieht, diesen ganzen Marx aber anerkennt und mit
seiner eigenen Gesellschaftsauffassung in Einklang bringt.

Erich Fromm, Marx's concept of man.1

Der amerikanische Psychologe Erich Fromm, der Verfasser des in der
«Roten Revue» vom April 1961 besprochenen Buches «Der moderne Mensch
und seine Zukunft», bekennt sich zu einem «marxistischen humanitären
Sozialismus» und sieht in den Schriften des jungen Marx eine willkommene
Stütze für seine eigene, sehr beachtenswerte Auffassung von der gesunden
Gesellschaft.

Fromm behauptet, Marx habe den Begriff vom Wesen des Menschen, den

er in den Pariser Manuskripten dargestellt habe, bis in seine späten Jahre
beibehalten, wenn er auch dafür zum Teil andere Worte gebraucht habe. Wie

1 Im Verlag Frederick Ungar, Neuyork 1961, erschienen als Einleitung zu einer
Auswahl aus den Frühschriften in englischer Übersetzung. Eine deutsche Ausgabe ist
angekündigt von der Europäischen Verlagsanstalt in Frankfurt am Main unter dem Titel: «Das
Menschenbild bei Marx.»

232



für Calvez steht auch für Fromm der Begriff der Entfremdung und deren

Aufhebung im Mittelpunkt des Marxschen Denkens. Ausdrücklich erklärt er,
der Begriff der Entfremdung sei der zentrale Punkt im Denken des jungen
Marx, der die Pariser Manuskripte schrieb, und auch des alten Marx, der das

«Kapital» verfaßte. Seine Auffassung vom Sozialismus sei auf den Glauben

an den Menschen gegründet. Daß Marx später als ein Feind der Freiheit
angesehen werden konnte, beruhe auf einem erstaunlichen Schwindel Stalins
und auf der erstaunlichen Unwissenheit, die in der westlichen Welt über
Marx herrschte. Marx habe mit seinem Begriff des Sozialismus den letzten
und vollendetsten Ausdruck eines messianischen Denkens gefunden, das durch
die Jahrhunderte ging und dessen gemeinsame Überzeugung die sei, daß

politische und moralische Werte untrennbar seien. Sozialismus ist für Fromm,
und seiner Meinung nach auch für Marx, die Aufhebung der Selbstentfremdung,

die Wiederherstellung des Menschen als eines wahren menschlichen
Wesens.

Einen besondern Abschnitt widmet Fromm der «Kontinuität des Marxschen

Denkens». Dessen Neuauslegung müsse sich auf den ganzen Marx und
dessen humanistische Philosophie stützen. Und damit man ja nicht im Zweifel
sei, wo der ganze Marx zu finden ist, schließt Fromm seine Erörterungen ab
mit der Versicherung, der Kern der Philosophie des jungen Marx habe sich
nie geändert, und man könne seinen Sozialismus und seine Kritik des
Kapitalismus nur verstehen auf Grund seines Menschenbildes, das er in den
Frühschriften entworfen habe.

Es fällt Fromm nicht schwer, aus dem reichen Schrifttum von Karl Marx
Belege für diese Auffassung zusammenzusuchen. Tatsächlich kann man
Gedanken der Frühschriften auch in den spätesten Äußerungen von Marx, zum
Beispiel in seiner Kritik des Gothaer Parteiprogramms, wiederfinden. Fromm
scheint aber nicht zu bemerken, daß bei seiner Betrachtungsweise die tiefsten
Probleme des Marxschen Denkens, die Frage nach der Abhängigkeit unseres
geschichtlichen Schicksals und unserer Kultur von der ökonomischen
Entwicklung und speziell die Frage nach der Verfälschung unseres Denkens
durch unseren Standort in der Klassengesellschaft in den Hintergrund geraten,

so daß auch hier das Bild des wirklichen Marx nicht getroffen ist.

3. Die Diskussion bleibt offen

Aus den Beispielen geht hervor, daß bedeutende Denker auch der
allerletzten Zeit allen Ernst an die Aufhellung der außergewöhnlichen Gestalt, die
Karl Marx ohne Zweifel gewesen ist, verwendet haben. Da ihre verschiedenen
Darstellungen des jungen Marx sich offensichtlich widersprechen, kann im
besten Fall eine wahr sein. Nachdem ich bei allen, soweit ich sie etwas
besprochen habe, auf einen wichtigen Mangel hingewiesen habe, könnte man

233



von mir verlangen, ihnen das richtige Bild oder wenigstens ein richtigeres
Bild gegenüberzustellen. Das ist aber in einem Aufsatz nicht möglich, denn
eine Skizze ohne Begründung hätte keinen Sinn.

So viel ist klar geworden: Man kann den Weg zum wirklichen jungen
Marx nur durch eingehendes Studium finden. Dieses Studium lohnt sich.
Denn der junge Marx ist zum Symbol einer geistigen Auseinandersetzung
geworden, und mit Symbolen kann man die Menschen verwirren, benebeln und
überlisten.

Wer die Wahrheit sucht, hat ein Interesse daran, statt geschichtlicher Symbole

die wirklichen, lebensvollen Gestalten der Geschichte, und das sind
Menschen mit Fehlern und Widersprüchen, kennenzulernen. Sie stehen uns viel
näher als die aus Absicht oder aus frommen und unfrommen Wünschen

zurechtgemachten Ideal- oder Schreckgestalten.

MARKUS SCHELKER

Die englische Arbeiterbewegung

Versuch eines historischen Abrisses

Der moderne Kapitalismus entstand in Theorie und Praxis zuerst in
England. Adam Smith begründete die klassische Nationalökonomie, über deren
Gesetzen jene «unsichtbare Hand» steht, die das Wirtschaftsgefüge stets im
Gleichgewicht hält, wenn der Mensch bloß seinem natürlichen Profitstreben
folgt. Zu dieser liberalen Theorie gesellte sich die Dampfmaschine, deren

Wiege ebenfalls in England stand.
Schon gegen Ende des 18. Jahrhunderts setzte in England die Industrialisierung

ein - und mit ihr jene Bevölkerungskonzentration in den Städten, die
in den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts gewaltige Formen annehmen
sollte. Binnen vierzig Jahren (von 1801 bis 1841) verzehnfachte sich
beispielsweise die Bevölkerung von Liverpool. Die Industrialisierung verprole-
tarisierte Millionen von Menschen. In seinem berühmten Werk «Die Lage der
arbeitenden Klasse in England» schilderte Friedrich Engels eindrücklich die
soziale Misere jener Zeit In keinem Land Europas vollzog sich die
Industrialisierung unter so großen Menschenopfern wie gerade in England, doch

setzte sie auch in keinem Land schon zu einem so frühen Zeitpunkt mit
vergleichbarer Intensität ein. Diese Tatsachen müssen wir uns stets vor Augen
halten, wenn wir die Geschichte der englischen Arbeiterbewegung betrachten,
die ebenfalls weiter zurückreicht als in irgendeinem andern Staat - mit
Ausnahme Frankreichs.

234


	Was geht uns der junge Marx heute noch an?

