
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 42 (1963)

Heft: 7-8

Artikel: Dynamische Gesellschaft : ein Lehrbuch des Optimismus

Autor: Roschewski, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


42. JAHRGANG

JULI/AUGUST 1963

HEFT 7/8 ROTE REVUE

HEINZ ROSCHEWSKI

Dynamische Gesellschaft — ein Lehrbuch des Optimismus

Zeitkritik ist heute in Europa und in der Schweiz beliebt. Man spricht
von einem Niedergang unserer Kultur. Man spricht von Materialismus und
Vermassung und Nivellierung, und zwar mit einem verächtlichen Unterion,
der zum Teil wohl berechtigt, zum Teil aber einer Verkennung des

gesellschaftlichen Strukturwandels und einer falschen Überheblichkeit
zuzuschreiben ist. Ein bekannter Gelehrter, Prof. Dr. Bichard F. Behrendt von
der Universität Bern, hat soeben ein Büchlein erscheinen lassen, das

scharfsinnig, unbarmherzig, aber ausgezeichnet aufräumt mit solchen modernen

Legendenbildungen, welche die sozialen Wandlungen unserer Zeit und den

sozialen Fortschritt überhaupt in ein falsches Licht stellen1.

Ein Wissenschafter räumt mit Legenden auf

Die Zeitkritiker lieben es bekanntlich, von einer kranken Gesellschaft
zu sprechen, deren Hauptkennzeichen die Vermassung sei. In Wirklichkeit,
sagt Prof. Behrendt, leidet unsere Gesellschaft an zahlreichen ernst zu
nehmenden Symptomen eines unharmonischen Kulturwandels, an innerer
Unausgeglichenheit. Die Klagen über Vermassung entspringen einem Mangel

an Verständnis für die gesellschaftlichen Strukturwandlungen unserer
Zeit. «Sehr viel von dem, was wir als die Hilflosigkeit des den
unverantwortlichen Mächten ausgelieferten Individuums empfinden, ist ja nur ein

Mangel an Verständnis, an Mut und an Bereitschaft zum verantwortungsbewußten

Handeln in einer Gesellschaft, die durch ihre außergewöhnliche
Beweglichkeit und die in ihr sich vollziehende Fundamental-Demokrati-
sierung zum erstenmal grundsätzlich allen ihren Mitgliedern zahlreiche
Möglichkeiten zur Teilnahme an der ständigen Umformung und Neubildung
ihrer Lebensverhältnisse bietet.»

Richard F. Behrendt, Dynamische Gesellschaft. Scherz-Verlag, Bern, 1963. 176 S.

185



Die Kehrseite der «Vermassung»

Und dann zeigt uns Prof. Behrendt die Kehrseite der Medaille, die uns
die sogenannte Vermassung zeigt, das Gegenstück zum Elend des modernen,
aus der Nestwärme der alten Gemeinschaft gestoßenen Menschen: Immer
mehr Menschen werden jetzt aus den vorgeprägten Gefühls-, Denk- und
Verhaltensweisen entlassen, die sie als religiöser Glaube, autoritäre
Herrschaft oder Tradition an die alten «gewachsenen» Gemeinschaften banden,
und gewinnen jetzt die Möglichkeit zur Suche nach neuen Zielen und
Formen der Lebensgestaltung. Als Staatsbürger und Berufstätiger, als
Konsument und Produzent, in sexuellen und generationenmäßigen
Beziehungen verfügt der heutige Mensch über unvergleichlich mehr Autonomie,
mehr Selbständigkeit als jemals zuvor. «Liberalismus und Demokratie, aber
auch die objektiven Auswirkungen der Technologie und des
Hinüberwachsens aus primären in sekundäre Sozialgebilde haben zusammen
Möglichkeiten der Individuation geschaffen, also Möglichkeiten zur Ausdehnung
des Lebensbereiches, in dem der einzelne Entscheidungsfreiheit besitzt.»

Erst die moderne soziale Entwicklung, der Aufstieg der breiten
Volksschichten (soziologisch: die Versachlichung der zwischenmenschlichen
Beziehungen in den beruflichen und öffentlichen Lebensbereichen durch
arbeitsteilige Organisation und bürokratische Funktionalisierung) hat diese

Selbständigkeit und Freiheit, diese Autonomie der persönlichen, privaten
Lebenssphäre des einzelnen und der ihm Nahestehenden geschaffen, wie
Prof. Behrendt nachweist. Ja, diese Entwicklung hat überhaupt erst die

Unterscheidung zwischen beruflicher und persönlicher, öffentlicher und
privater Sphäre ermöglicht. Früher gehörte der einzelne völlig der Gemeinschaft,

wurde von ihr jederzeit und ohne Einschränkungen in Anspruch
genommen und hatte sich ihren Normen, Konventionen und Kontrollen
vorbehaltlos zu unterziehen. Die jetzt im Beruflichen und Öffentlichen
vorherrschende Sachlichkeit gestattet im Persönlichen und Privaten die Pflege
der Besonderheit des Individuums und der Intimität in Kleingruppen. Und
wenn auf die zuweilen übermächtig scheinenden Einflüsse der modernen
Massenmedien (Presse, Film, Badio, Fernsehen) hingewiesen wird, so
antwortet Prof. Behrendt, daß auch sie in allen nicht-diktatorischen Staaten

«pluralistisch» angelegt sind, also ihre Benutzer nicht zu einer einheitlichen

Norm «gleichschalten» können, und daß es den einzelnen völlig
freisteht, ob oder wie weit sie von diesen Massenmedien Gebrauch machen und
ihnen Einfluß über sich einräumen wollen.

Aufwertung des Individuums

Erst in der durch die neue soziale und technische Entwicklung
entstandenen Kulturphase haben ja die meisten Menschen die Freiheit des

186



Glaubens («Beligion als Privatangelegenheit»), die Freiheit der Berufswahl

und des Wohnortes, der Eheschließung und Ehescheidung erlangt.
Erst jetzt gewinnen die meisten von uns «Freizeit», die weder von der
Notwendigkeit des Verdienens des Lebensunterhaltes noch von den Vorschriften
der «Gemeinschaft» in Anspruch genommen wird, sondern uns individuell
«zur Verfügung» steht. Der Aufstieg der früheren unteren Volksschichten
bringt wohl eine gesellschaftliche Nivellierung, aber keineswegs nur eine
Vermassung, sondern auch Möglichkeiten und Beservationen für
Individualisierung, ja für die Herausbildung der Individualität in größerem
Maße, als es die vorangegangenen Gesellschaftsordnungen taten, in denen
solche Möglichkeiten nur auf besonders Privilegierte beschränkt waren.
Prof. Behrendt erinnert auch daran, daß das Kriterium der Entlöhnimg
und des Erfolges immer mehr die persönliche, sachlich gemessene Leistung
wird anstatt des Zufalls der geburtsmäßigen Zugehörigkeit zu einem Stand
oder einer Sippe. «Das allein bedeutet ja schon eine entschiedene
Aufwertung' des Individuums und einen Appell an seinen Willen und seine

Fähigkeit zur grundsätzlich freien Entfaltung.»

Keine Angst vor Vermassung!

In seinem erfrischenden Buch hat sich Dr. Bichard Behrendt auch mit
der vielbeklagten Nivellierung beschäftigt, welche angeblich eine Folge des

sozialen Fortschritts, des sozialen und wirtschaftlichen Aufstiegs der
Volksmassen sein soll. Die Tendenz zur Einebnung gesellschaftlicher Schichtungsunterschiede

hat ja Anlaß zu zahlreichen Klagen über die Vernachlässigung
überdurchschnittlich Befähigter zugunsten des Durchschnitts — und damit
über die Gefahr des Bückganges der Intelligenz in unserer Zeit — gegeben.
Diese Klagen, sagt Behrendt, entspringen meistens einer Verwechslung
zwischen den Auswirkungen des gesellschaftlichen Milieus, in dem junge
Menschen aufwachsen, mit ererbten Eigenschaften. Behrendt bestreitet nicht,
daß junge Menschen, die unter dem Einfluß von kulturell aufgeschlossenen,
hochgebildeten, über gute Beziehungen zu einflußreichen Bekannten
verfügenden Eltern aufwachsen, sehr viel bessere Möglichkeiten zur Entfaltung
und Betätigung ihrer Fähigkeiten — also zur Erreichung prominenter
Stellungen — haben als Kinder aus geographisch isolierten, geistig und
künstlerisch uninteressierten, vielleicht sogar analphabetischen und auf Beharrung

im Gewohnten eingestellten Elternhäusern. Daß dies so ist, berechtige
aber nicht zu der Folgerung, die letzteren seien weniger intelligent oder
begabt, sondern nötige uns vielmehr zur Anerkennung, daß die heutige
Lebensform, eben die «dynamische Gesellschaft», die Aktualisierung
zahlloser, früher brachliegender Begabungen aus benachteiligten Gesellschaftsschichten,

Ländern und Bässen ermöglicht, ja daß sie diese Aktualisierung

187



— durch Förderung der Bildungsmöglichkeiten für möglichst alle Fähigen -
gerade benötigt.

Gleichheit der Startverhältnisse

Dabei behauptet Behrendt nicht, daß absolute-wirtschaftliche und
gesellschaftliche Gleichheit verwirklicht werden kann oder daß sie überhaupt
ein vertretbares Ziel sei; auch nach sozialistischer Auffassung handelt es

sich ja in erster Linie nicht um die Gleichheit, sondern um die Gerechtigkeit:

daß alle Menschen möglichst gleiche Chancen haben sollen. Behrendt
erklärt, daß die früheren drastischen Schichtungsunterschiede in bezug auf
Macht, Geltung, Einkommen, Vermögen und Möglichkeiten persönlicher
Entfaltung in der Gegenwart entschieden vermindert worden sind und daß
eine Grundtendenz unserer modernen Gesellschaft in die Bichtung auf die

Schaffung annähernd gleicher Möglichkeiten zur Selbstgestaltung und damit
auch zum gesellschaftlichen Aufstieg für alle, ungeachtet ihrer rassischen,
geographischen oder gesellschaftlichen Herkunft, gemäß ihren Neigungen
und Fähigkeiten, zielt. «Es handelt sich also um eine (allmählich verwirklichte)

Gleichheit der Chancen, zu zeigen, was man kann, um eine Annäherung

an Gleichheit der ,Startverhältnisse', nicht etwa um Gleichheit der
Lebensverhältnisse. Zudem sind die — nach wie vor bestehenden —

wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Unterschiede immer weniger auf Pfründen

und immer mehr auf Verdienste gegründet. Es handelt sich also um
eine Verdrängung von ererbten Vorrechten durch das Prinzip der
individuellen Leistung.»

Materialismus und Kultur

Prof. Behrendt rechnet in seiner Schrift auch mit dem Vorwurf des

Materialismus ab, mit der Behauptung, die Menschen unserer Zeit widmeten
sich einer so einseitigen Jagd nach materiellen Gütern, daß für die Kultur
so gut wie nichts übrig bliebe. Wir dürfen aber die «Kultur» nicht nur als
«höhere» Domäne betrachten, die nur von Spezialisten, Befugten und
Angestellten, von «Bildungsvirtuosen» betreut wird. Leider ist uns das
Vorurteil eingebläut worden, wir müßten im Bereich der «eigentlichen» Kultur,
in dieser dünnen Höhenluft, entrückt der «bloßen» schnöden Zivilisation,
auf Stelzen — oder doch auf Zehenspitzen — gehen, wie Behrendt dies

ausgezeichnet charakterisiert: «Philologen, Kunsthistoriker und Kritiker —

beileibe nicht alle, aber doch viele von ihnen, insbesondere wenn sie dazu
noch Universitätsprofessoren sind — tun ihr möglichstes, um sich uns als
unentbehrliche Vermittler dieser uns sonst unzugänglichen ,Bildungswerte'
zu empfehlen — und machen sie uns dadurch oft so unattraktiv und
unverdaulich, nicht zuletzt auch durch ihre Kultivierung eines metaphysizieren-
den Pathos und eine esoterischen Jargons.»

188



Der Eindruck einer Dekadenz der Kultur, insbesondere der Künste,
unter dem Übergewicht einer einseitig materialistischen Technisierung und

Verwirtschaftlichung des Lebens ist falsch. Vielmehr bietet die dynamische
Gesellschaft der Neuzeit immer mehr materielle und auch bildungsmäßige
Voraussetzungen zur Schaffung wie zur Anschaffung und zum Genuß von
Werken der Kunst und der Literatur für immer mehr Menschen. Behrendt
verweist dazu auf den Ausbau der Bildungs- und Weiterbildungsanstalten
für immer mehr Menschen, auf das Wachstum der technischen Mittel für
die Herstellung und Wiedergabe von Kunst (sowohl bildender Kunst als
auch Literatur), woraus eine Verbilligung und weitere \erbreitung folgt,
auf die steigende Kaufkraft immer größere Massen für diese Produkte,
auf stetig sich erweiternde Erlebniskreise für Schönes: Reisen zu Kulturzentren

des In- und Auslandes, Sozialtourismus, Wochenend- und
Ferienaufenthalte in schöner Natur, mehr Luft und Licht als früher. Behrendt

sagte geradezu, daß auch die Technik das Schönheitsgefühl und damit das

Schönheitsbedürfnis der «Massen» geweckt oder doch verstärkt habe: stetig
steigende Ansprüche immer zahlreicherer Konsumenten nach «gefälligen»,
den Seh-, Geruchs- und Tastsinn erfreuenden Waren und Dienstleistungen
des täglichen Bedarfs (Reklame, Mode), nicht zu vergessen der Hygiene,
die früher, in den Hoch-Zeiten der «klassischen» Kunst, praktisch
unbekannt war.

Entzauberung des Dämons Technik

Prof. Dr. Richard Behrendt entzaubert in seinem Buch «Dynamische
Gesellschaft» aber auch den «Dämon Technik». Er erinnert daran, daß die
Technik nicht sich selbst schafft, sondern von Menschen geschaffen wird,
daß nicht sie sich entwickelt, sondern wir, und daß zusätzliche technische
«Errungenschaften» stets ein Teilbereich eines viel breiteren Wandlungsund

Wachstumsprozesses der menschlichen Kultur sind. «Wie wichtig dieser
Teilbereich ist — und ob er vor anderen kulturellen Teilbereichen vorprellt
oder hinter ihnen zurückbleibt -, hängt von (bewußten oder unbewußten)
Entscheidungen der kulturschaffenden und -tragenden Menschen, von ihren
jeweiligen Interessen, Wünschen, Zielsetzungen und Handlungen ab.» In
Wirklichkeit hat uns ja die Technik nicht etwa nur «versklavt», sondern
auch einen früher unvorstellbar weiten Raum menschlicher Selbständigkeit
beschert — nicht nur ganz allgemein als menschliches Wesen gegenüber
einer früher weitgehend unverstandenen und deshalb übermächtigen Natur,
sondern auch als Einzelmenschen. Behrendt verweist darauf, daß die
Verfügung über Maschinen den sie «Bedienenden» oft ein Gefühl der Freiheit
und Selbstverwirklichung ermöglicht. Dies ist besonders der Fall in
Gebieten und für Bevölkerungsgruppen, die bis vor kurzem über keinerlei
Selbständigkeit verfügten. «Offenkundig ist in den Entwicklungsländern der

189



individuelle und kollektive Stolz der Einheimischen, die als erste Generation
ihres Volkes Autos, Lastwagen, Flugzeuge, Traktoren oder industrielle
Maschinen handhaben. Besonders bei jungen Menschen und Frauen - die
in der vortechnologischen Gesellschaft gewöhnlich unterdrückt waren -
ist dieses Befreiungsgefühl durch die Technik oft sehr auffällig, auch in
kommunistisch regierten Ländern.»

Die Möglichkeiten des Menschen

In seinem Buch hat Behrendt auch ein Konzept vom gesellschaftlichen
Mündigwerden des modernen Menschen entwickelt — nicht nur als ein
Recht, sondern ebensosehr als eine Pflicht und als eine objektive
Lebensnotwendigkeit. Das gibt dem Bildungswesen einen besonders hohen Bang:
«Eine Neuorientierung wird notwendig, um die bestehende Kluft zwischen
unrealistisch gewordenen Bildungsidealen — die häufig zu bloßen Bildungsposen

entarten — und wirklichen Bildungsnotwendigkeiten zu schließen.»
Prof. Behrendt bekennt in seinem Buch seinen Glauben an die Bildungsfähigkeit

des «Durchschnitts»-Menschen, ruft aber einer Lösung von der
immer noch vorherrschenden einseitigen Bindung an die Verhangenheit und
Tradition und fordert den Verzicht auf den Glauben an die Absolutheit
unserer Erkenntnisse und weltanschaulichen Bekenntnisse und den
Verzicht auf autoritäre Lehrmethoden zugunsten kooperativer Lernmethoden
und des Stimulierens freiwilligen Lernens im Sinne fortschreitender
Lebensorientierung.

Auch der Lehrer muß ständig neu lernen,

sagt Behrendt. In Seminarien europäischer Länder lernen zukünftige Lehrer
immer noch, daß sie ständig vor ihrer Klasse stehen müssen, um sie
beherrschen zu können. Der Lehrer ist hier also autoritärer Lenker, Repräsentant

einer auf absoluter, endgültiger Erkenntnis des Guten und Bösen

gegründeten Gesellschaft. Auch in unseren Hochschulen wird noch die
Vorlesung als weltliche Predigt gepflegt und vom Katheder als weltlicher
Kanzel herab verabfolgt. «Nicht wenige Professoren empfinden sich immer
noch als Verkünder ewiger esoterischer HeilsWahrheiten.» Behrendt fordert
den Abschied von solchen Haltungen und eine resolute Kombination von
Wahrheitsvermittlung mit Wahrheitssuche, also von Lehre mit Forschung,
auf allen Ebenen des Bildungswesens: Wir sollten anerkennen, daß auch

der Lehrer ständig neu lernen muß und daß er auch von seinen Schülern
lernen kann; daß nur das wirklich gelernt wird, was erlebt worden ist;
und daß dasjenige besonders intensiv erlebt wird, was man sich selbst

erarbeitet hat. Das würde also in der Praxis eine Aktivierung und Konkretisierung

des Denkens und der Teilnahme an der Auseinandersetzung über
Gedachtes durch die Schüler bedeuten, also auch hier «Demokratisierung»
auf allen Stufen des Bildungswesens.

190



Keine Gänsemast-Bildungsprozedur mehr!
Den Verzicht auf endgültige Bildungsreife proklamiert Behrendt. Wir

müßten verzichten auf die Vorstellung, daß wir durch institutionalisierte
Verabfolgung von schematisiertem literarischem «Bildungsgut» durch Lchr-
beamte und das Auswendiglernen dieses «Gutes» durch passiv aufnehmende
Schüler im Laufe einer Anzahl von Jahren eine Bildungsreife vermitteln
könnten, die den Menschen für den Rest seines Lebens zu einem «Gebildeten»
mache. Auch dieses Schema einer «Gänsemast-Bildungsprozedur» sei durch
die Dynamik zerstört worden, sagt Behrendt: «Die wichtigste Aufgabe der
Schule in unserem Zeitalter scheint mir gerade in der Erweckung und
Pflege der Sensitivität, ja des Spürsinnes für das positive Erleben (und
nicht nur das passive Erleiden) des Wandlungs- und Wachstumsprozesses
in unserer — immer weiter werdenden — Umgebung zu liegen. Diese Sensitivität

muß die Wurzel sein, aus der unsere Kraft zur ständigen Ausweitung
und Vertiefung unseres Verständnisses für bisher Fremdartiges entspringt,
um uns so in einer sich ständig wandelnden Welt ohne Angst
zurechtzufinden und sie ohne lebensgefährdende Konflikte ordnend gestalten zu
können.» Bildung muß also ein ständiger Prozeß sein, eine Bereitschaft
und Fähigkeit zum Neu- und Umlernen während des ganzen Lebens.
Hierdurch gewinnen Erwachsenenbildungsanstalten aller Art, für Menschen aller
Bildungsstufen, eine früher nie geahnte Bedeutung. Denkbereitschaft und

Denkfähigkeit ist das Bildungsziel, und der immer noch tobende Kampf
zwischen den Verfechtern der «Allgemeinbildung» und der bloßen
«Fachbildung» sollte nun endlich als steril und überholt beendet werden.

Fähigkeit zu gesellschaftlichen Strukturveränderungen

Vor weniger als 150 Jahren prophezeiten führende Mediziner, der
menschliche Organismus werde die rasende Geschwindigkeit der damals

neu eingeführten Eisenbahnen — etwa 30 Stundenkilometer! — nicht ertragen.
Inzwischen hat der Mensch gelernt, in 80 Minuten im Weltraum um die
Erde zu rasen. Unsere Fähigkeiten zum Ertragen schneller physischer
Standortveränderungen ist also erwiesen. Jetzt kommt es darauf an, sagt Behrendt,
unsere Fähigkeit zu gesellschaftlichen Standorts- und StrukturVeränderungen

zu erproben, nicht nur ohne Gefährdung menschlicher Wohlfahrt,
sondern vielmehr mit Gewinn für sie. «Wir dürfen doch vielleicht
vermuten, daß auch sie die Erwartungen vieler — heutiger - Sachverständiger'
übertreffen wird», meint Behrendt, um mit folgenden Bemerkungen
abzuschließen:

«Tausende von Jahren lang haben statisch-hierarchische Gesellschaftsordnung

die Überzeugung von der Machtlosigkeit des Menschen — oder
doch der meisten Menschen — gegenüber Natur und Oberen im Diesseits

191



und Jenseits gepflegt. Erst seit kurzem bahnt sich die Auffassung vom
Menschen als Schöpfer von Neuem an, die Auffassung, daß der Mensch
nicht nur das Recht, sondern auch die Pflicht habe, sich immer weitere
Ziele zu stecken, und daß er gerade damit seine Fähigkeit zu ihrer Verwirklichung

stärken könne. Wir kennen nicht die obere Grenze menschlicher
Fähigkeiten. Wir wissen nur, daß ihr Wachstum — ebenso wie ihr konkreter
Einsatz für spezifische Ziele — gesellschaftlich gefördert oder gehemmt
werden kann. Auch hier schrumpft der Bereich des Schicksalhaften, des

Unabänderlichen immer mehr zusammen, während sich der Bereich menschlicher

Möglichkeiten — und damit auch menschlicher Verantwortung —

immer rascher erweitert. Aber unsere Selbstbefreiung von traditionalem
Aberglauben — also von unnötiger seelischer und gesellschaftlicher
Belastung — ist noch längst nicht so weit gediehen, wie unsere Selbstbefreiung
von unnötiger körperlicher Belastung. Noch einmal: unsere gesellschaftlichgeistige

Entwicklung hinkt hinter unserer naturwissenschaftlich-technischen
her. Der Mensch unserer Zeit, der sich als fähig erwiesen hat, neben vielem
anderen auch absolute Vernichtungsmittel herzustellen, muß sich selbst so
weit mündig machen, daß er seine Mittel der Naturbeherrschung für positive

anstatt destruktive Zwecke einsetzen kann. Er muß der Versuchung
widerstehen, dieser Verantwortung unter Hinweis auf seine vermeintlich
angeborene Schwäche auszuweichen. Mit andern Worten: er muß sich
Aufgaben stellen, die weit über alles hinausgehen, was er bisher geleistet hat,
und er muß damit Dynamik gleichzeitig intensivieren und kontrollieren.
Der Mensch von heute und morgen muß also

bereit sein, zu experimentieren,
um herauszufinden, wessen er fähig ist. Und dazu muß er die Sphäre seiner
Freiheit und seiner Verantwortung über alles bisher Erfahrene hinaus
ausweiten. Dann wird er sich weder einer verhärteten Vergangenheit noch
einer illusorischen Zukunft dienstbar machen, sondern aus den nachwirkenden

Kräften der Vergangenheit zu schöpfen und die weiten Horizonte
der Zukunft zu erforschen und zu deuten verstehen.»

Das moderne Leben: eine Aufgabe
Soweit einige erfrischende, dem Pessimismus unserer Zeit entgegentretende

Erkenntnisse und Bemerkungen aus dem neuesten Werk Professor
Behrendts. Er nennt unsere heutige Ordnung eine «dynamische
Gesellschaft», und das Leben in dieser dynamischen Gesellschaft bedeutet, wie er

sagt, eine Aufgabe: «aktive Gestaltung einer erwünschten, unserer
Verantwortung und Fähigkeit anheimgegebenen Zukunft, anstatt Schicksal, das

uns von höheren Mächten auferlegt worden ist und unsere Zukunft festlegt.
Das Erlernen des Lebens in einer mobilen, menschlich formbaren Umwelt
ist die wichtigste Ordnungs- und Bildungsaufgabe unserer Zeit.»

192


	Dynamische Gesellschaft : ein Lehrbuch des Optimismus

