Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 42 (1963)

Heft: 4

Artikel: "Mater et magistra” und die katholische Sozialdoktrin
Autor: Kriescher, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-337449

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-337449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zusammenfassung

Im Lichte der neuesten riistungstechnischen Entwmklungen, bm dg;l‘;r‘i-g;
nicht mehr auf den Besitz von Atombomben, sondern vor allem auf den Besitz
weitreichender «Waffensysteme» fiir den Abschufl dieser Bomben ankommt,
ist es fiir ein einzelnes Land — mit Ausnahme der beiden SupergroBmachte —,
also selbst fiur GroBbritannien, nicht mehr moglich, sich eine eigene, unab-
hingige Atomriistung zu schaffen. Will die Schweiz neutral bleiben, so bleibt
ihr daher gar nichts anderes iibrig, als auf die im Zeitalter der Langstrecken-
raketen und unterirdischen (oder unterseeischen) Abschuflbasen unerschwing-
lich gewordene Atomriistung von vornherein zu verzichten. Sicherheit bietet
der Schweiz nur freiwilliger Atomverzicht und Wiederaufnahme ihrer schon
zu lange vernachléssigten Rolle, in weltweitem Mallstabe «Helvetia Mediatrix»
zZu sein.

WILHELM KRJIESCHER:

«Mater et magistra» und die  katholische Sozialdoktrin

Die dritte Sozialenzyklika des Vatikans «Mater et magistra» (Mutter und
Lehrmeisterin), <angekiindigt am 29. Dezember 1960 beim Neujahrsemp-
fang fiir das beim Heiligen Stuhl akkreditierte diplomatische Korps»,! sollte
am 15. Mai 1961, zum Jubildum der ersten Sozialenzyklika der katholischen
Kirche «Rerum novarum» (von Papst Leo XIII. am 15. Mai 1891 erlassen),
erscheinen. Tatsiachlich wurde sie erst am 14. Juli 1961 veroffentlicht, nach-
dem die gegensitzlichen Meinungen und Tendenzen innerhalb des hohen
Klerus und der vatikanischen Kurie sich auf eine KompromiBfassung fiir
eine Reihe von Fragen geeinigt hatten.® Die heftigen Auseinandersetzungen
im Vatikan selbst und zwischen der hohen Hierarchie der einzelnen Liinder
beziehungsweise Landergruppen, ja ganzer Kontinente, deren Vorhandensein
der bisherige Verlauf des romischen Konzils eindeutig bestatigt,? reflektieren
in der Ideologie jene gewaltigen historischen Verdnderungen, die sich im

1 Johannes XXIII.: «Mater et magistra.» Herausgegeben und mit Kommentar ver-
sehen von Erwin Stindl, Wiirzburg, Verlag J. W. Neumann, 1961. (Mit kirchlicher Druck-
erlaubnis.)

2 ¢Handelsblatty, Diisseldorf, September 1961: «Das Abenteuer der Sprache — zur
Textgeschichte der Sozialenzyklika.»

3 ¢Spiegel», Nr. 46, 14. November 1962; «ExpreBs, 6. Dezember 1962; «France-
Observateury, 11. Oktober 1962.

96



Ergebnis des Zweiten Weltkrieges vollzogen haben und jetzt auf die gesell-
schaftliche Entwicklung als selbstdndiger, bestimmender Faktor einwirken.
Der totale Zusammenbruch des Kolonialsystems vertieft die internationale
Klassenauseinandersetzung, die im zwischenstaatlichen Kampf zweier Gesell-
schaftssysteme einen modernen Ausdruck gefunden hat. Der Zersetzungs-
prozel} der kapitalistischen Weltordnung und die Krisenerscheinungen (man-
nigfacher Art) im Bereich des Kapitalismus sind es also, die den Vatikan
gezwungen haben, seine Sozialdoktrin den neuen gesellschaftlichen Gegeben-
heiten anzupassen.

Man begreift daher sehr gut die groBen Schwierigkeiten des Unterfan-
gens, neue Prinzipien fiir eine «Ordnung des gesellschaftlichen Lebens der
Gegenwart im Sinne der christlichen Gebote»* zu entwickeln; besonders
wenn die Autoren der neuen Enzyklika bestrebt sind, die alte Kernthese der
klerikalen Soziallehre, die Rechtfertigung des kapitalistischen Privateigen-
tums an den Produktionsmitteln und des Systems der Lohnarbeit, weiterhin
zu verteidigen. Dieses Bemiithen, die Existenz der kapitalistischen Gesell-
schaftsordnung zu verewigen, stimmt etwas nachdenklich, wenn man sich
vergegenwartigt, dall heute, nach 70 Jahren katholischer Soziallehre, «Mater
et magistra» feststellen mul}: «Unser Sinn wird von einer tiefen Bitterkeit
erfillt angesichts des mafllos traurigen Schauspiels, das zahllose Arbeiter
vieler Lander und ganzer Kontinente bieten, denen ein Lohn gezahlt wird,
der ihnen selbst und ihren Familien unmenschliche Lebensbedingungen auf-
zwingt . .. In einigen unter diesen Ldndern steht jedoch zu diesem Zustand
duBersten Elends der Uberflufl und der hemmungslose Luxus weniger Privi-
legierter in schreiendem und beleidigendem Gegensatz...»> Und welche
SchluBfolgerungen zieht der Papst aus seiner Beschreibung des Elends und
der menschlichen Degradation, die den werktitigen Massen «ganzer Konti-
nente» noch heute, im Zeitalter eines <aufgeklirten und moralisch gelduter-
ten Kapitalismus», beschieden sind ?

Vergeblich wird man in «Mater et magistra» nach einer konkreten Ana-
lyse des spezifischen Charakters der kapitalistischen Produktionsverhaltnisse
suchen. Die Verfasser der Enzyklika fiirchten jede konkrete Fragestellung.
Man spricht zwar sehr viel von Kapital, Kapitalismus, «Reichen und Pluto-
kraten», aber man vermeidet geflissentlich, eine wissenschaftliche Klarung
dieser Begriffe vorzunehmen. Alles bleibt im Halbdunkel des Unbestimmten,
Verschwommenen. Dieses methodologisch falsche Herangehen an die Auf-
gabe, das Wesen des Kapitalismus im allgemeinen, die Grundgesetze des
modernen staatsmonopolistischen Kapitalismus im besonderen bloBzulegen,

4 ¢«Mater et magistray, Stindl, a. a. 0., S. 3.
5 ¢«Mater et magistray, Stindl, a. a. 0., S. 39.

97



ist kein Zufall. Denn die gesellschaftliche Funktion der klerikalen Sozial-
theorie besteht ja gerade darin — und das ist eine geschichtlich belegte Er-
fahrungstatsache! —, allen Bestrebungen der Vélker auf Beseitigung kapita-
listischer Herrschaftsformen mit den Mitteln der Religion entgegenzutreten.

Die kirchliche Soziallehre ist nimlich nichts anderes als eine besondere
Form der Apologetik des Kapitalismus, die die herrschenden polit-6konomi-
schen Auffassungen des Biirgertums mit den religiosen Dogmen verkniipft.
Diese Verbindung von Okonomie und Theologie gestattet es nun, den Bestand
und die Unverganglichkeit der kapitalistischen Gesellschaftsordnung aus
einem ewigen, unabinderlichen, absoluten Naturrecht abzuleiten. Die herr-
schende Klassengesellschaft wird auf diese «einfallsreiche» Art zu einer gott-
lichen Ordnung erklédrt, da das Naturrecht angeblich direkt von Gott stam-
men und unmittelbar in die Natur der Welt beziehungsweise des Menschen
gelegt worden sein soll. «Naturrecht ist nach der christlichen Naturrechts-
lehre alles, was dem Menschen kraft seiner ihm von Gott gegebenen Natur
zu tun und zu fordern zusteht. Es ist die Gesamtheit jener Rechte, die dem
Menschen nicht auf Grund menschlicher Satzung (Gesetzgebung und Ge-
wohnheit), sondern von Natur aus gebiihren.»® Welche Rechte gebiihren nun
dem Menschen «von Natur aus»? Dariiber befindet ganz allein die katho-
lische Kirche beziehungsweise der Papst.

Was nun das Kriterium fiir die Einschdtzung jeder Gesellschaftsordnung
betrifft — die Eigentumsfrage —, so hat auch Johannes XXIII. das Prinzip
seiner Vorginger vollumfanglich bestatigt: «Das Recht auf privates Eigen-
tum, auch an Produktionsgiitern, hat bleibende Giiltigkeit; denn es ist ein
natiirliches Recht, .. .»7 Die kapitalistische Eigentumsordnung, die das Pri-
vateigentum an den Produktionsmitteln garantiert, ist daher eine gottgewollte
Ordnung, die sich im Einklang mit dem goéttlichen Naturrecht befindet. Die
Aufwertung einer Kategorie aus dem Bereich der politischen Okonomie zu
einem Prinzip des Glaubens erleichtert zwar die Verteidigung des Kapitals,
aber alle Sympathiekundgebungen in den pipstlichen Enzykliken an die
Adresse der Arbeiterschaft verlieren ihre Glaubwiirdigkeit.

An der Seite der Besitzenden . . .

Ein solch offener Positionsbezug zugunsten des Kapitals in einer Grund-
frage der Gesellschaftsordnung muf3 den Klerus in den Augen, vielleicht ge-
rade besonders der katholischen Arbeiter zwangsldufig diskreditieren. Das

6 Dr. W. Riener S.J., «Soziales Handbuch; Katholische Soziallehre und soziale Ge-
genwarty. Wien 1956,

7 ¢gMater et magistray, Stindl, a. a. O., S. 51.

98



driickt auch der katholische Wirtschafts- und Sozialwissenschafter Oswald
von Nell-Breuning aus, wenn er bemerkt: «...ihm (dem Sozialismus W. G.)
gegeniiber sieht die Kirche sich genotigt, als Verteidigerin des LEigentums
aufzutreten, wodurch sie unseligerweise an die Seite der Besitzenden gedringt
wird und als Gegnerin der Arbeiterschaft erscheint.»® Und im letzten Jahr-
hundert warnte schon ein anderer geistlicher Sozialtheoretiker, Franz Hitze:
«Schon die Klugheit sollte es uns anraten, vor allem national-dkonomische
Waffen gegen den Sozialismus ins Feld zu fithren und nicht einen kapita-
listisch ausgelegten Bibelspruch; einerseits bekiimmern sich unsere Sozia-
listen blutwenig um die Bibel ... anderseits stollen wir auch den gliaubigen
Arbeiter dadurch ab, indem er uns fiir hartherzig und gleichgiltig gegen das
Wohl der Arbeiter hilt und als Kapitalistenfreund haBt, oder auch gar lieber
auf den christlichen Himmel verzichtet zugunsten des sozialistischen.»?

Es ist nun kein bedauerlicher Zufall, daB3 die katholische Kirche in den
gesellschaftlichen Auseinandersetzungen unserer Zeit an der «Seite der Be-
sitzenden» erscheint, um traditionsgemal «als Verteidigerin des Eigentums
aufzutreten». Denn schon langst vergangen sind die Tage, da die Patres
Ecclesiae Privateigentum, Reichtum und Macht zu verdammen pflegten. Die
heutige Kirche kennt keinen Johannes Chrysostomos mehr, der als Prediger
in Antiochia die Reichen aufforderte, fiir die Lebensbediirfnisse ihrer armen
Mitbiirger personlich aufzukommen, und als Bischof von Konstantinopel gar
kommunistische Zielsetzungen entwickelt hat. Als Verkorperung des Feuda-
lismus und feudaler Geisteshaltung ins 19. Jahrhundert eingetreten, hatte die
Kirche Schwierigkeiten, sich in die neuen gesellschaftlichen Verhaltnisse zu
integrieren. Aber die Entwicklung der biirgerlichen Lebensverhiltnisse mit
ihrem Grundwiderspruch zwischen Bourgeoisie und Proletariat, das heiB3t die
zunehmende Verschiarfung der Klassenbeziehungen im aufsteigenden Kapi-
talismus des letzten Jahrhunderts verschaffte der Kirche die Gelegenheit, ihre
Unentbehrlichkeit fir das Biirgertum als geistige «Ordnungsmacht» zu be-
weisen. Als «Stiitze der Gesellschaft», eingewoben in das weitgespannte Netz
der biirgerlichen Beziehungen der herrschenden Ordnung, ist die Kirche
heute zu einer Institution geworden, die riesige Kapitalmassen dirigiert und
kontrolliert und daher, selbst internationales Kapital reprisentiert, mit
der Finanzwelt auf vielfdltize Weise aufs engste verbunden ist. Sosehr es
auch reizen mag, es ist hier nicht der Ort, diese Seite der kurialen Tatigkeit
naher zu untersuchen. Doch darf man vielleicht noch folgernd annehmen,

8 0. v. Nell-Breuning S. J., «Wirtschaft und Gesellschaft heutey. Freiburg/Breisgau,
1956, Bd. 1, S. 371.

® F. Hitze, ¢«Die soziale Frage und die Bestrebungen zu ihrer Losungs. Paderborn,
1877, 8. 137.

99



daB es nicht allein die Sorge um «die Wiirde der Menschen als Geschopfe
und Kinder Gottes»!® sein kann, die den Vatikan als Finanzmacht groBten
AusmaBes dazu veranlaBt, dauernd und in «Mater et magistra» nochmals
«den natiirlichen Charakter des Rechtes auf Privateigentum, auch an Pro-
duktivgiitern, zu behaupten»'! und zu verteidigen . . .

Die Entstehungsbedingungen und die Grundkonzeption der katholischen

Sozialtheorte

‘Der antagonistische Klassengegensatz zwischen Kapital und Lohnarbeit,
die Grundursache des gesellschaftlichen Geschehens der Gegenwart, scheint
den hohen Klerus sehr zu beschiftigen. So heillt es in «Mater et magistra»:
«Arbeiter und Unternehmer sollen ihre Beziehungen zueinander regeln im
Geiste des Grundsatzes der menschlichen Solidaritdt und der christlichen
Briiderlichkeit . . .»'* Hier haben wir in lapidarer Form die «Losung» der
sozialen Frage vor uns, wie sie die katholische Soziallehre erarbeitet hat.

Wie diese Theorie der «Partnerschaft»> in einer Gesellschaft «jenseits
vom Kapitalismus und Sozialismus» in der Praxis aussieht, das erkldrt Papst
Pius XI. in seiner Enzyklika «Caritate Christi compulsi», wo er den Wohl-
habenden empfiehlt, Almosen an die Armen zu verteilen, den darbenden
Massen aber — es war in der Zeit der kapitalistischen Weltwirtschaftskrise —
nur einen Rat erteilen kann: «Die Armen aber und alle, die heute unter der
harten Heimsuchung sparlicher Arbeit und sparlichen Brotes leben, mogen
mit gleicher BuBgesinnung, mit noch groBerer Ergebung die ihnen auferleg-
ten Entbehrungen tragen, unter welchen sie infolge der Not der Zeit und der
sozialen Stellung selbst leiden, welche ihnen die gottliche Vorsehung gemal3
einem zwar unerforschlichen, aber sicher liebevoll besorgten Ratbeschlul} in
der biirgerlichen Gesellschaft angewiesen hat.»'® Damit hat Pius XI. seine
eigene Enzyklika «Quadragesimo anno» (vor 40 Jahren) entwertet. Denn
gerade damals, im Zeitpunkt des heftigsten Aufbrechens aller Widerspriiche
der kapitalistischen Gesellschaftsordnung, gerade wihrend der zyklischen
Uberproduktionskrise hitte die papstliche Sozialtheorie ja die beste Gelegen-
heit gehabt, die Bewahrungsprobe abzulegen. Oder glaubt man mit Herrn
Erwin Stindl, «das sogenannte Dollful-Experiment» mit seinen Konzentra-

10 ¢«Mater et magistras, Stindl, a. a. O., S. 88.
11 ¢«Mater et magistray, Stindl, a. a. 0., 5.53. .
12 ¢Mater et magistras, Stindl, a. a. 0., S. 22.

13 E, Marmy, «Mensch und Gemeinschaft in christlicher Schau», Dokumente, Frei-
burg/Schweiz 1945, S. 760/761. -

160



tionslagern und Arbeitermassakrierungen als Hinweis auf «die schonen An-
sitze» zu einer Verwirklichung der katholischen Soziallehre ansehen zu
diirfen?

Die Vertrostung auf das Jenseits

Wie dem auch sei — die «Losung» der sozialen Frage «im Jenseits» be-
statigt auch Kardinal Frings: «Die Kirche verzichtet — hierin von allen dies-
seits gerichteten Sozialreformern sich unterscheidend — als einzige darauf,
den Menschen ein irdisches Paradies zu versprechen. Im Gegenteil, mit je-
nem niichternen Wirklichkeitssinn, der nur demjenigen eignet, der iiberzeit-
lich giiltige WertmaBstidbe zu handhaben gewohnt ist, entlarvt und entzaubert
sie alle Illusionen eines irdischen Paradieses, unter welchem Namen es immer
ausgemalt und angepriesen werden moge. Schon damit entgiftet sie die
Bitterkeit des irdischen Elends und bahnt so den Weg zu der Einsicht, dal3
Not und Leid nicht sinnlos sind. Sie erméglicht dadurch ein sinnvolles Er-
tragen...»'

Abgesehen davon, dal niemals von sozialistischer Seite behauptet wor-
den ist, Ziel unseres Kampfes sei es, auf Erden ein «Paradies» (im Sinne
kirchlicher Auslegung!) zu errichten, ist hochstens der Zweckpessimismus
und die Fortschrittsfeindlichkeit des Kardinals bemerkenswert. Frings hat
keinen Glauben in die Fahigkeit der Menschen, hier auf Erden — und noch in
unserer Zeit — «Not und Elend», das heil3t die Ausbeutung des Menschen
durch den Menschen als Folge historisch-konkreter, kapitalistischer Produk-
tionsbeziehungen beseitigen zu konnen. Und wieder Frings: «Es hat keinen
Sinn, sich iber die Schichtung der Gesellschaft hinwegzutiduschen, eine
.klassenlose Gesellschaft’ als Idealzustand anzusehen und den Versuch zu
machen, fiir einen solchen, der menschlichen Natur und allen Erfahrungen
widersprechenden ldealzustand Zukunftswunschbilder zu entwerfen.»*® Wich-
tig ist, dal die «Elends»-These des Kardinals gerade jene Behauptung in
«Mater et magistra», die als Alibi fiir die Existenz einer angeblich eigenstan-
digen sozialokonomischen Doktrin der Kirche herangezogen wird, eindeutig
widerlegt. Man vergleiche: «Wiahrend manche sich erdreisteten, die Kirche
anzuklagen, als ob sie angesichts der sozialen Frage sich darauf beschrinkte,
den Armen Ergebung zu predigen und die Reichen zu herablassender Mild-
tatigkeit aufzufordern...»®

14 Kardinal Frings: «Grundsitze katholischer Sozialarbeit und zeitnahe Folgerun-
gen» in «Bausteine der Gegenwarts, Nr. 6/1947, S. 21/22,

15 Kardinal Frings: «Verantwortung und Mitverantwortung in der Wirtschafts, Kéln
1949, S, 29,

16 ¢Mater et magistray, Stindl, a. a. 0., S. 20.

101



Auch die politische Auseinandersetzung bewegt sich offenbar in Wider-
spriichen. Den Sozialisten, die stets deutlich erkldrten, Not und Bedriickung
konnten auf dem Wege aktiven menschlichen Handelns (in Richtung auf
eine Verdnderung der gegenwirtigen Gesellschaftsverfassung) beseitigt wer-
den, ist regelmélBig unterschoben worden, sie wollten das Elend verewigen.
Die Kirche aber bezeichnet ihre Lehre der weltlichen Entsagung als «christ-
liche Losung zur Arbeiterfrage».'?

In der Doppelfunktion der katholischen Kirche als eine ideologische und
zugleich weltliche Macht — Vatikan und Heiliger Stuhl sind, streng formal
betrachtet, nicht identisch! — ist offenbar ihr historisches «Schicksal» be-
griindet, in der gesellschaftlichen Entwicklung eine retardierende Rolle zu
spielen. Mit den jeweiligen herrschenden Schichten organisch verbunden,
stemmt sich die Kirche stets gegen das aufkommende Neue und ist zu dessen
Anerkennung erst bereit, wenn sich die neue soziale Wirklichkeit unwider-
ruflich durchgesetzt und gesiegt hat. So endete der heftige Kampf der katho-
lischen Kirche gegen Liberalismus und Sakularisierungstendenzen im XIX.
Jahrhundert — man denke an die Auseinandersetzungen zwischen Papst Gre-
gor XVI. und dem sozialliberalen Abbé Félicité de Lammenais — in der diplo-
matischen Versthnung mit dem Biirgertum. Und heute wiederum macht es
den Anschein, als ob der Vatikan — endlich! — bereit ware, die bestimmende
gesellschaftliche Kraft in unserer Zeit: den Sozialismus, realpolitisch neu zu
werten.

Die «Internationale» kdmpft fiir das Menschenrecht

Die «mutige Tat»!® Leos XIII. soll, so behaupten wenigstens seine Nach-
folger darin bestanden haben, «in Jahren... brennender Gegensitze und
erbitterten Aufbegehrens»!® gesprochen und mit seiner Enzyklika «Rerum
novarum» so recht eigentlich die «Magna charta christlicher Sozalarbeit»?°
geschaffen zu haben. Und weiter heilit es gar von Leo XIIL: «Ein neuer
Weg offnet sich dem Wirken der Kirche. Thr hochster Hirte macht sich das
Leid, die Klage, die Bestrebungen der unteren Schichten und der Unter-
driickten zu eigen. Wieder einmal erhebt er sich zum Schiitzer ihrer
Rechte.»®' Nur schade, dal} die Kirche so lange zuwartete, um endlich ihren
«Beitrag» zur Losung der sozialen Frage zu leisten. Allerdings ist nicht zu

17 «Mater et magistray, Stindl, a. a. O., S. 14.
18 «Mater et magistray, Stindl, a. a. O., S. 20.
19 ¢Mater et magistray, Stindl, a. a. O., S. 18.
20 ¢«Mater et magistray, Stindl, a. a. 0., S. 110,
21 ¢«Mater et magistra®, Stindl, a. a. O., S. 14.

102



iibersehen, dall Leo XIII. sich gleich in seinem Kronungsjahr den sozialen
Fragen zuwandte, um seine Sympathie mit den «Unterdriickten» zu bekun-
den... Am 28. Dezember 1878 erschien seine Enzyklika «Quod apostolici
numeris», die berithmte Schmihschrift gegen den Sozialismus, just im glei-
chen Jahr, da in Deutschland das «Sozialistengesetz» die politische Arbeiter-
bewegung vernichten wollte,

So ergibt sich, dall die «mutige Tat» Leos gar nicht so mutig war, viel-
mehr ein Eingestindnis der Schwiche und der Angst vor dem erstarkenden
Sozialismus. Viele Jahrzehnte bevor die Kirche zur sozialen Frage {iberhaupt
Stellung nahm, hatte die Arbeiterklasse bereits ihren Namen in das Buch der
Geschichte eingetragen. Liangst war der «Bund der Kommunisten» gegriindet
worden, war das «Manifest der Kommunistischen Partei» erschienen, hatte
sich das Proletariat zur selbstindigen politischen Partei konstituiert. Als der
Papst zur Feder griff, um der Welt seine sozialen Ansichten zu eréffnen, da
war die Arbeit getan, hatten Karl Marx und Friedrich Engels ihr Lebens-
werk bereits vollbracht: Die Arbeitermasse war zur Klasse im Sinne bewul3-
ten Handelns geworden!

Die Kirche kam zu spit mit ihrem «Reform»-Programm, fast 30 Jahre
nach dem Erscheinen des «Kapitals», in dem Marx das «Bewegungsgesetz»
der biirgerlichen Gesellschaft dargelegt hatte. Ihre kleinbiirgerlichen Illusio-
nen — ein Sammelsurium von Gemeinplitzen der biirgerlichen politischen
Okonomie — konnten das Proletariat nicht mehr beeindrucken. Die Arbeiter-
schaft hatte ihre politische Reife, ihre Kampfkraft und Opferbereitschaft in
unzihligen Schlachten erprobt und bewiesen, und der klaren theoretischen
Position der 1. Internationale hatte die Kirche nichts Ebenbiirtiges entgegen-
zuhalten. «Kapital ist konzentrierte gesellschaftliche Macht, wahrend der
Arbeiter nur iiber seine Arbeitskraft verfiigt. Der Vertrag zwischen Kapital
und Arbeit kann daher nie auf gerechten Bedingungen beruhen, gerecht nicht
einmal im Sinne einer Gesellschaft, die den Besitz der materiellen Lebens-
und Produktionsmittel auf die eine Seite und die lebendigen, produktiven
Kréfte auf die entgegengesetzte Seite setzt.»*> Mit meisterhafter Prignanz
wird in dieser Definition der Kern der sozialen Frage bloBgelegt, die Grund-
beziehung der Menschen im Kapitalismus aufgedeckt. Das ist eine Sprache,
die man in den pépstlichen Enzykliken vergeblich sucht. Wahrend Marx von
seiner dialektisch-materialistischen Position aus an die Untersuchung der
kapitalistischen Produktionsverhéltnisse herangeht, stehen die Autoren der
Sozialenzykliken auf dem Boden des Idealismus und versuchen zum Beispiel,
«die sogenannten Wirtschaftsgesetze . .. aus dem Geist-Leib-Wesen des Men-

22 Resolution iiber «die Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft der Gewerbevereines,
angenommen auf dem Genfer Kongrefl der 1. Internationale im Jahre 1866,

103



schen . ..»* zu erklaren. Welche Fragestellung wissenschaftlichen Charakter
beanspruchen darf, mag der Leser selber entscheiden.

Unlosbare Widerspriiche

Das Wesen der sozialen Frage erblickt daher die katholische Kirche, aus-
gehend von ihrer personalistischen Grundkonzeption, im Fortwirken der
Erbsiinde im gesellschaftlichen Bereich. «Ebenso werden auch die iibrigen
Beschwernisse auf dieser Erde nie authéren, weil die schlimmen Folgen der
Siinde immer auf dem Menschen mit voller Wucht lasten und ihn bis zum
letzten Atemzug begleiten. So ist Leiden und Dulden Menschenlos.»* Nach
dieser «trostlichen» Eroffnung fragt man unwillkiirlich nach dem Sinn einer
Soziallehre, die selber die Unerreichbarkeit ihrer Zielsetzungen zugibt. Und
die VerheiBBung irdischen Gliicks fiir die Glaubigen vertragt sich auch sehr
schlecht mit dem Grunddogma der Erbsiinde, die doch angeblich jede tief-
greifende Gesundung unserer Verhiltnisse verhindern soll.

Die Erbsiinde bewirkt den Abfall vom gottlichen Sittengesetz und die
daherrithrende Schlechtigkeit der Menschen, die ihrerseits verantwortlich ist
fiir alle krisenhaften Auswirkungen des kapitalistischen Systems. Folglich ist
es nicht notwendig, die Eigentumsverhaltnisse an den Produktionsmitteln zu
dndern, da es im freien Belieben der Menschen steht, alle Storungen der
Gesellschaftsordnung «abzuschaffen», ohne die gesellschaftlichen Verhailt-
nisse selbst grundlegend zu verdndern. Daher versteht die Kirche unter
Sozialreform in erster Linie eine Sittenreform, Reform der christlichen Le-
bensfithrung, Beobachtung des gottlichen Sittengesetzes usw.

Wenn es nicht notwendig ist, so ist es auch nicht erlaubt, das Sonder-
eigentum abzuschaffen, wie wir im ersten Teil unserer Ausfithrungen bereits
gezeigt haben. Denn allein das Privateigentum sichert die Freiheit und Wiirde
der menschlichen Person und ermdéglicht somit die «Beobachtung der Tu-
gend», also die Erfiillung des hochsten Daseinszweckes des Menschen. Aber
die ungeheure Mehrheit der Menschen ist bekanntlich «produktionsmittel-
entbloBt», besitzt {iberhaupt kein nennenswertes Eigentum und teilt die prole-
tarische Klassenlage; eine Beobachtung der Tugend ist ihr daher unméglich.
Nun — die Kirche weil3 auch da Rat. Sie «fordert» daher die Entproletari-
sierung der Massen mittels einer breiten Eigentumsstreuung und die Zusam-
menarbeit von Kapital und Arbeit in «Gerechtigkeit und Liebe».

Was das Postulat der Entproletarisierung betrifft, so beweisen 70 Jahre
klerikaler Sozialdoktrin zur Geniige die vollige Belanglosigkeit dieses «from-

23 ¢Quadragesimo annoy, Jostock, a. a. 0., S. 108,
24 ¢Rerum novarums, Jostock, a. a. O., S. 30.

104



men Wunsches». Bedeutungsvoller erscheint uns die Propagierung der Klas-
senzusammenarbeit, deren Wesen und Zielrichtung sofort klar wird, wenn
man an die Geschichte von Menenius Agrippa denkt. Bekanntlich hat dieser
Patrizier es seinerzeit fertiggebracht, die romischen Plebejer mit Hilfe des
gleichen sozialdemagogischen Kniffes zu kodern. Abgesehen von einigen
unverbindlichen Empfehlungen fiir eine verstirkte Liebestitigkeit an die
Armen, hat die klerikale Soziallehre nichts mehr zu bieten. Und so wendet
sie denn ihre Augen wieder gegen den Himmel und empfiehlt den «Jenseits-
gedanken als Versohner der sozialen Gegensitze»,?® da es doch «keine allge-
meine Gleichmacherei in der staatlichen Gesellschaft geben kann»2® und jeder
«den von der gottlichen Vorsehung innerhalb der menschlichen Gesell-
schaft»?” ihm zugewiesenen Platz einnehmen muB. Womit wir gliicklich wie-
der bei der «Erbsiinde» angelangt sind: Schuster bleib bei deinem Leisten!

Aber auch die Ausrichtung auf das Jenseits ist nicht moglich, da den
meisten Menschen ja das hierfiir (zur Beobachtung der Tugend) notwendige
Privateigentum fehlt, anderseits aber die Schlechtigkeit der «Besitzenden»
die «Eigentumsstreuung» verhindert. So sehen wir, daB} die katholische So-
ziallehre — selbst wenn man ihre Pramissen akzeptiert — auBlerstande ist, den
Werktidtigen irgendeinen verniinftigen Weg in eine lichtere Zukunft aufzu-
zeigen.

Die organische Verbindung der klerikalen Soziallehre mit dem kapita-
listischen Privateigentum, ihre Identifizierung mit der herrschenden Profit-
ordnung charakterisiert sie als eine besondere Form kapitalistischer Apolo-
getik. Das zu beweisen war eben unsere Aufgabe.

Die sozialistischen und katholischen Werktatigen aber werden gut daran
tun, moglichst bald eine Aktionseinheit herzustellen — bei strengster Wahrung
der ideologischen, politischen und organisatorischen Selbstindigkeit —, um
in freundschaftlicher Verbindung die gemeinsamen sozialen Aufgaben zu
lI6sen und ihre berechtigten Lebensinteressen erfolgreich durchsetzen zu
kénnen.

25 ¢Rerum novarumsy, Jostock, a. a. 0., S. 35.

26 «Rerum novarumsy, Jostock, a. a. 0., S. 28.

27 «Quadragesimo anno», Jostock, a. a. 0., S. 168.
g

105



	"Mater et magistra" und die katholische Sozialdoktrin

