
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 42 (1963)

Heft: 4

Artikel: "Mater et magistra" und die katholische Sozialdoktrin

Autor: Kriescher, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zusammenfassung

Im Lichte der neuesten rüstungstechnischen Entwicklungen, bei denen es

nicht mehr auf den Besitz von Atombomben, sondern vor allem auf den Besitz
weitreichender «Waffensysteme» für den Abschuß dieser Bomben ankommt,
ist es für ein einzelnes Land — mit Ausnahme der beiden Supergroßmächte —,

also selbst für Großbritannien, nicht mehr möglich, sich eine eigene,
unabhängige Atomrüstung zu schaffen. Will die Schweiz neutral bleiben, so bleibt
ihr daher gar nichts anderes übrig, als auf die im Zeitalter der Langstreckenraketen

und unterirdischen (oder unterseeischen) Abschußbasen unerschwinglich

gewordene Atomrüstung von vornherein zu verzichten. Sicherheit bietet
der Schweiz nur freiwilliger Atomverzicht und Wiederaufnahme ihrer schon

zu lange vernachlässigten Rolle, in weltweitem Maßstabe «Helvetia Mediatrix»
zu sein.

WILHELM KR.1ESCHE.R:

«Mater et magistra» und dielkatholische Sozialdoktrin

Die dritte Sozialenzyklika des Vatikans «Mater et magistra» (Mutter und
Lehrmeisterin), «angekündigt am 29. Dezember 1960 beim Neujahrsempfang

für das beim Heiligen Stuhl akkreditierte diplomatische Korps»,1 sollte

am 15. Mai 1961, zum Jubiläum der ersten Sozialenzyklika der katholischen
Kirche «Rerum novarum» (von Papst Leo XIII. am 15. Mai 1891 erlassen),
erscheinen. Tatsächlich wurde sie erst am 14. Juli 1961 veröffenüicht, nachdem

die gegensätzlichen Meinungen und Tendenzen innerhalb des hohen
Klerus und der vatikanischen Kurie sich auf eine Kompromißfassung für
eine Reihe von Fragen geeinigt hatten.2 Die heftigen Auseinandersetzungen
im Vatikan selbst und zwischen der hohen Hierarchie der einzelnen Länder
beziehungsweise Ländergruppen, ja ganzer Kontinente, deren Vorhandensein
der bisherige Verlauf des römischen Konzils eindeutig bestätigt,3 reflektieren
in der Ideologie jene gewaltigen historischen Veränderungen, die sich im

1 Johannes XXIII.: «Mater et magistra.» Herausgegeben und mit Kommentar
versehen von Erwin Stindl, Würzburg, Verlag J. W. Neumann, 1961. (Mit kirchlicher
Druckerlaubnis.)

2 «Handelsblatt», Düsseldorf, September 1961: «Das Abenteuer der Sprache - zur
Textgeschichte der Sozialenzyklika.»

3 «Spiegel», Nr. 46, 14. November 1962; «Expreß», 6. Dezember 1962; «France-

Observateur», 11. Oktober 1962.

96



Ergebnis des Zweiten Weltkrieges vollzogen haben und jetzt auf die
gesellschaftliche Entwicklung als selbständiger, bestimmender Faktor einwirken.
Der totale Zusammenbruch des Kolonialsystems vertieft die internationale
Klassenauseinandersetzung, die im zwischenstaatlichen Kampf zweier
Gesellschaftssysteme einen modernen Ausdruck gefunden hat. Der Zersetzungsprozeß

der kapitalistischen Weltordnung und die Krisenerscheinungen
(mannigfacher Art) im Bereich des Kapitalismus sind es also, die den Vatikan

gezwungen haben, seine Sozialdoktrin den neuen gesellschaftlichen Gegebenheiten

anzupassen.
Man begreift daher sehr gut die großen Schwierigkeiten des Unterfangens,

neue Prinzipien für eine «Ordnung des gesellschaftlichen Lebens der

Gegenwart im Sinne der christlichen Gebote»4 zu entwickeln; besonders

wenn die Autoren der neuen Enzyklika bestrebt sind, die alte Kernthese der
klerikalen Soziallehre, die Rechtfertigung des kapitalistischen Privateigentums

an den Produktionsmitteln und des Systems der Lohnarbeit, weiterhin
zu verteidigen. Dieses Bemühen, die Existenz der kapitalistischen
Gesellschaftsordnung zu verewigen, stimmt etwas nachdenklich, wenn man sich
vergegenwärtigt, daß heute, nach 70 Jahren katholischer Soziallehre, «Mater
et magistra» feststellen muß: «Unser Sinn wird von einer tiefen Bitterkeit
erfüllt angesichts des maßlos traurigen Schauspiels, das zahllose Arbeiter
vieler Länder und ganzer Kontinente bieten, denen ein Lohn gezahlt wird,
der ihnen selbst und ihren Familien unmenschliche Lebensbedingungen
aufzwingt In einigen unter diesen Ländern steht jedoch zu diesem Zustand
äußersten Elends der Überfluß und der hemmungslose Luxus weniger
Privilegierter in schreiendem und beleidigendem Gegensatz. .»5 Und welche

Schlußfolgerungen zieht der Papst aus seiner Beschreibung des Elends und
der menschlichen Degradation, die den werktätigen Massen «ganzer Kontinente»

noch heute, im Zeitalter eines «aufgeklärten und moralisch geläuterten

Kapitalismus», beschieden sind?
Vergeblich wird man in «Mater et magistra» nach einer konkreten Analyse

des spezifischen Charakters der kapitalistischen Produktionsverhältnisse
suchen. Die Verfasser der Enzyklika fürchten jede konkrete Fragestellung.
Man spricht zwar sehr viel von Kapital, Kapitalismus, «Reichen und
Plutokraten», aber man vermeidet geflissentlich, eine wissenschaftliche Klärung
dieser Begriffe vorzunehmen. Alles bleibt im Halbdunkel des Unbestimmten,
Verschwommenen. Dieses methodologisch falsche Herangehen an die
Aufgabe, das Wesen des Kapitalismus im allgemeinen, die Grundgesetze des

modernen staatsmonopolistischen Kapitalismus im besonderen bloßzulegen,

4 «Mater et magistra», Stindl, a. a. 0., S. 3.

5 «Mater et magistra», Stindl, a. a. 0., S. 39.

97



ist kein Zufall. Denn die gesellschaftliche Funktion der klerikalen
Sozialtheorie besteht ja gerade darin — und das ist eine geschichtlich belegte
Erfahrungstatsache! —, allen Bestrebungen der Völker auf Beseitigung
kapitalistischer Herrschaftsformen mit den Mitteln der Religion entgegenzutreten.

Die kirchliche Soziallehre ist nämlich nichts anderes als eine besondere

Form der Apologetik des Kapitalismus, die die herrschenden polit-ökonomi-
schen Auffassungen des Bürgertums mit den religiösen Dogmen verknüpft.
Diese Verbindung von Ökonomie und Theologie gestattet es nun, den Bestand
und die Unvergänglichkeit der kapitalistischen Gesellschaftsordnung aus
einem ewigen, unabänderlichen, absoluten Naturrecht abzuleiten. Die
herrschende Klassengesellschaft wird auf diese «einfallsreiche» Art zu einer
göttlichen Ordnung erklärt, da das Naturrecht angeblich direkt von Gott stammen

und unmittelbar in die Natur der Welt beziehungsweise des Menschen

gelegt worden sein soll. «Naturrecht ist nach der christlichen Naturrechtslehre

alles, was dem Menschen kraft seiner ihm von Gott gegebenen Natur
zu tun und zu fordern zusteht. Es ist die Gesamtheit jener Rechte, die dem

Menschen nicht auf Grund menschlicher Satzung (Gesetzgebung und
Gewohnheit), sondern von Natur aus gebühren.»0 Welche Rechte gebühren nun
dem Menschen «von Natur aus»? Darüber befindet ganz allein die katholische

Kirche beziehungsweise der Papst.
Was nun das Kriterium für die Einschätzung jeder Gesellschaftsordnung

betrifft - die Eigentumsfrage —, so hat auch Johannes XXIII. das Prinzip
seiner Vorgänger vollumfänglich bestätigt: «Das Recht auf privates Eigentum,

auch an Produktionsgütern, hat bleibende Gültigkeit; denn es ist ein
natürliches Recht, ,»7 Die kapitalistische Eigentumsordnung, die das

Privateigentum an den Produktionsmitteln garantiert, ist daher eine gottgewollte
Ordnung, die sich im Einklang mit dem göttlichen Naturrecht befindet. Die

Aufwertung einer Kategorie aus dem Bereich der politischen Ökonomie zu
einem Prinzip des Glaubens erleichtert zwar die Verteidigung des Kapitals,
aber alle Sympathiekundgebungen in den päpstlichen Enzykliken an die

Adresse der Arbeiterschaft verlieren ihre Glaubwürdigkeit.

An der Seite der Besitzenden

Ein solch offener Positionsbezug zugunsten des Kapitals in einer Grundfrage

der Gesellschaftsordnung muß den Klerus in den Augen, vielleicht
gerade besonders der katholischen Arbeiter zwangsläufig diskreditieren. Das

6 Dr. W. Riener S. J., «Soziales Handbuch; Katholische Soziallehre und soziale

Gegenwart». Wien 1956.

7 «Mater et magistra», Stindl, a. a. 0., S. 51.

98



drückt auch der katholische Wirtschafts- und Sozialwissenschafter Oswald

von Nell-Breuning aus, wenn er bemerkt: «. ihm (dem Sozialismus W. G.)
gegenüber sieht die Kirche sich genötigt, als Verteidigerin des Eigentums
aufzutreten, wodurch sie unseligerweise an die Seite der Besitzenden gedrängt
wird und als Gegnerin der Arbeiterschaft erscheint.»8 Und im letzten
Jahrhundert warnte schon ein anderer geistlicher Sozialtheoretiker, Franz Hitze:
«Schon die Klugheit sollte es uns anraten, vor allem national-ökonomische
Waffen gegen den Sozialismus ins Feld zu führen und nicht einen
kapitalistisch ausgelegten Bibelspruch; einerseits bekümmern sich unsere Sozialisten

blutwenig um die Bibel. anderseits stoßen wir auch den gläubigen
Arbeiter dadurch ab, indem er uns für hartherzig und gleichgültig gegen das

Wohl der Arbeiter hält und als Kapitalistenfreund haßt, oder auch gar lieber
auf den christlichen Himmel verzichtet zugunsten des sozialistischen.»9

Es ist nun kein bedauerlicher Zufall, daß die katholische Kirche in den

gesellschaftlichen Auseinandersetzungen unserer Zeit an der «Seite der
Besitzenden» erscheint, um traditionsgemäß «als Verteidigerin des Eigentums
aufzutreten». Denn schon längst vergangen sind die Tage, da die Patres
Ecclesiae Privateigentum, Reichtum und Macht zu verdammen pflegten. Die
heutige Kirche kennt keinen Johannes Chrysostomos mehr, der als Prediger
in Antiochia die Reichen aufforderte, für die Lebensbedürfnisse ihrer armen
Mitbürger persönlich aufzukommen, und als Bischof von Konstantinopel gar
kommunistische Zielsetzungen entwickelt hat. Als Verkörperung des Feudalismus

und feudaler Geisteshaltung ins 19. Jahrhundert eingetreten, hatte die
Kirche Schwierigkeiten, sich in die neuen gesellschaftlichen Verhältnisse zu

integrieren. Aber die Entwicklung der bürgerlichen Lebensverhältnisse mit
ihrem Grundwiderspruch zwischen Bourgeoisie und Proletariat, das heißt die
zunehmende Verschärfung der Klassenbeziehungen im aufsteigenden
Kapitalismus des letzten Jahrhunderts verschaffte der Kirche die Gelegenheit, ihre
Unentbehrlichkeit für das Bürgertum als geistige «Ordnungsmacht» zu
beweisen. Als «Stütze der Gesellschaft», eingewoben in das weitgespannte Netz
der bürgerlichen Beziehungen der herrschenden Ordnung, ist die Kirche
heute zu einer Institution geworden, die riesige Kapitalmassen dirigiert und
kontrolliert und daher, selbst internationales Kapital repräsentiert, mit
der Finanzwelt auf vielfältige Weise aufs engste verbunden ist. Sosehr es

auch reizen mag, es ist hier nicht der Ort, diese Seite der kurialen Tätigkeit
näher zu untersuchen. Doch darf man vielleicht noch folgernd annehmen,

8 O. v. Nell-Breuning S. J., «Wirtschaft und Gesellschaft heute». Freiburg/Breisgau,
1956, Bd. I, S. 371.

9 F. Hitze, «Die soziale Frage und die Bestrebungen zu ihrer Lösung». Paderborn,
1877, S. 137.

99



daß es nicht allein die Sorge um «die Würde der Menschen als Geschöpfe
und Kinder Gottes»10 sein kann, die den Vatikan als Finanzmacht größten
Ausmaßes dazu veranlaßt, dauernd und in «Mater et magistra» nochmals
«den natürlichen Charakter des Rechtes auf Privateigentum, auch an

Produktivgütern, zu behaupten»11 und zu verteidigen

Die Entstehungsbedingungen und die Grundkonzeption der katholischen

Sozialtheorie

Der antagonistische Klassengegensatz zwischen Kapital und Lohnarbeit,
die Grundursache des gesellschaftlichen Geschehens der Gegenwart, scheint
den hohen Klerus sehr zu beschäftigen. So heißt es in «Mater et magistra»:
«Arbeiter und Unternehmer sollen ihre Beziehungen zueinander regeln im
Geiste des Grundsatzes der menschlichen Solidarität und der christlichen
Brüderlichkeit...»12 Hier haben wir in lapidarer Form die «Lösung» der

sozialen Frage vor uns, wie sie die katholische Soziallehre erarbeitet hat.

Wie diese Theorie der «Partnerschaft» in einer Gesellschaft «jenseits

vom Kapitalismus und Sozialismus» in der Praxis aussieht, das erklärt Papst
Pius XI. in seiner Enzyklika «Caritate Christi compulsi», wo er den
Wohlhabenden empfiehlt, Almosen an die Armen zu verteilen, den darbenden
Massen aber - es war in der Zeit der kapitalistischen Weltwirtschaftskrise -
nur einen Rat erteilen kann: «Die Armen aber und alle, die heute unter der
harten Heimsuchung spärlicher Arbeit und spärlichen Brotes leben, mögen
mit gleicher Bußgesinnung, mit noch größerer Ergebung die ihnen auferlegten

Entbehrungen tragen, unter welchen sie infolge der Not der Zeit und der
sozialen Stellung selbst leiden, welche ihnen die göttliche Vorsehung gemäß
einem zwar unerforschlichen, aber sicher liebevoll besorgten Ratbeschluß in
der bürgerlichen Gesellschaft angewiesen hat.»13 Damit hat Pius XI. seine

eigene Enzyklika «Quadragesimo anno» (vor 40 Jahren) entwertet. Denn

gerade damals, im Zeitpunkt des heftigsten Aufbrechens aller Widersprüche
der kapitalistischen Gesellschaftsordnung, gerade während der zyklischen
Überproduktionskrise hätte die päpstliche Sozialtheorie ja die beste Gelegenheit

gehabt, die Bewährungsprobe abzulegen. Oder glaubt man mit Herrn
Erwin Stindl, «das sogenannte Dollfuß-Experiment» mit seinen Konzentra-

10 «Mater et magistra», Stindl, a. a. O., S. 88.

11 «Mater et magistra», Stindl, a. a. O., S. 53.

12 «Mater et magistra», Stindl, a. a. O., S. 22.

13 E. Marmy, «Mensch und Gemeinschaft in christlicher Schau», Dokumente,
Freiburg/Schweiz 1945, S. 760/761.

100



tionslagern und Arbeitermassakrierungen als Hinweis auf «die schönen
Ansätze» zu einer Verwirklichung der katholischen Soziallehre ansehen zu
dürfen

Die Vertröstung auf das Jenseits

Wie dem auch sei - die «Lösung» der sozialen Frage «im Jenseits»

bestätigt auch Kardinal Frings: «Die Kirche verzichtet — hierin von allen diesseits

gerichteten Sozialreformern sich unterscheidend - als einzige darauf,
den Menschen ein irdisches Paradies zu versprechen. Im Gegenteil, mit
jenem nüchternen Wirklichkeitssinn, der nur demjenigen eignet, der überzeitlich

gültige Wertmaßstäbe zu handhaben gewohnt ist, entlarvt und entzaubert
sie alle Illusionen eines irdischen Paradieses, unter welchem Namen es immer
ausgemalt und angepriesen werden möge. Schon damit entgiftet sie die
Bitterkeit des irdischen Elends und bahnt so den Weg zu der Einsicht, daß

Not und Leid nicht sinnlos sind. Sie ermöglicht dadurch ein sinnvolles
Ertragen .»14

Abgesehen davon, daß niemals von sozialistischer Seite behauptet worden

ist, Ziel unseres Kampfes sei es, auf Erden ein «Paradies» (im Sinne
kirchlicher Auslegung!) zu errichten, ist höchstens der Zweckpessimismus
und die Fortschrittsfeindlichkeit des Kardinals bemerkenswert. Frings hat
keinen Glauben in die Fähigkeit der Menschen, hier auf Erden - und noch in
unserer Zeit — «Not und Elend», das heißt die Ausbeutung des Menschen
durch den Menschen als Folge historisch-konkreter, kapitalistischer
Produktionsbeziehungen beseitigen zu können. Und wieder Frings: «Es hat keinen
Sinn, sich über die Schichtung der Gesellschaft hinwegzutäuschen, eine
klassenlose Gesellschaft' als Idealzustand anzusehen und den Versuch zu
machen, für einen solchen, der menschlichen Natur und allen Erfahrungen
widersprechenden Idealzustand Zukunftswunschbilder zu entwerfen.»15 Wichtig

ist, daß die «Elends»-These des Kardinals gerade jene Behauptung in
«Mater et magistra», die als Alibi für die Existenz einer angeblich eigenständigen

sozialökonomischen Doktrin der Kirche herangezogen wird, eindeutig
widerlegt. Man vergleiche: «Während manche sich erdreisteten, die Kirche
anzuklagen, als ob sie angesichts der sozialen Frage sich darauf beschränkte,
den Armen Ergebung zu predigen und die Reichen zu herablassender
Mildtätigkeit aufzufordern ,»10

14 Kardinal Frings: «Grundsätze katholischer Sozialarbeit und zeitnahe Folgerungen»

in «Bausteine der Gegenwart», Nr. 6/1947, S. 21/22.
15 Kardinal Frings: «Verantwortung und Mitverantwortung in der Wirtschaft», Köln

1949. S. 29.

16 «Mater et magistra», Stindl, a. a. 0., S. 20.

101



Auch die politische Auseinandersetzung bewegt sich offenbar in
Widersprüchen. Den Sozialisten, die stets deutlich erklärten, Not und Bedrückung
könnten auf dem Wege aktiven menschlichen Handelns (in Richtung auf
eine Veränderung der gegenwärtigen Gesellschaftsverfassung) beseitigt werden,

ist regelmäßig unterschoben worden, sie wollten das Elend verewigen.
Die Kirche aber bezeichnet ihre Lehre der weltlichen Entsagung als «christliche

Lösung zur Arbeiterfrage».17
In der Doppelfunktion der katholischen Kirche als eine ideologische und

zugleich welüiche Macht - Vatikan und Heiliger Stuhl sind, streng formal
betrachtet, nicht identisch! - ist offenbar ihr historisches «Schicksal»
begründet, in der gesellschafdichen Entwicklung eine retardierende Rolle zu
spielen. Mit den jeweiligen herrschenden Schichten organisch verbunden,
stemmt sich die Kirche stets gegen das aufkommende Neue und ist zu dessen

Anerkennung erst bereit, wenn sich die neue soziale Wirklichkeit unwiderruflich

durchgesetzt und gesiegt hat. So endete der heftige Kampf der
katholischen Kirche gegen Liberalismus und Säkularisierungstendenzen im XIX.
Jahrhundert — man denke an die Auseinandersetzungen zwischen Papst Gregor

XVI. und dem sozialliberalen Abbe Felicite de Lammenais — in der
diplomatischen Versöhnung mit dem Bürgertum. Und heute wiederum macht es

den Anschein, als ob der Vatikan — endlich! - bereit wäre, die bestimmende
gesellschaftliche Kraft in unserer Zeit: den Sozialismus, realpolitisch neu zu
werten.

Die «Internationale» kämpft für das Menschenrecht

Die «mutige Tat»18 Leos XIII. soll, so behaupten wenigstens seine
Nachfolger darin bestanden haben, «in Jahren. brennender Gegensätze und
erbitterten Aufbegehrens»19 gesprochen und mit seiner Enzyklika «Rerum

novarum» so recht eigentlich die «Magna charta christlicher Sozalarbeit»20

geschaffen zu haben. Und weiter heißt es gar von Leo XIII.: «Ein neuer
Weg öffnet sich dem Wirken der Kirche. Ihr höchster Hirte macht sich das

Leid, die Klage, die Bestrebungen der unteren Schichten und der
Unterdrückten zu eigen. Wieder einmal erhebt er sich zum Schützer ihrer
Rechte.»21 Nur schade, daß die Kirche so lange zuwartete, um endlich ihren
«Beitrag» zur Lösung der sozialen Frage zu leisten. Allerdings ist nicht zu

17 «Mater et magistra», Stindl, a. a. O., S. 14.

18 «Mater et magistra», Stindl, a. a. 0., S. 20.

19 «Mater et magistra», Stindl, a. a. 0., S. 18.

ä0 «Mater et magistra», Stindl, a. a. 0., S. 110.

21 «Mater et magistra», Stindl, a. a. 0., S. 14.

102



übersehen, daß Leo XIII. sich gleich in seinem Krönungsjahr den sozialen

Fragen zuwandte, um seine Sympathie mit den «Unterdrückten» zu bekunden

Am 28. Dezember 1878 erschien seine Enzyklika «Quod apostolici
numeris», die berühmte Schmähschrift gegen den Sozialismus, just im
gleichen Jahr, da in Deutschland das «Sozialistengesetz» die politische
Arbeiterbewegung vernichten wollte.

So ergibt sich, daß die «mutige Tat» Leos gar nicht so mutig war,
vielmehr ein Eingeständnis der Schwäche und der Angst vor dem erstarkenden
Sozialismus. Viele Jahrzehnte bevor die Kirche zur sozialen Frage überhaupt
Stellung nahm, hatte die Arbeiterklasse bereits ihren Namen in das Buch der
Geschichte eingetragen. Längst war der «Bund der Kommunisten» gegründet
worden, war das «Manifest der Kommunistischen Partei» erschienen, hatte
sich das Proletariat zur selbständigen politischen Partei konstituiert. Als der
Papst zur Feder griff, um der Welt seine sozialen Ansichten zu eröffnen, da

war die Arbeit getan, hatten Karl Marx und Friedrich Engels ihr Lebenswerk

bereits vollbracht: Die Arbeitermasse war zur Klasse im Sinne bewußten

Handelns geworden!
Die Kirche kam zu spät mit ihrem «Reform»-Programm, fast 30 Jahre

nach dem Erscheinen des «Kapitals», in dem Marx das «Bewegungsgesetz»
der bürgerlichen Gesellschaft dargelegt hatte. Ihre kleinbürgerlichen Illusionen

- ein Sammelsurium von Gemeinplätzen der bürgerlichen politischen
Ökonomie — konnten das Proletariat nicht mehr beeindrucken. Die Arbeiterschaft

hatte ihre politische Reife, ihre Kampfkraft und Opferbereitschaft in
unzähligen Schlachten erprobt und bewiesen, und der klaren theoretischen
Position der 1. Internationale hatte die Kirche nichts Ebenbürtiges entgegenzuhalten.

«Kapital ist konzentrierte gesellschaftliche Macht, während der
Arbeiter nur über seine Arbeitskraft verfügt. Der Vertrag zwischen Kapital
und Arbeit kann daher nie auf gerechten Bedingungen beruhen, gerecht nicht
einmal im Sinne einer Gesellschaft, die den Besitz der materiellen Lebensund

Produktionsmittel auf die eine Seite und die lebendigen, produktiven
Kräfte auf die entgegengesetzte Seite setzt.»22 Mit meisterhafter Prägnanz
wird in dieser Definition der Kern der sozialen Frage bloßgelegt, die
Grundbeziehung der Menschen im Kapitalismus aufgedeckt. Das ist eine Sprache,
die man in den päpstlichen Enzykliken vergeblich sucht. Während Marx von
seiner dialektisch-materialistischen Position aus an die Untersuchung der
kapitalistischen Produktionsverhältnisse herangeht, stehen die Autoren der
Sozialenzykliken auf dem Boden des Idealismus und versuchen zum Beispiel,
«die sogenannten Wirtschaftsgesetze. aus dem Geist-Leib-Wesen des Men-

22 Resolution über «die Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft der Gewerbevereine»,
angenommen auf dem Genfer Kongreß der 1. Internationale im Jahre 1866.

103



sehen.. ,»23 zu erklären. Welche Fragestellung wissenschaftlichen Charakter
beanspruchen darf, mag der Leser selber entscheiden.

Unlösbare Widersprüche

Das Wesen der sozialen Frage erblickt daher die katholische Kirche,
ausgehend von ihrer personal istischen Grundkonzeption, im Fortwirken der
Erbsünde im gesellschaftlichen Bereich. «Ebenso werden auch die übrigen
Beschwernisse auf dieser Erde nie aufhören, weil die schlimmen Folgen der
Sünde immer auf dem Menschen mit voller Wucht lasten und ihn bis zum
letzten Atemzug begleiten. So ist Leiden und Dulden Menschenlos.»24 Nach
dieser «tröstlichen» Eröffnung fragt man unwillkürlich nach dem Sinn einer
Soziallehre, die selber die Unerreichbarkeit ihrer Zielsetzungen zugibt. Und
die Verheißung irdischen Glücks für die Gläubigen verträgt sich auch sehr
schlecht mit dem Grunddogma der Erbsünde, die doch angeblich jede
tiefgreifende Gesundung unserer Verhältnisse verhindern soll.

Die Erbsünde bewirkt den Abfall vom göttlichen Sittengesetz und die
daherrührende Schlechtigkeit der Menschen, die ihrerseits verantwortlich ist
für alle krisenhaften Auswirkungen des kapitalistischen Systems. Folglich ist
es nicht notwendig, die Eigentumsverhältnisse an den Produktionsmitteln zu
ändern, da es im freien Belieben der Menschen steht, alle Störungen der

Gesellschaftsordnung «abzuschaffen», ohne die gesellschaftiichen Verhältnisse

selbst grundlegend zu verändern. Daher versteht die Kirche unter
Sozialreform in erster Linie eine Sittenreform, Reform der christlichen
Lebensführung, Beobachtung des göttlichen Sittengesetzes usw.

Wenn es nicht notwendig ist, so ist es auch nicht erlaubt, das
Sondereigentum abzuschaffen, wie wir im ersten Teil unserer Ausführungen bereits

gezeigt haben. Denn allein das Privateigentum sichert die Freiheit und Würde
der menschlichen Person und ermöglicht somit die «Beobachtung der
Tugend», also die Erfüllung des höchsten Daseinszweckes des Menschen. Aber
die ungeheure Mehrheit der Menschen ist bekanntlich «produktionsmittelentblößt»,

besitzt überhaupt kein nennenswertes Eigentum und teilt die
proletarische Klassenlage; eine Beobachtung der Tugend ist ihr daher unmöglich.
Nun - die Kirche weiß auch da Rat. Sie «fordert» daher die Entproletarisierung

der Massen mittels einer breiten Eigentumsstreuung und die
Zusammenarbeit von Kapital und Arbeit in «Gerechtigkeit und Liebe».

Was das Postulat der Entproletarisierung betrifft, so beweisen 70 Jahre
klerikaler Sozialdoktrin zur Genüge die völlige Belanglosigkeit dieses «from-

2S «Quadragesimo anno», Jostock, a. a. 0., S. 108.

24 «Rerum novarum», Jostock, a. a. O., S. 30.

104



men Wunsches». Bedeutungsvoller erscheint uns die Propagierung der
Klassenzusammenarbeit, deren Wesen und Zielrichtung sofort klar wird, wenn
man an die Geschichte von Menenius Agrippa denkt. Bekanntlich hat dieser
Patrizier es seinerzeit fertiggebracht, die römischen Plebejer mit Hilfe des

gleichen sozialdemagogischen Kniffes zu ködern. Abgesehen von einigen
unverbindlichen Empfehlungen für eine verstärkte Liebestätigkeit an die
Armen, hat die klerikale Soziallehre nichts mehr zu bieten. Und so wendet
sie denn ihre Augen wieder gegen den Himmel und empfiehlt den
«Jenseitsgedanken als Versöhner der sozialen Gegensätze»,25 da es doch «keine
allgemeine Gleichmacherei in der staatlichen Gesellschaft geben kann»26 und jeder
«den von der göttlichen Vorsehung innerhalb der menschlichen
Gesellschaft»27 ihm zugewiesenen Platz einnehmen muß. Womit wir glücklich wieder

bei der «Erbsünde» angelangt sind: Schuster bleib bei deinem Leisten!
Aber auch die Ausrichtung auf das Jenseits ist nicht möglich, da den

meisten Menschen ja das hierfür (zur Beobachtung der Tugend) notwendige
Privateigentum fehlt, anderseits aber die Schlechtigkeit der «Besitzenden»
die «Eigentumsstreuung» verhindert. So sehen wir, daß die katholische
Soziallehre — selbst wenn man ihre Prämissen akzeptiert — außerstande ist, den

Werktätigen irgendeinen vernünftigen Weg in eine lichtere Zukunft
aufzuzeigen.

Die organische Verbindung der klerikalen Soziallehre mit dem
kapitalistischen Privateigentum, ihre Identifizierung mit der herrschenden
Profitordnung charakterisiert sie als eine besondere Form kapitalistischer Apologetik.

Das zu beweisen war eben unsere Aufgabe.
Die sozialistischen und katholischen Werktätigen aber werden gut daran

tun, möglichst bald eine Aktionseinheit herzustellen - bei strengster Wahrung
der ideologischen, politischen und organisatorischen Selbständigkeit —, um
in freundschaftlicher Verbindung die gemeinsamen sozialen Aufgaben zu
lösen und ihre berechtigten Lebensinteressen erfolgreich durchsetzen zu
können.

25 «Rerum novarum», Jostock, a. a. 0., S. 35.
26 «Rerum novarum», Jostock, a. a. 0., S. 28.
27 «Quadragesimo anno», Jostock, a. a. 0., S. 168.

105


	"Mater et magistra" und die katholische Sozialdoktrin

