
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 41 (1962)

Heft: 12

Artikel: Die Demokratie des Jean-Jacques Rousseau : eine revolutionäre
Utopie

Autor: Heeb, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


41. JAHRGANG

DEZEMBER 1962

HEFT 12 ROTE REVUE

DR. FRITZ HEEB

Die Demokratie des Jean-Jacques Rousseau
eine revolutionäre Utopie

«Gäbe es ein Volk von Göttern, es würde sich
demokratisch regieren» (Rousseau, Contrat social).

Jean-Jacques Rousseau, dessen 250. Geburtstag in den vergangenen Monaten

gedacht worden ist, gehört zum unvergänglichen Besitz der Menschheit.
Seine Gedanken waren zwar Ideen einer begrenzten Zeitepoche, jener Epoche,
in welcher die große Französische Revolution geistig vorbereitet worden war.
Sie sind wie alles menschliche Denken, Spiegelungen der damals herrschenden
gesellschaftlichen Verhältnisse, ideeller Ausdruck der letzthin aus den
materiellen Gegebenheiten entspringenden Forderungen der gegen die feudalen
Schranken herandrängenden sozialen Kräfte.

Die zündende Kraft der Schriften Rousseaus, deren Gefährlichkeit die
damals herrschende Klasse mit feierlichen Verurteilungen und Bücherverbrennungen

zu begegnen suchte, lag zum einen in der Schärfe und der Unerschrok-
kenheit bei der Formulierung neuer Gedanken, zum andern in der Tatsache,
daß Rousseau im Unterschied zu anderen großen Aufklärern wie Montesquieu,

Voltaire, den Rationalisten wie Diderot und andern, dem Volk, das

damals kleinbürgerlich war, am nächsten stand und ihm aus dem Herzen
sprach. Zum dritten aber erklärt sich die unerhörte Strahlungskraft der Ideen

Jean-Jacques aus ihrem über alle Schranken seiner Epoche in die ferne Zukunft
hinausweisenden Gehalt. Eben darin liegt die Erklärung für die auch in der

Gegenwart andauernde Wirkung Rousseaus. Das Thema seines Contrat social:
die Freiheit in der menschlichen Gesellschaft und die Demokratie als die Form
der politischen Gemeinschaft, steht heute wie je auf der Tagesordnung.

309



II.
Rousseau nimmt, wie so viele andere Sozialphilosophen, so auch Karl

Marx und Friedrich Engels, an, daß die Menschheit in ihrem frühen
Entwicklungsstadium in einer Gemeinschaft gelebt habe, die Gewalt und
Unterdrückung, so auch den Staat, nicht gekannt habe. Der Mensch sorgte
ausschließlich für sich und die Seinen und gehorchte nur den eigenen Trieben.
Keine Macht, der er zu gehorchen hatte, stand über ihm. Mit fortschreitender
Entwicklung ist dieser ursprüngliche Naturzustand unmöglich geworden und

— so sieht es Rousseau — es stellte sich die grundlegende Frage, «eine Form
der Gemeinschaft zu finden, welche mit gemeinsamer Kraft die Person und die
Güter eines jeden Gesellschaftsgliedes verteidigt und schützt, wobei jeder,
indem er sich mit allen verbindet, gleichwohl nur sich selbst gehorcht und
ebenso frei bleibt als er war».

Ist der Mensch also zu seiner Selbsterhaltung, zum Schutze seines Lebens
und seines Besitzes gezwungen, sich mit anderen Menschen in einer Gemeinschaft

zu verbinden, so bleibt er nur frei, wenn die von dieser Gemeinschaft

geschaffene Ordnung, ihre Gebote und Verbote, ihre Gesetze, von ihm selbst

gemeinsam mit allen andern Mitgliedern der Gemeinschaft erlassen worden
sind. Der Mensch als Staatsbürger ist nur dann frei, wenn er die Gesetze, denen

er zu gehorchen hat, selbst geschaffen. Freiheit ist Autonomie. Autonomie
heißt Selbstregierung, Selbstverwaltung.

Jeder Bürger, soll er wirklich frei sein, ist Teil des Souveräns im Staate.

Souverän ist das ganze Volk und nur das Volk. Das Prinzip der Volkssouveränität

verbietet jede Abtretung von Machtbefugnissen des Volkes an einzelne

abgesonderte Körperschaften, seien es Parlamente oder Regierungen. Denn die
Erlasse jeder derartigen Körperschaft — und nenne sie sich auch Volksvertretung

— sind Ausfluß eines für den ihr nicht angehörigen Bürger fremden
Willens. Hätte er ihnen zu gehorchen, so gehorchte er nicht mehr sich selbst

und wäre daher nicht mehr frei.
Die Staatsform, in welcher die Freiheit und, was nur ein anderer Ausdruck

hierfür ist, die Souveränität der Bürger allein verwirklicht wird, ist die
Demokratie, und zwar die unmittelbare Demokratie. Oberstes und souveränes

Organ dieser Demokratie ist die Versammlung des Volkes, wo der allgemeine
Wille gebildet, die Gesetze erlassen werden. Die Regierung, die diesen Willen
zu vollziehen hat, ist lediglich ein Kollektiv von Kommissaren, die jederzeit
vom Souverän abberufen werden können, ohne irgendwelche rechtssetzende

Befugnisse zu haben. In der parlamentarischen Demokratie, wo das Volk
lediglich alle paar Jahre Vertreter wählt, die an seiner Stelle Gesetze erlassen

und die Regierungen ernennen, ist das Volk in Wahrheit nicht frei, nicht
souverän, da es Gesetzen zu gehorchen hat, die nicht es, sondern andere geschaffen
haben.

310



Die einzig legitime Form des Staats, weil jene, in welcher der Bürger frei
und das Volk souverän, ist mithin die unmittelbare Demokratie.

Rousseau sieht das Wesen der politischen Körperschaft, des Staats, in der
Übereinstimmung von Gehorsam und Freiheit. Nach ihm sind die Bezeichnungen

Untertan und Souverän identische Wechselbegriffe, deren Gedankengehalt

sich im einen Worte: Citoyen ausdrückt. Im Citoyen wird so die für die
bürgerliche Gesellschaft charakteristische Spaltung des Menschen in einen
Privatmenschen und einen politischen Menschen aufgehoben.

80 Jahre später (1841/42) hat Karl Marx in seiner «Kritik der Hegeischen
Staatsphilosophie» diese Gedanken Rousseaus in Hegelscher Dialektik
aufgenommen. Demokratie ist danach die wahre Einheit des Allgemeinen und
Besonderen. In der Demokratie «erscheint die Verfassung selbst nur als eine
Bestimmung, und zwar Selbstbestimmung des Volks Die Demokratie ist das

aufgelöste Rätsel aller Verfassungen. Hier ist die Verfassung nicht nur an sich,
dem Wesen nach, sondern der Existenz, der Wirklichkeit nach in ihren
wirklichen Grund, den wirklichen Menschen, das wirkliche Volk, stets zurückgeführt

und als sein eigenes Werk gesetzt».

Demokratie ist Selbstbestimmung des Volkes und Selbstverwaltung. Es
setzt sich nicht nur sein eigenes Gesetz als seinen allgemeinen Willen, es
verwaltet seine Angelegenheiten selbst. Regierung und Verwaltung sind nicht
Körperschaften, die einen eigenen Willen dem Volke gegenüber geltend machen
könnten. Das würde die Souveränität und Freiheit der Bürger beschränken.
Die allgemeinen Angelegenheiten werden von Bürgern besorgt, die im
Auftrage des Souveräns handeln und dessen Willen zu vollziehen haben. Je mehr
Bürger an der Vollziehung der öffentlichen Aufgaben unmittelbar als
Volksbeauftragte teilnehmen, um so sicherer ist Volkssouveränität und Freiheit
gewährleistet, da auf diese Weise die Bildung einer Bürokratie mit eigenem
Willen und besonderen Interessen verhindert wird. Die Beauftragten sollen
auf kurze Amtsdauer aus dem Volk durch allgemeine Wahl erkoren werden.
Die stärkste Garantie gegen die Bildung eines Beamtenstandes, der eigensüchtige

Interessen verfolgt, wäre die Erkürung der Volksbeauftragten durch
das Los. Diese Art der Ernennung bezeichnet denn auch Rousseau als der einer
wahrhaften Demokratie gemäßeste.

Das setzt voraus, daß jeder Bürger in Charakter und Bildung fähig sei, an
der Verwaltung der allgemeinen Angelegenheiten teilzunehmen. Eine wahrhafte

Demokratie kann somit nur erreicht werden, wenn die Bürger sich in
Sitte und Fähigkeiten, in den Grundsätzen, von denen sie sich leiten lassen

und im materiellen Vermögen gleich sind. Deshalb, so stellte Rousseau in
diesem Zusammenhange resigniert fest, gibt es keine wahrhafte Demokratie.

Es war der wissenschaftliche Sozialismus, der die Verwirklichung dieser
Postulate Rousseaus nicht nur als möglich, sondern als geschichtlich notwendig

311



erkannte. Die revolutionäre Entwicklung der Produktivkräfte in der
bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft macht es einerseits objektiv möglich, den

gesellschaftlichen Reichtum so zu steigern, daß die materielle Not für die
Menschheit aufgehoben werden könnte. Damit wird die Grundlage der Unter-
drückungs- und Ausbeutungsverhältnisse zwischen den Menschen beseitigt
und die Voraussetzung für die Gleichheit geschaffen. Anderseits schafft die
bürgerlich-kapitalistische Gesellschaftsordnung in sich selbst die sozialen

Kräfte, die in ihrer Auflehnung gegen Not und Ausbeutung die Schranken
dieses Gesellschaftssystems sprengen und eine neue Ordnung, die sozialistische
Demokratie errichten. Sie ist gekennzeichnet durch eine ständig wachsende

Teilnahme der Bürger an der Verwaltung der gemeinsamen Angelegenheiten.
Damit wird ein vom Volk unterschiedener politischer und bürokratischer
Staatsapparat immer überflüssiger: Der Staat «stirbt ab». An die Stelle von
Herrschaft über Menschen, so sagte Engels, tritt die Verwaltung von Sachen.

III.
Rousseau wird von Liberalen der Gegenwart häufig zur Last gelegt, der

geistige Wegbereiter des «Totalitarismus», der «totalitären Demokratie»
gewesen zu sein. Es wird zum Beweise dieser Anschuldigung auf die Lehre Rousseaus

von der Volkssouveränität und der volonte generale hingewiesen. Die
Volkssouveränität im Sinne Rousseaus ist in der Tat schrankenlos. Es gibt
keine partikulären Privilegien oder Rechte, insbesondere — und das ist für
den Liberalen das Stoßende — gibt es kein Recht auf privates Eigentum, das

für den Volkswillen unantastbar wäre.
Die Demokratie Rousseaus ist total, umfassend, nicht aber totalitär. Ihr

widerspricht jenes Staatswesen, das sich zwar sozialistisch und demokratisch

nennt, worin aber eine Partei, das heißt eine Minderheit des Volkes, ja in
Wirklichkeit nur ein Politbüro oder ein Sekretariat, die Inkarnation der
volonte generale, des wahren Volkswillens zu sein und die Souveränität im
Namen und im Interesse des Volkes auszuüben behauptet. Demokratie im Sinne
Rousseaus ist Selbstbestimmung und Selbstverwaltung des Volkes. Die
sozialistische Demokratie kann nichts anderes sein.

Rousseau erkannte, daß seine Demokratie nur auf der Grundlage der
Gleichheit der Bürger möglich sei. Als Denker des 18. Jahrhunderts am
Vorabend der bürgerlichen Revolution in Frankreich konnte er sich diese Gleichheit

nur als Gleichheit von Kleinbürgern mit annähernd gleichem Vermögen
vorstellen. Darin liegt seine zeitbedingte Beschränkung. Darin liegt das

Illusionäre des Rousseauschen Demokratismus. Zwar hat Rousseau durchaus
nicht den Zusammenhang zwischen Privateigentum und Herrschaft über
Menschen übersehen. In seinem Discours über den Ursprung und die Grundlagen

der Ungleichheit zwischen den Menschen (1754) hat er mit
schneidender Schärfe geschrieben:



«Der erste, der ein Stück Land umzäunte und auf den Einfall kam, zu

sagen, dies gehört mir, und einfältige Leute antraf, die es ihm glaubten,
war der eigenüiche Begründer der bürgerlichen Gesellschaft. Welche
Verbrechen, wie viele Kriege, Morde und Greuel, wieviel Elend hätten dem
menschlichen Geschlecht erspart bleiben können, wenn einer die Pfähle
ausgerissen, den Graben zugeschüttet und seinen Mitmenschen zugerufen
hätte: ,Glaubt diesem Betrüger nicht! Ihr seid verloren, wenn ihr vergeßt,
daß die Früchte euch allen, der Boden aber niemandem gehört!'»

So ist es auch nicht zufällig, daß Rousseau das Gemeineigentum durchaus
nicht verwarf, erklärte er doch:

«Mein Gedanke geht nicht darauf, das private Eigentum zu zerstören,
weil das unmöglich wäre, aber es in den engsten Schranken zu halten, ihm
ein Maß zu geben, eine Regel, ihm Zügel anzulegen, die es führen und die
es ständig dem gemeinsamen Wohl unterordnen. Ich will, in einem Wort,
daß das Eigentum des Staates so groß und so stark und jenes der Bürger
so gering und so schwach wie möglich sei.»

80 Jahre später, als die industrielle Revolution in vollem Gange war, zog der
wissenschaftliche Sozialismus aus der Tatsache, daß das Prinzip des

Privateigentums zur Konzentration des industriellen Reichtums in den Händen

weniger und zur Enteignung der großen Masse der Produzenten zu
Lohnarbeitern führte, den Schluß, die Gleichheit der Menschen könne nur mit der

Ueberführung der Produktionsmittel ins Gemeineigentum erreicht werden.

So erweist sich denn die Formel Rosa Luxemburgs: «Keine Demokratie
ohne Sozialismus, kein Sozialismus ohne Demokratie», in ihren beiden Teilen
als zutreffend: Die für die Verwirklichung der wahren Demokratie notwendige

Gleichheit unter den Menschen kann nur im sozialistischen Gesellschaftssystem

erreicht werden; und (als Kritik des Bolschewismus): die sozialistische
Gesellschaftsordnung als Reich der Freiheit kann nur ein System der
Selbstbestimmung und der Selbstverwaltung des Volkes sein.

IV.
Die Richtigkeit dieses Satzes: Keine Demokratie ohne Sozialismus bestätigt

der gegenwärtige Zustand der sogenannten westlichen Demokratie. Nicht
nur ist keine Rede von der Selbstverwaltung des Volkes; auch der Grundsatz
der Selbstbestimmung ist sogar in seinem formalen Sinne, der Anteilnahme
der Bürger an der Gesetzgebung — sei es direkt, oder indirekt durch die
Parlamente — ausgehöhlt. An Stelle der Stimmbürger und der Parlamente
treten Kollektive, Verbände, die autoritär organisiert sind und Experten
besolden, welche die tatsächlichen oder vermeintlichen Sonderinteressen ihrer
Mitglieder zu verfechten haben. Auch in diesen privaten Körperschaften wird
die volonte generale ihrer Mitglieder nicht in demokratischer Selbstbestim-

313



mung ermittelt, sondern durch autoritär waltende, spezialisierte, berufsmäßige
Funktionäre deklariert. Die Demokratie wird unter solchen Verhältnissen in
der ideologischen Polemik mit dem östlichen Totalitarismus auf die Tatsache

reduziert, daß im Unterschied zu diesem in der westlichen «pluralistischen»
Gesellschaft zahlreiche Kollektive im Kampf um die Bestimmung des
staatlichen Willens stehen, wobei die Politik als Kompromiß der von den privaten
Körperschaften vertretenen Sonderinteressen resultiert. Das Übergewicht
kommt dabei selbstverständlich jenen Verbänden zu, die die größte wirtschaftliche

Macht besitzen und nicht etwa jenen, die die größere Zahl an Mitgliedern

organisieren.

Politik, Gesetzgebung und Verwaltung werden so zur Sache der von den

Kollektivmächten beauftragten berufsmäßigen Spezialisten. Der Bürger überläßt

ihnen dieses Geschäft und interessiert sich wenig mehr für die allgemeinen
Angelegenheiten, da er sie nicht zu beeinflussen vermag.

Dieser Zustand wird mit der ständig wachsenden Kompliziertheit der
gesellschaftlichen Verhältnisse als Folge der stürmischen wissenschaftlichen und
technischen Entwicklung erklärt. Die Überschaubarkeit und Durchschaubar -

keit der wirtschaftlichen und politischen Tatbestände gehe verloren. Andererseits

rufe die wachsende Zusammenballung der Produktivkräfte dem autoritären

Zentralismus zur Ermöglichung vorausschauender Planung. Auf diese

Weise wird die gegenwärtige Tendenz zur Schaffung wirtschaftlicher
Großräume als unvermeidlich akzeptiert. So kann der Triumph des Autoritären
sowohl im Osten als auch im Westen gerechtfertigt und die Angleichung
beider Systeme vorausgesagt werden. Das Opfer ist die Demokratie.

Die Sache ist nicht neu. Schon Rousseau hat als Voraussetzung der wahren

Demokratie die geringe Ausdehnung des Staatsgebiets zur Überschaubarkeit

und die Einfachheit der gesellschafüichen Beziehungen im Sinne der
Durchschaubarkeit postuliert. Er verwies dabei auf das Beispiel der antiken

griechischen Polis und auf die schweizerischen Republiken.
Die Demokratie — und das heißt der Sozialismus — darf sich dem

gegenwärtigen scheinbaren Siegeszug des autoritär organisierten Großraums nicht
unterwerfen. Sie würde sich selbst aufgeben. Gegenüber der modern wirkenden

Behauptung, es sei die industrielle Entwicklung, die den Großraum
verlange, kann immerhin bis zu einem gewissen Grade auf das Beispiel der
Schweiz verwiesen werden, das zeigt, daß auch ein Kleinstaat wirtschaftlich
zu bestehen vermag.

Da die Triebkräfte zum Autoritären in der Wirtschaft entspringen, hat
die Demokratisierung hier anzusetzen: mit der Forderung auf Selbstverwaltung

der Produzenten. Das ist mit planmäßigem Wirtschaften durchaus
vereinbar. Ist der herrschafüich-hierarchische Aufbau der Ökonomie einmal
gebrochen, dann ist auch die Tendenz zum autoritär-bürokratisch verwalteten

314



Großraum gehemmt. Die Selbstverwaltung in der Wirtschaft ist um so
realisierbarer, als die anhebende Bildungsrevolution ihren Rhythmus beschleunigt.

Der Weg zur sozialistischen Demokratie ist lang und beschwerlich. Auf
ihm zu bleiben und ihn mit Hartnäckigkeit, Geduld und Zielbewußtsein zu
verfolgen, dazu verhilft nicht wenig die Beflügelung durch jene große Utopie,
die Jean-Jacques Rousseau mit seinen erhabenen Gedanken über die Freiheit
des Menschen und die Souveränität des Volkes entwickelt hat. So wird die
sozialistische Bewegung, um mit einem Wort von Karl Marx zu sprechen,
zeigen, daß es sich bei ihrem Wirken «nicht um einen großen Gedankenstrich
zwischen Vergangenheit und Zukunft handelt, sondern um die Vollziehung
der Gedanken der Vergangenheit».

R. GIOVANOLI

Die Wissenschaft gehört dem ganzen Volk

Vor einiger Zeit hat Richard Schwertfeger die Verhältnisse an den
schweizerischen Hochschulen vom Standpunkt des Nationalökonomen aus beleuchtet

*. Er stellt eine ausgesprochene Stagnierung im Hochschulwesen fest, welche

er auf die unzulängliche Planung zurückzuführen weiß. Er faßt zusammen,
daß ein Zustand erreicht ist, der unbedingt einer Reorganisation ruft, wenn
der Apparat der schweizerischen Wissenschaft nicht hoffnungslos ins
Hintertreffen geraten will. In einer ergänzenden Notiz konnten wir das von
Richard Schwertfeger gezeichnete Bild aus der Sicht, wie sie ein naturwissenschaftliches

Institut bietet, bestätigen. Es blieb bloß übrig, darauf hinzuweisen,

daß ein brennender Mangel an Naturwissenschaftern — im Gegensatz
zu einer weitverbreiteten, irrigen Meinung — noch nicht besteht. Wenn nun
auch vorderhand kein materieller Zwang besteht, mehr Spezialisten der
naturwissenschaftlichen Richtung auszubilden, so hat die aufgeworfene Frage
aber noch einen anderen Aspekt: Die Universitäten h»aben un»seres Erachtens
nicht nur die eine Aufgabe, Spezialisten und Forschungsergebnisse für die
Industrie zu produzieren; vielmehr sollen sie in erster Linie im Dienste der
Gesellschaft als Ganzes stehen. Die Wissenschaft gehört dem ganzen Volk,
nicht nur den Besitzern der Produktionsmittel. Im folgenden möchten wir
die Verhältnisse in der Schweiz diesbezüglich einer näheren Prüfung
unterziehen.

1 Rote Revue 40, 205 (1961).
2 Die schweizerischen Studierenden an der Universität Bern. Berner Beiträge zur

Soziologie, Band 4. Paul Haupt Bern 1960.

315


	Die Demokratie des Jean-Jacques Rousseau : eine revolutionäre Utopie

