
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 41 (1962)

Heft: 6

Artikel: Friedrich Dürrenmatt : Versuch einer Interpretation

Autor: Böni, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schlußbemerkung

Diese Übersicht vermag den Reichtum des in diesem Werk ausgebreiteten

Tatsachenmaterials nur anzudeuten und kann die Lektüre keineswegs
ersetzen. Das Ganze ist ein Ausschnitt aus einer Soziologie des Arbeitsverhältnisses.

Aber diese Art Soziologie ist frei von irgendeinem Dogma, frei auch

von unabänderlichen Entwicklungsgesetzen oder andern Lehrmeinungen. Sie

bewegt sich bescheiden auf der Ebene der einfachen geschichtlichen
Beschreibung. Dafür ist das ein sicherer Boden.

Dazu spürt man durch das ganze Werk einen Menschen, der mit den

kritischen Augen eines Sozialisten auf die wirtschaftlichen Tatsachen schaut.

OTTO BÖNI

Friedrich Dürrenmatt: Versuch einer Interpretation

«Ueber Dramen, über Kunst zu reden, ist ein viel
utopischeres Unternehmen, als jene glauben, die es

meistens tun.»

«Auch schleichen sich Mißverständnisse ein, indem man
verzweifelt im Hühnerstall meiner Dramen nach dem Ei
der Erklärung sucht, das zu legen ich beharrlich mich
weigere.»

Dürrenmatt in «Theaterprobleme»

Mit Friedrich Dürrenmatt besitzt die Schweiz sicher einen der begabtesten

Dramatiker der Gegenwart, und sein Werk gibt denn auch immer wieder

zu Auseinandersetzungen Anlaß. Ich möchte nun versuchen, sowohl seine
theoretischen Aussagen wie seine Komödien von einem sozialistischen Standpunkt

aus zu analysieren. Im Vordergrund dieser Untersuchung sollen nicht
in erster Linie ästhetische Probleme stehen, sondern vor allem die Aussagekraft,

der Inhalt seiner Dramatik.
Was will uns nun Friedrich Dürrenmatt sagen?

Um diese Frage beantworten zu können, müssen wir versuchen, einige
seiner wichtigsten Stücke zu analysieren. Dürrenmatt ist uns dabei insofern
behilflich, als von ihm — allerdings sehr verstreut — einige theoretische
Deutungsversuche seines Werkes existieren. In der Hauptsache halten wir
uns an seine Schrift «Theaterprobleme». Wir werden also danach trachten,
auf Grund der Dürrenmattsehen Theorie dessen Praxis zu deuten.

154



Im Gegensatz zu dem bedeutendsten Dramatiker unserer Zeit, Bert
Brecht *, der versucht, alles rational zu klären, spielen bei Dürrenmatt viele
irrationale Elemente mit. So sagt Dürrenmatt: «Die Welt (die Bühne somit,
die diese Welt bedeutet) steht für mich als ein Ungeheures da, als ein Rätsel

an Unheil, das hingenommen werden muß, vor dem es jedoch kein Kapitulieren

geben darf.» Dürrenmatt kann sich also das Weltgeschehen nicht
erklären, für ihn ist dieses Geschehen ein Rätsel, das nicht gelöst werden kann.
Wir Menschen sind also etwas Ungeheuerem ausgeliefert, dem gegenüber
wir wehrlos sind, vor dem wir aber trotzdem nicht kapitulieren sollen. Dieser
Satz birgt einen Widerspruch in sich, denn im gleichen Moment, in dem

man sich damit abgefunden hat, daß man nichts mehr machen kann, hat
man bereits kapituliert. Es geht nun lediglich darum, vor sich selbst diese
Tatsache nicht einzugestehen und vor allem Haltung zu wahren. Der Satz

Dürrenmatt beinhaltet außerdem einen tiefen Pessimismus. Um jedoch nicht
ganz der Verzweiflung zu verfallen, bildet man sich ein, es sei nicht halb so
schlimm. Dürrenmatt versucht nun aber nicht, die Schuld und die Schuldigen

für dieses Unheil, vor dem es kein Kapitulieren geben darf, zu finden.
So schreibt er in der bereits erwähnten Schrift: «In der Wurstelei unseres
Jahrhunderts, in diesem Kehraus der weißen Rasse, gibt es keine Schuldigen
und auch keine Verantwortlichen mehr. Alle können nichts dafür und haben

es nicht gewollt.» Mit anderen Worten: Niemand kann für die Ereignisse
dieses Jahrhunderts verantwortlich gemacht werden. Die Barbarei des

Nationalsozialismus hat unsere Generation angefallen wie eine Krankheit,
gegenüber welcher man wehrlos ist und deren Ursachen laut Dürrenmatt kaum
mehr feststellbar sind. Dürrenmatt versucht im besten Fall die Schuld auf
frühere Generationen abzuwälzen, sagt er doch: «Wir sind zu kollektiv
schuldig, zu kollektiv gebettet in die Sünden unserer Väter und Vorväter.»
Diese seine Weltanschauung überträgt nun Dürrenmatt in seine Stücke.
Dadurch macht er jede Auslegung derselben unmöglich; aber er will ja
überhaupt keine Deutung. Dies bestätigt folgender Satz aus den
«Theaterproblemen»: «So wird mein Theater oft vieldeutig und scheint zu verwirren.
Auch schleichen sich Mißverständnisse ein, indem man verzweifelt im
Hühnerstall meiner Dramen nach dem Ei der Erklärung sucht, das zu legen ich
beharrlich mich weigere.» Den gleichen Gedankengang vertrat er auch in
seinem Interview mit der «Zürcher Woche». Auf die Frage, ob sein neuestes

Stück, «Die Physiker», als Anti-Atom-Stück qualifiziert werden könne,
antwortete er: «Stücke werden immer mißverstanden. Oder richtiger: Stücke

* Der Leser mag entschuldigen, daß ich auf Grund meiner Wertschätzung Brecht
immer wieder als Maßstab beiziehen werde. Wie man bei der Wertung von klassischen
Stücken immer Goethe und Schiller als Vergleich heranzieht, so scheint es mir nicht
vermessen, für das moderne Drama Brecht als Maßstab zu nehmen.

155



können gar nicht mißverstanden werden. Sie sind interpretierbar, jeder
kann sich herauslesen, was er möchte. Als auch Anti-Atom-Tendenz!»

Einem Dramatiker, der die Welt als ein «Rätsel» empfindjöt, dürfte es

natürlich erhebliche Mühe bereiten, die so empfundene Welt real auf der
Bühne darzustellen. Nun geschieht aber bei Dürrenmatt etwas Erstaunliches,
denn trotz dieser Einschätzung der Welt und der tatsächlich vorhandenen

Widersprüche politischer, sozialer, ökonomischer und ideologischer Natur
gelingt es ihm. durch seine Komödien — und dies zeugt für die Qualität
seiner Stücke — zu einem eigentlichen feinfühligen Seismographen unserer
heutigen bürgerlichen Gesellschaft zu werden. Das, was wir eben «erstaunlich»

nannten, findet seine Erklärung nun allerdings darin, daß Dürrenmatt
seiner Weltanschauung nicht mehr folgt, sobald er einen Einzelvorgang
untersucht oder auf die Bühne bringt. Alle Einzelvorgänge sind — und wie
wäre das bühnenmäßig anders möglich — nacherlebbare, vollziehbare und
somit verstehbare Prozesse, und mit ihnen macht Dürrenmatt Theater. So

schildert er zum Beispiel im «Besuch der alten Dame», wo ein Verratsprozeß

um sich greift, der verfolgbar und erlebbar ist, einen rationalen
Einzelvorgang, der sich vor einem irrationalen, unheilschwangeren Hintergund
abwickelt. Bei den «Physikern» ist das Geschehen auf der Bühne für jedermann

verständlich, bis sich die Irrenärztin als «Herrin der Welt» entpuppt.
In diesem Moment setzt die Enthistorisierung der Parabel, die Irrationali-
sierung und Mystifizierung ein.

Trotzdem sind seine Komödien ein Spiegelbild unserer Zeit, die
allerdings nicht mehr in den naturalistischen Formen eines Hauptmanns oder
Zolas wiedergegeben werden kann. Um die Problematik des 20. Jahrhunderts,

den durch die kapitalistischen Produktionsverhältnisse bedingten
Widerspruch zwischen Gesellschaft und Individuen wiederzugeben, braucht der
Dramatiker andere Mittel. Und gerade darin besteht die Stärke und Größe

Dürrenmatts, er findet diese Mittel und weiß sie auch äußerst wirksam
anzuwenden. Dürrenmatt zeichnet mit diesen Mitteln ein schonungsloses
Abbild unserer Welt, die aber nicht von uns geändert werden kann, da sie —
wenigstens für Dürrenmatt — ein Rätsel ist, das nicht gelöst werden kann.
Auf die Fragen, die diese Stücke aufwerfen, gibt es somit keine Antworten.
Hier steht Dürrenmatt im Widerspruch zu Bert Brecht, der erklärte: «Die

heutige Welt ist den heutigen Menschen nur beschreibbar, wenn sie als eine
veränderliche Welt beschrieben wird Für heutige Menschen sind Fragen
wertvoll, aber nur der Antworten wegen. Die heutigen Menschen interessieren
sich für Zustände und Vorkommnisse, denen gegenüber sie etwas tun
können.»

Übersetzen wir diese beiden Aussagen in die Sprache der Medizin.
Dürrenmatt wäre somit ein Diagnostiker und Brecht ein Therapeut. Ich bin
allerdings der Ansicht, daß sich auch ein Diagnostiker über die Therapie

156



Gedanken machen und notfalls den Kranken auch wirksam sollte behandeln
können.

Doch nachdem wir uns nun anhand der Theorie mit Dürrenmatt
auseinandergesetzt haben, wollen wir versuchen, aufzuzeigen, wie Dürrenmatt
seine Theorie in die Praxis umgesetzt hat, beziehungsweise wie Dürrenmatts
Figuren in der Komödie die Weltanschauung ihres Erzeugers wiedergeben.

Beginnen wir mit der 1948 entstandenen Komödie «Romolus der Große».
Dieses Theaterstück bietet den verschiedensten Interpretationen Raum.
Vielversprechend ist eine Auslegung des Stückes vor allem für einen
kommunistischen Leser oder Theaterbesucher. Steht es doch jedermann frei, eine
Parallele zu ziehen zwischen dem vielbeschworenen und vielbefürchteten
Untergang des Abendlandes und dem unvermeidlichen Untergang des alten
Roms. Man kann — ohne sich den Vorwurf einer falschen Auslegung
aufzuladen — annehmen, Dürrenmatt spreche sich in «Romolus der Große» für
eine möglichst geräusch- und folgenlose Liquidation jedes bankrotten
Geschichtsunternehmens aus. Wenn die Kaiserin, der Innenminister, der
Kriegsminister, der Adel, die Offiziere den Germanismus als das Aeußerste der
Greuel und das Ende der Geschichte betrachten, wenn sie unter der Losung
«Für Gott und Sklaverei» zur «Rettung der Zivilisation» und zur Erhaltung
der Kultur aufrufen, wenn sie totale Aufrüstung und Sozialreform in einem
Atem nennen, um sich schließlich rechtzeitig davonzumachen, so braucht
es seitens des kommunistischen Besuchers nur wenig Phantasie, um hier eine

Parallele, die in sein Weltbild paßt, zu finden. Doch im Hinblick auf seine
rr»i • n l i r» T~. •• ....l* AIineone muis angenommen werden, dato uurrenmaix mtr dieser Auslegung
nicht einverstanden ist; Romolus der Große ist wohl höchstens der
Ausdruck von Dürrenmatts Pessimismus und seinem Unglauben an die Menschheit.

Dies bestätigt meines Erachtens der folgende, gegen Schluß des Stücks

von Romolus ausgesprochene Satz: «Ich richtete Rom hin, weil ich seine

Vergangenheit fürchtete, du Germanien, weil es dich vor seiner Zukunft
grauste. Wir ließen uns von zwei Gespenstern bestimmen, denn wir haben
keine Macht über das, was sein wird. Macht haben wir nur über die Gegenwart,

an die wir nicht gedacht haben und an der wir nun beide scheitern.»
Zielbewußt hat Romolus auf den Untergang Roms hingearbeitet, aber trotz
aller Planung scheiterte er. Hier kann nun unser Kommunist Dürrenmatt
nicht mehr folgen, denn im Grunde hat auf das römische Reich — wenigstens

in Dürrenmatts Komödie — keine richtige Ablösung stattgefunden.
Es bleibt somit alles beim alten, Dürrenmatt negiert hier die geschichtliche
Weiterentwicklung.

Geradezu ideal für unsere Beweisführung ist das von Dürrenmatt 1950

geschaffene Stück «Die Ehe des Herrn Mississippi». Hier wird Dürrenmatts
Nihilismus für jedermann offenkundig. Im Mittelpunkt dieser Komödie ste-

157



hen drei Personen, von denen jede eine »andere Weltanschauung verkörpert.
Mississippi, ein nach Todesurteilen gieriger Staatsanwalt, glaubt die Welt mit
der harten Rechtspraxis des Alten Testaments verbessern zu können. Er baut
seinen Weg auf den Grundsätzen der Bibel auf, die ihn Dürrenmatt
zynischerweise in einer nassen Kellerecke finden läßt. Saint-Claude versucht es

mit dem Kommunismus, und zwar mit dem reinen, unverfälschten, «Der
Westen hat die Freiheit verspielt und der Osten die Gerechtigkeit», sagt er.
Sein Weg begann mit dem «Kapital» von Karl Marx, das aus der Tasche
eines ermordeten Zuhälters in seine Hände gelangt. Der dritte im Bunde,
Graf Bodo von Ueberlohe-Zabernsee, ist ein Idealist, der «den Westen haßt
als den Verbrecher, den Osten als dessen Henker» und an die Liebe glaubt
als Erlöserin vom Uebel. Obwohl ihm offensichtlich Dürrenmatts Sympathie
gehört, werden gerade seine Ideen besonders stark der Lächerlichkeit
preisgegeben. So läßt Dürrenmatt den Grafen sagen: «So bin ich geworfen auf
eine Erde, die nicht mehr zu retten ist, und genagelt ans Kreuz meiner
Lächerlichkeit...» Alle drei Figuren scheitern, keine erreicht ihr Ziel. Im
gleichnamigen Film ist diese Hoffnungslosigkeit, dieser Pessimismus
Dürrenmatts noch augenscheinlicher, sagt doch am Schluß der irre gewordene
Staatsanwalt Mississippi bei seiner Vorführung vor die Studenten einer
Irrenanstalt immer wieder: «Die Welt muß besser werden, die Welt muß
besser werden...» Die traurige Schlußfolgerung lautet somit: Nur ein Irrer
glaubt ans Besserwerden der Welt.

Einen Höhepunkt seines Pessimismus erreicht Dürrenmatt in seiner 1953

entstandenen Komödie «Ein Engel kommt nach Babylon». Hier tritt die
pessimistische Weltbetrachtung besonders plastisch zutage, indem Dürrenmatt

den geschichtlichen Ablauf als ein ewiges Auf und Ab betrachtet, alles
hat den Charakter des Unabänderlichen. Das Schicksal ist über uns verhängt
von einer höheren Macht, gegen deren Willen wir nichts ausrichten können.
Diese Lebenseinstellung wird besonders stark durch die Hauptfigur des

Stückes — dem Bettler Akki — verkörpert, sagt dieser doch: «Der Mächtige
in dieser Welt greift nach dem, was ihm gefällt, bald ist es dein Weib, bald
ist es dein Haus, nur nur, was er verachtet, läßt er unberührt; es lerne der

Kluge daraus. Es fällt, wer verführt, was die Macht begehrt, ja, selbst den

Weisen tötet die Gewalt, nur wer nichts hat und wer nichts ist, bleibt
unversehrt.» Daß wir als Sozialisten mit einer solchen Haltung nicht einig
gehen können, muß wahrlich nicht näher begründet werden.

Diesen Unglauben an den Menschen finden wir auch in dem erfolgreichsten

Stück Dürrenmatts «Der Besuch der alten Dame» (entstanden 1955).
Auch hier soll die Parabel beweisen: Die Menschen bleiben ewig gleich,
sie erliegen alle der Verführung. In diesem Stück wird bewiesen, daß Geld
über Prinzipien siegt und daß sich mit Geld alles machen läßt. Frau Zacha-

158



nassian, eine ehemalige Bürgerin von Güllen, ist bereit, dieser Stadt eine
Milliarde zu schenken, unter einer Bedingung: Sie fordert das Leben des

Mannes, der sie einst verraten hat. Frau Zachanassian will Gerechtigkeit.
Der Bürgermeister von Güllen antwortet ihr: «Gerechtigkeit kann man doch
nicht kaufen.» Frau Zachanassian erwidert: «Man kann alles kaufen.»
Dürrenmatt tritt uns dann im Laufe der Handlung den Beweis für die
Wahrheit dieses Ausspruches an.

Wie verhält es sich nun bei dem von vielen, zum Teil bedeutenden
Kritikern als Weltsensation bejubelten letzten Stück Dürrenmatts «Die Physiker».

Auch dieses Stück kann verschieden interpretiert werden. Dürrenmatt
bleibt auch hier seinem eingangs erwähnten Zitat treu. Aber hier greift er
nun ein Problem auf, das die Völker aller Kontinente, das heißt die ganze
Menschheit, beschäftigt. Er gibt dabei spezifische Symptome unserer Zeit
wieder. Während er aber durch das Aufzeigen des Unbehagens, der Angst,
die die Menschen aller Rassen und Schichten in ihren Fängen hält, den
Zuschauer zum Nachdenken anregen will, macht er den Erfolg durch seine Art,
ein Thema zu behandeln, zunichte. Man hätte von Dürrenmatt erwartet, daß

er in diesem Stück über eine oberflächliche Diagnostik hinausgehen und
dem Ernst und der Bedeutung des gewählten Them»as Rechnung tragen
würde. Denn nur durch eine genaue, verantwortungsbewußte Analysierung
der von ihm zweifellos brillant auf die Bühne gestellten Probleme ist es

möglich, das richtige Heilverfahren, die erfolgversprechende Therapie
einzuleiten. Unzweifelhaft ist es schwieriger, soziale oder gesellschaftspolitische
Prozesse an einem Bühnenmodell zu veranschaulichen, als individuell oder
kollektiv psychologische Prozesse darzustellen. Aber daß dies auch heute

möglich ist, davon zeugt zum Beispiel «Der aufhaltsame Aufstieg des Ar-
turo Ui» von Bert Brecht. Dem Dürrenmattschen Stück, hinter dem die

Menschheitsfrage «Sein oder Nichtsein» lauert, wird durch die verwendeten
Stilmittel des Autors, Groteske und Frivolität, der angebrachte Ernst
genommen. Außerdem atmet aus jeder Szene des Stückes eine grenzenlose
Hoffnungslosigkeit. Der große Physiker Möbius kann trotz seiner Flucht
in die Irrenanstalt, trotz seinem Mord an einer Krankenschwester, nicht
verhindern, daß seine Erfindungen, die den Weiterbestand der Menschheit in
Frage stellen, in die falschen Hände geraten. Doch so wie der Arzt für den

Menschen, bei dem er unheilbaren Krebs festgestellt hat, schmerzlindernde
Mittel bereithält, so zeigt uns Dürrenmatt einen scheinbaren Ausweg aus
dieser Hoffnungslosigkeit, er läßt Möbius sagen: «Unsere Wissenschaft ist
schrecklich geworden, unsere Forschung gefährlich, unsere Erkenntnisse
tödlich. Es gibt für unsere Physiker nur noch die Kapitulation vor der
Wirklichkeit. Sie ist uns nicht gewachsen. Sie geht an uns zugrunde. Wir
müssen unser Wissen zurücknehmen...» Seine Medizin heißt also: Zu-

159



rücknahme des ganzen menschlichen Fortschritts, Zurückdrehen des Rades
der Zeit, Zurückführung der Menschheit auf einen illusionären Naturzustand
vor der Vertreibung aus dem Paradies. Doch diese Lösung ist nicht nur
illusionär, sondern geradezu reaktionär.

Wie weit sich Dürrenmatt selbst über die pessimistische Grundhaltung
seines Stückes im klaren ist, läßt sich nicht feststellen. Auf jeden Fall ist in
der Atomfrage der Bürger Dürrenmatt einen entscheidenden Schritt
weitergegangen, als der Dramatiker Dürrenmatt. Der Bürger schaute nicht
hoffnungslos der Atomrüsterei zu, sondern schaltete sich aktiv in die Front der
Gegner ein.

Der bekannte deutsche Schriftsteller Heinrich Böll sagt: «Letzter Hort
der Freiheit ist die Sprache». Auch bei Dürrenmatt hat die Freiheit einen
solchen Fetischcharakter. Obwohl er in allen seinen Stücken der Kapitulation

das letzte Wort gibt, und obwohl seine Figuren auf verlorenem Posten
stehen, gibt er ihnen die «Freiheit», entweder mit Würde oder in Schande
abzutreten. Dürrenmatt ermöglicht jedoch fast allen seinen Figuren einen
würdigen Abgang. Im «Romolus» heißt die Schlußanweisung Dürrenmatts:
Der geschlagene Kaiser geht gesenkten Hauptes, die Büste unter dem Arm,
hinaus. Die Germanen stehen ehrfurchtsvoll. Alfred III., dessen Tod von
Frau Zachanassian in «Besuch der.alten Dame» gefordert wird, sagt: «Ich
unterwerfe mich eurem Urteil, wie es nun auch ausfalle Ihr könnt mich
töten, ich klage nicht, aber euer Handeln kann ich euch nicht abnehmen.»
Auch Frieda Fürst in «Frank V.» findet sich mit ihrem Todesurteil ab und
fordert sogar ihren Geliebten und Mörder auf, mit ihr in den Keller (die
Hinrichtungsstätte) zu kommen. Als Zuschauer und Leser müssen wir
allerdings die Frage stellen, ob uns mit einer solchen Freiheit gedient ist.

Der Grundgedanke des gesamten Schaffens Dürrenmatts ist somit, die
überall sichtbar werdende Aussichtslosigkeit mit Würde zu ertragen. Im
Gegensatz zu Bert Brecht, dessen Theater ein optimistisches ist, ist dasjenige
von Dürrenmatt pessimistisch. Brecht will durch das Theater — er faßt diese

Gedanken am besten im «Kleinen Organon für das Theater» zusammen —
auf dem Wege des Vergnügens Erkenntnisse vermitteln. Brecht ist der
Ansicht, daß sein Theater eine Waffe sei im Kampf für eine bessere Welt.

In einem «Werkstattgespräch» wurde Dürrenmatt durch Horst Bienek die

Frage vorgelegt: «Glauben Sie, daß ein Dichter die Welt verändern kann,
sie wenigstens beeinflussen, wenigstens beunruhigen — was ja schon viel
wäre?» Dürrenmatt gab darauf die charakteristische Antwort: «Beunruhigen
im besten, beeinflussen im seltensten Falle — verändern nie.» Brecht hätte
diese Fragen sicher positiver beantwortet, ansonst ja seine ganze Theorie

fragwürdig geworden wäre. Die Beunruhigung und Beeinflussung der
Menschen durch das Theater war für Brecht eine Selbstverständlichkeit. Doch

160



bei der Frage, ob ein Dichter die Welt verändern könne, hätte sicher auch

er, der Optimist, gezögert, obwohl die Geschichte beweist, daß eine solche
direkte Einwirkung auf das Geschehen möglich ist. So leitete zum Beispiel
die große Revolutionsoper «Die Stumme von Portici» von Auber in Brüssel
1830 die Losreißung Belgiens von den Niederlanden ein.

Zum Schluß meines Aufsatzes, der ein Versuch sein soll, von einer
sozialistischen Warte den bedeutendsten Schweizer Dramatiker zu analysieren,
möchte ich den Wunsch aussprechen, daß sich der Diagnostiker Dürrenmatt
in Zukunft auch als Therapeut versuchen wird.

ARNOLD URECH

Das englische Regierungssystem im Bewußtsein des Volkes*

Wird das Zweiparteiensystem bleiben?

Den Nachteilen des Wahlsystems gesellen sich andere, viel ernstere bei.
Das Zweiparteiensystem hat bis 1918 funktioniert, und es spielt von neuem
normal seit 1935. Von 1918 bis 1935 hat jedoch das System der drei
Parteien der Konservativen Partei erlaubt, sich beinahe ohne Unterbruch an
der Macht zu behaupten, abgesehen von drei Jahren Arbeiterregierung (Das
Buch erschien 1948. A. U.), während sie im Lande in Minderheit war,
abgesehen von den Wahlen von 1931.

Ohne Zweifel hat sich die Wiederherstellung zum Zweiparteiensystem
im Jahre 1935 von selbst vollzogen. Es ist aber nichtsdestoweniger wahr,
daß Großbritannien während 17 Jahren mit zusammenhanglosen Parlamenten,

Produkten der lokalen und augenblicklichen Zufälle der Wahlkämpfc
zwischen drei rivalisierenden Parteien, zu rechnen hatte, wenn das

Mehrheitssystem deren bloß zwei voraussetzt. Das ist eine allzulange Periode
der Umstellung, von der nicht gesagt ist, daß sie vollendet sei. Es ist auch

nicht ausgeschlossen, daß eine noch unbekannte Partei, die an Ausdehnung
gewinnt, oder daß eine Spaltung im Schöße der großen Parteien nicht eine
Rückkehr zum System der drei Parteien hervorrufe.

Endlich ist das System der zwei Parteien nicht ohne ernste Fehler.
Abgesehen von der Allmacht, die es dem Premierminister verleiht, bringt
die Ungenauigkeit der Vertretung der öffentlichen Meinung im Unterhaus
ernste Gefahren mit sich. Die Minderheit des Landes beherrscht oft die
Mehrheit. Die Regierungen sind zwischen zwei allgemeinen Wahlen unver-

* Vgl. dazu «Rote Revue», Heft 4 und 5, A. Urech: «Die Ursachen des Parteiensystems

in England» und «Die zwei Hauptpfeiler des englischen Zweiparteiensystems».

161


	Friedrich Dürrenmatt : Versuch einer Interpretation

