
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 41 (1962)

Heft: 4

Artikel: Erkenntnis der Welt und ihrer Widersprüche

Autor: Müller, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


41. JAHRGANG

APRIL 1962

HEFT 4 ROTE REVUE

JOHANNES MÜLLER

Erkenntnis der Welt und ihrer Widersprüche

Antwort auf Prof. Dr. E. J. Walters «Angst vor dem Widerspruch»

Professor Walter richtet in der Januarnummer der «Roten Revue» einen
«vernichtenden» Angriff auf den dialektischen Materialismus. In dieser
Antwort soll der völlige Fehlschlag dieses Angriffs bewiesen werden. Wir
beschränken uns auf die Theorie, auf die Lehre des Marxismus. Auf die
politischen Meinungen Professor Walters gehen wir nicht ein.

Der erste Streich: Angriff auf die Dialektik

Professor Walter erklärt, daß die Gesetze der Dialektik in der Geschichte
der naturwissenschaftlichen Entdeckungen überhaupt keine Rolle gespielt
haben. — Professor Walter schreibt:

«Der Fortschritt der Naturwissenschaften im besonderen und der empirischen

Wissenschaften im allgemeinen wurde bestimmt durch das Experiment

und die vergleichende Beobachtung. Arbeitshypothesen zur Erklärung

der beobachteten Zusammenhänge wurden durch zusätzliche
Beobachtungen oder Experimente verifiziert oder falsifiziert, das heißt
bestätigt oder widerlegt. Es gibt im ganzen Bereich der naturwissenschaftlichen

Forschung keinen einzigen Fall, in welchem die von Engels formulierten

angeblichen dialektischen Gesetze eine neue Erkenntnis ermöglicht
oder nahegelegt hätten.»

Der arme Engels mit seinen angeblichen Gesetzen, wird er nicht gehörig
verdonnert? Professor Walter gibt uns aber die einzig richtigen Bausteine
der Wissenschaft an: das Experiment und die vergleichende Beobachtung.

Wie steht es damit? Das Experiment und die vergleichende Beobachtung
sind tatsächlich Bausteine der Wissenschaft. Soweit urteilt Professor Walter
richtig. Wie jedermann aber weiß, gibt ein Haufen Bausteine noch kein

89



Haus! Wir können es Engels nicht verübeln, daß er folgende Fragen gestellt
hat: Wo eigentlich kommen diese Bausteine her? Wer produziert sie? Wie
werden diese Bausteine hergestellt? Ja, und zu allem Überfluß hat er noch
eine weitere «unerhörte» Frage gestellt: Nach welchen Gesetzen wird nun
eigentlich das imposante Gebäude der Wissenschaft aufgebaut?

Diese Fragen eines aufgeweckten Maurerlehrlings an seinen Meister haben

Marx und Engels sich selbst gestellt. Diese Fragen stellten sie sich auf dem
tausendfach schwierigeren Gebiet der Geschichte der Menschheit. Diese Fragen

haben sich Marx und Engels gestellt und nach einer Antwort gesucht.
Sie fanden die Lösung des Problems in den dialektischen Gesetzen. Professor
Walter hat diese Gesetze nirgends entdeckt. Wir müssen ihn fragen: Wie
sucht man Eierschwämme? Indem man unter das Moos greift! Nicht alles,

was tatsächlich vorhanden ist, springt sofort in die Augen!
Gehen wir auf die Suche! Wie erfolgt die Forschung (Erkenntnis) im

einzelnen? Die Marxisten sind der Meinung, daß die Produktionstätigkeit
der Menschen die allerwesentlichste ihrer praktischen Tätigkeiten ist, welche

jede andere Tätigkeit bestimmt. Der Mensch muß sich ernähren, kleiden und

schützen, wenn er überhaupt am Leben bleiben will. Dazu ist die Arbeit nötig.
Die Arbeit, die aktive Produktionstätigkeit, welche auf die Welt einwirkt und
sie für menschliche Zwecke verändert, unterscheidet den Menschen überhaupt
erst vom Tier.

In den verschiedenen Klassengesellschaften gehen jeweils die Mitglieder
der verschiedenen Klassen in verschiedenen Formen bestimmte Produktionsverhältnisse

ein. So ging die Klasse der Sklavenhalter mit der Klasse der

Sklaven, die Klasse der feudalen Grundbesitzer mit der Klasse der Leibeigenen,

die Klasse der kapitalistischen Fabrikbesitzer mit der Arbeiterklasse
bestimmte Produktionsverhältnisse ein. Innerhalb dieser jeweiligen
Produktionsverhältnisse erfolgt die Produktionstätigkeit zur Befriedigung der
lebensnotwendigen materiellen Bedürfnisse. Dabei eignen sich die besitzenden Klassen

das Arbeitsprodukt der arbeitenden Klassen an. Dies bedeutet für die
einen Reichtum, Wissen und Macht, für die andern Unterwerfung, Existenzkampf.

Lohnkampf, wenn nicht gar Not und Elend. An diesem Widerspruch
der Produktionsverhältnisse entsteht der Gegensatz der Klassen — der
Klassenkampf. In der Klassengesellschaft nimmt jeder Mensch eine bestimmte

Klassenlage ein, und es gibt keinen menschlichen Gedanken, der keinen
Klassenstempel trägt.

Die lebensnotwendige gesellschaftliche Arbeit (Produktionstätigkeit) ist
die Hauptquelle für die Entwicklung der menschlichen Erkenntnis. Die
Marxisten sind der Ansicht, daß sich die Produktionstätigkeit der menschlichen
Gesellschaft Schritt für Schritt von niederen zu höheren Stufen entwickelt.
Darum entwickeln sich auch die Erkenntnisse der Menschen sowohl über die

Natur als auch über die Gesellschaft Schritt für Schritt von niederen zu

90



höheren Stufen, das heißt vom Einfachen zum Komplizierten, vom Einseitigen

zum Vielseitigen.
Erst mit dem Aufkommen riesiger Produktionskräfte — der Großindustrie

des Kapitalismus und dem Auftreten der modernen Arbeiterklasse —
erfolgte das umfassende Verständnis für die Entwicklung der menschlichen
Gesellschaft. Die «Kenntnisse über die Gesellschaft» wurden in die Wissenschaft

von der Geschichte verwandelt. Diese Wissenschaft ist der Marxismus.
Die Marxisten wenden bewußt die Entwicklungsgesetze der menschlichen
Gesellschaft an. Zum erstenmal in der Geschichte der Menschheit wird die

lebensnotwendige Produktionstätigkeit im gesellschaftlichen Maßstab geplant
und auf die gesellschaftlichen Bedürfnisse ausgerichtet.

Wir haben aufgezeigt, daß die menschliche Produktionstätigkeit die
Hauptquelle für die menschliche Erkenntnis ist. Auf welche Weise entsteht

nun im einzelnen aus der praktischen Tätigkeit für den Lebensunterhalt die
menschliche Erkenntnis?

Die Menschen sehen im Prozeß der praktischen Tätigkeit zunächst lediglich

die Außenseite der verschiedenen Dinge und Erscheinungen, die in
diesem Prozeß eine Rolle spielen. Sie sehen einzelne Seiten der Dinge und
Erscheinungen, sie sehen den äußeren Zusammenhang zwischen den einzelnen

Dingen.
So kommt zum Beispiel ein junger Mann mit dem politischen Leben in

Berührung. Er liest Zeitungen oder hört Radio. Vielleicht nimmt er auch
einmal an Veranstaltungen und Kundgebungen von politischen Parteien teil. All
das sind äußere Erscheinungen des politischen Lebens. Zuerst einmal hört,
sieht und liest dieser Mann. Das politische Leben wirkt auf seine Sinnesorgane

ein. Alles, was er irgendwie und irgendwo gesehen, gehört oder
gelesen hat, erweckt in seinem Kopf eine Reihe von Vorstellungen. Wenn wir
ihn jetzt über seine Eindrücke befragen, wird er uns etwa sagen: «Ich habe

so eine Ahnung, ich kann mir so ungefähr vorstellen, was die und die Partei
will.» Das ist die erste Stufe der Erkenntnis.

Fährt unser Mann in seiner Tätigkeit fort, bleibt er weiterhin mit dem

politischen Leben in Berührung, so erfolgt eine häufige Wiederholung
ähnlicher und gleicher Vorstellungen. Die ständige Wiederholung gewisser
Vorstellungen führt schließlich zu einem Sprung im Erkenntnisprozeß: es

entstehen Begriffe. Der Begriff widerspiegelt schon nicht mehr nur die äußeren
Seilen der Dinge und Erscheinungen, nicht bloß einzelne ihrer Seiten, nicht
nur den äußeren Zusammenhang. Der Begriff erfaßt das Wesen der Erscheinung,

die Erscheinung als Ganzes, den inneren Zusammenhang der Erscheinungen.

Unser Mann wird nämlich mit der Zeit Begriffe anwenden, wie: Sozialistische

Parteien und bürgerliche Parteien, Sozialismus und Kapitalismus,
freie Marktwirtschaft und Planwirtschaft, Arbeiterklasse und Bürgertum,

91



Arbeitnehmer und Arbeitgeber usw. Diese Begriffe sind mehr als Vorstellungen.

Sie erfassen das Wesen, den Zusammenhang der Dinge, haben wir
gesagt. Nehmen wir gerade einmal das letzte Begriffspaar: Arbeitnehmer und

Arbeitgeber. Welcher innere Zusammenhang wird da ausgedrückt? Nun, man
sieht es bald, ohne Arbeitnehmer gibt es keine Arbeitgeber und umgekehrt!
Arbeitnehmer und Arbeitgeber sind nicht bloß äußere Namen für zwei

Personengruppen. Dieses Begriffspaar spiegelt offenbar auch einen inneren
Zusammenhang wider. Dieser Zusammenhang ist wohl bekannt, der Zusammenhang

zwischen dem Privatunternehmer und den Lohnarbeitern, der
Zusammenhang zwischen Kapital und Arbeit.

Wir wissen alle aus Erfahrung, daß zwischen der bloßen Vorstellung
(Ahnung) über eine Sache und dem genauen Begriff (Wissen) einer Sache

ein großer Unterschied besteht. Wir können uns manchmal noch so viele

Vorstellungen über ein Ding machen und doch kein genaues Wissen von
diesem Ding besitzen. Unzweifelhaft entstehen aber genaue Begriffe gerade aus

einer Vielzahl von Vorstellungen. Ist der Begriff aber einmal entstanden,
dann verschwinden gerade die vielen Vorstellungen. Jetzt nimmt eben der

neue Begriff ihren Platz ein! Offenbar entwickelt sich aus einer Vielzahl

(Quantität) von Vorstellungen ein Begriff von bestimmter Beschaffenheit

(Qualität). Die Marxisten nennen diese Erscheinung das Umschlagen der

Quantität in die Qualität. Diese Erscheinung ist eines der dialektischen
Gesetze unserer Welt.

Wir haben dieses Gesetz an der recht komplizierten Frage der Entstehung
der Begriffe aufgezeigt. Es gibt aber viele weit einfachere und einleuchtende

Beispiele. Ein Verkehrsunfall ist passiert. Drei Zeugen haben gesehen, daß

ein verantwortungsloser Automobilist mit übersetzter Geschwindigkeit eine

Frau auf dem Fußgängerstreifen überfahren hat. Sie sind erzürnt und
machen dem Lenker schwere Vorwürfe. Nun erfolgt eine quantitative Veränderung.

Bald sind vier, zehn, zwanzig, fünfzig Menschen versammelt. Eine
Veränderung der Zahl bewirkt eine Veränderung der Qualität. Aus einer erbosten

Gruppe wird eine wütende Menge. Die Lage für den Automobilisten wird
bedrohlich. Bei den Ordnungskräften wirkt das Gesetz des Umschlags der

Quantität in die Qualität ebenfalls! Zuerst kommen fünf Polizisten an. Als

«Einzelkämpfer» versuchen sie Ordnung zu halten, beschützen bald den

Fehlbaren, gehen bald gegen besondere Hitzköpfe vor. Das Aufgebot verstärkt
sich. Die einen schirmen den Unfallplatz ab, die andern drängen die Menge
zurück. Bald wird ein Mann überhaupt nichts anderes tun, als seine Kameraden

anzuweisen. Die quantitative Vergrößerung einer Gruppe bewirkt eine

qualitative Veränderung ihres Vorgehens und ihrer Organisation. Genau so

ist es eben auch bei den Begriffen. Die quantitative Anhäufung von Vorstellungen

führt schließlich zu einer Veränderung der «inneren» Organisation,
führt zur qualitativ neuen Erscheinung des Begriffs.

92



Befindet sich unser Mann einmal im Besitze einiger Begriffe, so kann er
selbständig nachdenken. Er braucht nicht unbedingt ständig neue Eindrücke.
Wenn wir ihn jetzt befragen über irgendeine politische Angelegenheit, so

wird er etwa sagen: «Du stellst mir eine Frage über die neuen Lohnforderungen.

Laß mich einmal nachdenken! Ja, dabei handelt es sich um das

Verhältnis zwischen Arbeitgeber und Arbeitern. Die Arbeitgeber sagen, daß
eine neue Lohnerhöhung die Teuerung noch mehr verstärkt. Die Arbeiterparteien

und Gewerkschaften sagen, daß diese Lohnerhöhung nur die bereits
erfolgte Teuerung ausgleichen soll. Laß mich noch einmal nachdenken: ja,
hier spielen die Begriffe «Löhne, Preise (Kosten) und Gewinne» eine Rolle.
Der Zusammenhang ist dabei folgender: Die Unternehmer müssen ihre
Rohstoffe und ihre Arbeiter bezahlen, sie müssen für die gesamten Produktionskosten

und Lohnkosten aufkommen. Was ihnen dann noch übrigbleibt, ist ihr
Unternehmerprofit. Der Arbeiter dagegen bezieht seinen Lohn. Wenn er nun
einen höheren Lohn verlangt, erhöhen sich die Kosten der Unternehmer.
Eine neue Teuerung tritt aber nur dann ein, wenn der Unternehmer diese

Lohnkosten gleich wieder auf den Preis schlägt. Muß der Unternehmer das

unbedingt tun? Wenn er kann, wird er es immer tun! Das muß aber nicht
so sein. Er könnte auch eine gewisse Verminderung seiner Profite in Rechnung

ziehen, dann würde keine Teuerung erfolgen. Auf jeden Fall ist ein

Lohnausgleich für eine bereits erfolgte Teuerung gerechtfertigt!»
Begriffe anwenden, Urteile fällen und Schlußfolgerungen ziehen — diese

Tätigkeit ist die zweite Stufe der Erkenntnis. Im Gesamtprozeß der Erkenntnis

irgendeiner Erscheinung durch die Menschen ist diese Stufe der Begriffe.
Urteile und Schlußfolgerungen eine noch wichtigere Stufe, es ist die Stufe
der rationalen (verstandesmäßigen) Erkenntnis.

Die eigentliche Aufgabe der Erkenntnis besteht darin, sich vom Empfinden
zum Denken zu erheben, dahin zu gelangen, sich über die inneren
Widersprüche der objektiv existierenden Dinge und Erscheinungen stufenweise
klarzuwerden. Dem Menschen müssen die Gesetzmäßigkeiten der Dinge und

Erscheinungen, der Zusammenhang zwischen den verschiedenen Prozessen

klarwerden, das heißt der Mensch muß zur logischen Erkenntnis kommen.
Die logische Erkenntnis unterscheidet sich von der sinnlichen Erkenntnis

(Vorstellungen usw.) dadurch, daß die sinnliche Erkenntnis die einzelnen
Seiten der Dinge und Erscheinungen, ihre äußeren Seiten, den äußeren
Zusammenhang der Erscheinungen erfaßt, während die logische Erkenntnis
einen gewaltigen Sprung vorwärts macht: die logische Erkenntnis erfaßt die

Dinge als Ganzes, sie erfaßt das Wesen und den inneren Zusammenhang der

Erscheinungen. Die logische Erkenntnis gelangt zur Aufdeckung der inneren
Widersprüche der Umwelt und ermöglicht es gerade dadurch, die Entwicklung

der Umwelt in ihrer Gesamtheit und mit ihren allgemeinen inneren
Zusammenhängen zu begreifen.

93



Für die unmittelbare Erkenntnis einer bestimmten oder mehrerer
Erscheinungen bedarf es der persönlichen Teilnahme an den praktischen
Versuchen, die das Ziel verfolgen, die Wirklichkeit zu erfassen und zu verändern.
Denn nur die persönliche Teilnahme an der praktischen Tätigkeit auf allen
Gebieten, sei es Naturwissenschaft oder Politik, gestattet es, mit den äußeren
Seiten einer bestimmten oder mehrerer Erscheinungen in Berührung zu kommen.

Nur die persönliche Teilnahme an einer solchen praktischen Tätigkeit
gestattet es, das Wesen einer bestimmten oder mehrerer Erscheinungen zu
enthüllen und sie zu verstehen.

Zusammen fassung

Die Marxisten sind der Ansicht, daß der Mensch keine einzige Erscheinung

erkennen kann, wenn er nicht mit ihr in Berührung kommt, das heißt,

wenn sein eigenes Leben (die Praxis) nicht unter den Verhältnissen dieser

Erscheinung verläuft.
Die Marxisten sind der Ansicht, daß die Erkenntnis auf der niederen

Stufe als sinnliche Erkenntnis, auf der höheren Stufe als logische Erkenntnis
auftritt. Diese beiden Stufen sind aber Stufen des einen einheitlichen
Erkenntnisprozesses.

Unsere Praxis zeugt davon, daß die sinnlich wahrgenommenen Dinge und

Erscheinungen von uns nicht sofort begriffen werden und daß nur begriffene
Erscheinungen unser Wissen vertiefen.

Die verstandesmäßige Erkenntnis hängt von der sinnlichen Erkenntnis
ab, die sinnliche Erkenntnis aber muß sich zur verstandesmäßigen Erkenntnis

entwickeln: das ist die Erkenntnistheorie des dialektischen Materialismus.
Eine solche auf der Praxis und der Bewegung vom Einfachen zum

Komplizierten beruhende dialektisch-materialistische Theorie des Prozesses der

Entwicklung der Erkenntnis ist vor dem Marxismus von niemandem konsequent

aufgestellt worden.
Wir überlassen das Urteil in dieser nicht ganz einfachen Frage getrost

unsern Lesern. Handelt es sich bei dieser Theorie wirklich nur um leere
Formeln und um faule Begriffsverschieberei. wie Professor Walter meint? Oder

ist es nicht eher so, daß mancher Leser in dieser genauen Beschreibung des

Erkenntnisprozesses eigene Erfahrungen wiedererkennt? Das Aufsteigen
unserer Gedanken von Empfindungen und Ahnungen zum genauen Wissen, zur
begriffenen Empfindung, das Aufsteigen von der bloßen Meinung zum Urteil
und zur Schlußfolgerung, haben wir das nicht schon selber tausendmal
gemacht? Also kann es mit dieser Theorie nicht gar so schlecht bestellt sein.

Und wir können versichern, es ist nicht schlecht bestellt mit ihr! Nur auf
diese Weise lassen sich die Erscheinungen dieser Welt und ihre Widersprüche
wirklich erfassen!

94



Eine Frage läßt sich zu Recht stellen: Warum diese ganze Theorie, wenn
wir doch im praktischen Leben ohnehin so vorgehen, auch wenn wir nichts
von Marxismus wissen? Diese Frage läßt sich so beantworten: Jeder Schulbub

lernt gewisse Turnübungen «von selber», so können wohl die meisten
einen Felgaufzug. Wie steht es aber bei schwierigeren Übungen, schon bei
einer Kippe etwa? Schon wird die Theorie, die Anleitung zum persönlichen
Vorgehen nötiger, unerläßlich ist sie letztlich für eine ganze Kür. Genau so

ist es mit unserem Denken, mit unserem Urteilen in Naturwissenschaft und
Politik. Wo das Leben komplizierter wird, brauchen wir die Theorie als

Anleitung zur praktischen Tätigkeit. Die Erkenntnis beginnt mit der Praxis. Hat
man in der Praxis theoretische Kenntnisse erworben, muß man wieder zur
Praxis zurückkehren. Ein solcher Prozeß der Überprüfung der Theorie in
der Praxis und der Praxis in der Theorie ist die Entwicklung und
Fortsetzung des einheitlichen Erkenntnisprozesses. Das ist die marxistische
Einschätzung von Theorie und Praxis.

Der zweite Streich — und das Ende folgt sogleich!

Was nun folgt, ist ein leichtes Dessert nach eher schwerer Kost. Wir
haben viel über Vorstellungen und Ahnungen gesprochen. Was jetzt folgt,
beweist lediglich, daß Professor Walter wirklich keine «Ahnung» von Marxismus

hat. Er unterschiebt nämlich Marx und Engels Ansichten, die sie nie
geäußert haben. So lassen sich Marx und Engels seit über hundert Jahren
leicht widerlegen! Dieses Vorgehen kann man nicht einmal mehr als originell

bezeichnen
Professor Walter greift den historischen Materialismus an und beschreibt

ihn folgendermaßen:

«Der sogenannte historische Materialismus von Marx, nach dem nicht
das Bewußtsein das Sein, sondern das gesellschaftliche Sein das Bewußtsein

bestimmt, behauptet, der ideologische Überbau der Gesellschaft
werde durch die wirtschaftlichen Produktivkräfte und Produktionsverhältnisse

kausal determiniert.»

Zuerst einige Erläuterungen. Was ist der historische Materialismus? Er
ist nichts anderes als die Anwendung der materialistisch-dialektischen
Erkenntnistheorie auf die Geschichte und Politik. Diese Erkenntnistheorie haben
wir ausführlich behandelt. Was meint nun Marx mit seinem Satz: «Es ist
nicht das Bewußtsein der Menschen, das ihr Sein, sondern umgekehrt ihr
gesellschaftliches Sein, das ihr Bewußtsein bestimmt.» Dieser Satz bringt
nichts anderes zum Ausdruck, als was wir schon besprochen haben: Unsere
Gedanken und Vorstellungen kommen aus der Welt, das Bewußtsein kommt
aus dem Sein. Die gesellschaftliche Produktionstätigkeit (das gesellschaft-

95



liehe Sein) ist die Quelle unserer Erkenntnis (unseres Bewußtseins). Wer in
verschiedener Umwelt lebt, hat verschiedene Vorstellungen, Gedanken und
Interessen. Die verschiedenen Klassen haben ein verschiedenes
Klassenbewußtsein. Die Vorstellungswelt und Interessenwelt eines Privatbankiers ist
nicht diejenige eines Arbeiters! Das meint Marx mit seinem Satz.

Nun schreibt aber Professor Walter: «Die Produktivkräfte und
Produktivverhältnisse determinieren den ideologischen Überbau kausal.» Die
Bezeichnung «kausal determiniert» oder «ursächlich bestimmt» ist nun bezeichnend

für Professor Walters Kenntnisse des Marxismus. Diese Bezeichnung
kommt bei Marx und Engels nicht vor! Was meint nun aber Professor Walter

mit seiner Bezeichnung: kausal determiniert? Er schreibt es deutlich und
unmißverständlich:

«Marx und Engels irrten, als sie glaubten, die Wirtschaft bestimme im
Sinne eines eindeutigen Kausalverhältnisses das politische Geschehen, die
Staatsform und die staatliche Politik.»

Da liegt der Hund begraben! Professor Walter zaubert ein «eindeutiges
Kausalverhältnis» hervor und erklärt dann: So funktioniert die Politik nicht,
also haben sich Marx und Engels getäuscht!

Getäuscht hat sich aber Professor Walter, und wir müssen ihn enttäuschen!

Was ist ein eindeutiges Kausalverhältnis? Wenn die Temperatur
unter null Grad Celsius fällt, gefriert Wasser von gleicher Temperatur. Das

ist ein eindeutiges Kausalverhältnis. An ein solches Verhältnis hat Professor
Walter gedacht.

Ein solches Kausalverhältnis gibt es im politischen Leben nicht. Und weil
es das nicht gibt, haben sich Marx und Engels geirrt. Diese Vorstellung von
einem Kausalverhältnis zwischen Wirtschaft und Politik ist eben grundfalsch.
Marx und Engels hatten denn auch eine ganz andere Vorstellung davon. Auf
die genau gleiche Verdrehung antwortet Engels am 27. Oktober 1890:

«Die Kritiker sehn stets nur hier Ursache, dort Wirkung. (Genau wie
Professor Walter!) Daß dies eine hohle Abstraktion (Vereinfachung) ist,
daß in der wirklichen Welt solche metaphysische (unbewegte) polare
Gegensätze nur in Krisen existieren, daß der ganze große Verlauf in
Form der Wechselwirkung — wenn auch sehr ungleicher Kräfte, wovon
die ökonomische Bewegung weitaus die stärkste, ursprünglichste, ent-
scheidenste ist — vor sich geht, das sehen die Kritiker nicht.»

Das Wichtige daran ist eben, daß eine Wechselwirkung zwischen
Wirtschaft und Politik besteht. Dabei ist aber die Wirtschaft der weitaus stärkere
Partner, der am Schluß immer der entscheidende bleibt. Das ist die Ansicht
der Marxisten. Engels beschreibt uns auch genau die Art der Wechselwirkung,

wie das Ökonomische letztlich das Politische bestimmt:

96



«Es ist also nicht, wie man sich hier und da bequemerweise vorstellen
will (wie Professor Walter!), eine automatische Wirkung der ökonomischen

Lage, sondern die Menschen machen ihre Geschichte selbst, aber in
einem gegebenen, sie bedingenden Milieu, auf Grundlage vorgefundener
tatsächlicher Verhältnisse, unter denen die ökonomischen, so sehr sie
auch von den übrigen politischen und ideologischen Verhältnissen beeinflußt

werden mögen, doch in letzter Instanz die entscheidenden sind und
den durchgehenden, allein zum Verständnis führenden roten Faden
bilden.»

Die ökonomischen Verhältnisse sind in letzter Instanz entscheidend und
bilden den roten Faden für das Verständnis aller politischen Erscheinungen
—¦ von der Listenverbindung politischer Parteien bis zur kriegerischen
Auseinandersetzung zwischen Staaten.

Ein nicht-marxistischer Beobachter, wie die «Neue Zürcher Zeitung»,
denkt auf diesem Gebiet durchaus marxistisch! In politischen Wahlbetrachtungen

zum Beispiel unterscheidet sie fein zwischen Arbeitervierteln,
Wohnquartieren der Mittelklassen und Wohnkreisen der Bourgeoisie. In der
politischen Betrachtung bricht in letzter Instanz das ökonomische Verhältnis
durch!

In allen entscheidenden Fragen der Tagespolitik treffen letztlich die
Ansichten der verschiedenen Klassen aufeinander. Die Gewerkschaften und
Arbeiterparteien widerspiegeln im ganzen genau den Stand des Bewußtseins der
Arbeiterklasse und vertreten die Forderungen, die sich aus diesem Bewußtsein

ergeben. Genau so spiegeln die bürgerlichen Parteien das bürgerliche
Bewußtsein wider.

Wenn heute die Arbeiterparteien und Gewerkschaften die «Ideologie der
Zusammenarbeit» mit dem Kapital vertreten, so bestimmt letztlich die
ökonomische Basis ihr Denken und ihre Politik. Wir wissen ja jetzt, wie aus der
Praxis unser Denken und Urteilen entsteht. Die andauernde Vollbeschäftigung

und eine relative Steigerung des Lebensniveaus für einen Teil der
arbeitenden Klassen bestimmen diese Haltung. Wie würde es wohl aussehen

bei Arbeitslosigkeit und großer Teuerung? Forderungen nach Planwirtschaft
und politischer Umgestaltung würden mit Sicherheit erhoben. Der Klassenkampf

müßte sich verschärfen! Es ist seltsam, daß dieses marxistische
Gesetz der schweizerischen Bourgeoisie besser bekannt zu sein scheint als manchen

Arbeitervertretern!
Zum Schluß versteigt sich Professor Walter in seiner Unkenntnis des

Marxismus zu geradezu humoristischen Behauptungen. So schreibt er kurz
und bündig:

«. die Behauptung des historischen Materialismus, wonach der Staat

«nur» einen ideologischen Überbau über der ökonomischen Grundlage
der Gesellschaft darstelle, (kann) als falsch bezeichnet werden.»

97



Das haben weder Marx noch Engels noch sonst ein ernsthafter Marxist
je behauptet. Der Staat «nur» ein ideologischer Überbau! Der Staat, welcher
über Verwaltung, Justiz, Polizei und Armee verfügt, soll nur ein «Gedankenwesen»

sein! Jeder Polizist ein «Geist» gewissermaßen! Was würden die

Frauen der Polizisten wohl dazu sagen
Weshalb wohl haben Marx und Engels die staatliche Fiskal- und

Zollpolitik ihrer Zeit, die Verstaatlichungen von ganzen Wirtschaftszweigen in
ihrem Jahrhundert so genau untersucht, wenn sie im Staat nur einen
ideologischen Überbau gesehen haben? Nein, die Marxisten betrachten den Staat
als einen durchaus realen Machtapparat in der Hand der herrschenden Klasse.

Ist diese Ansicht etwa falsch? Auf welcher Seite standen Polizei, Justiz und

Armee in allen Streiks, welche die schweizerische Arbeiterschaft
durchgefochten haben Die Antwort auf diese Frage gibt Marx und Engels recht!

Haben Marx und Engels in den andern von Professor Walter aufgeworfenen

Fragen geirrt? Engels hat Professor Walter bereits im Jahre 1890
geantwortet. Der Irrtum erfolgte, wie wir gesehen haben, im Jahre 1962!

HEINZ ROSCHEWSKI

Der Bericht von Professor Consolazio

Wenn jemand eine Reise tut, so kann er was erzählen Professor
William V. Consolazio hat eine solche Reise unternommen, und er hat auch etwas
erzählt. Wer ist Professor Consolazio? Er ist ein amerikanischer Biologe,
Programmdirektor an der National Science Foundation, der amerikanischen

Spitzenbehörde für die Naturwissenschaften. Auf Grund einer ausgedehnten
Informationsreise durch die Länder Westeuropas und durch Israel, das er

geistig als einen Teil des Westens betrachtet, hat er einen hochinteressanten
Bericht über die Situation der modernen Wissenschaft in Europa erstattet. Er
stellt darin fest, daß Europa seinen Vorrang auf dem Gebiet der naturwissenschaftlichen

Forschung aus verschiedenen Gründen verloren hat. Die
zersetzenden Auswirkungen der beiden Weltkriege, vor allem aber der Faschismus

und der Nazismus, vertrieben viele der besten Köpfe aus Deutschland
und Italien. Es kommen aber nach Ansicht von Professor Consolazio noch

weitere Gründe dazu, daß Europa gegenwärtig in relativ schnellem Tempo
von den Vereinigten Staaten wissenschaftlich überholt wird: die nationalistischen,

sprachlichen, kulturellen und wirtschaftlichen Schranken. Der
amerikanische Wissenschafter ruft deshalb einer Änderung der traditionellen
Hochschulstruktur.

Mit großer Aufmerksamkeit aber wird man von folgender Feststellung
Professor Consolazios Kenntnis nehmen: daß die Naturwissenschaften in der

98


	Erkenntnis der Welt und ihrer Widersprüche

