
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 40 (1961)

Heft: 11

Artikel: Die päpstliche Enzyklika und der demokratische Sozialismus

Autor: Traubner, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


40. JAHRGANG

NOVEMBER 1961

HEFT 11 ROTE REVUE

DR. IUR. UND OEC. PUBL. J. TRAUBNER

Die päpstliche Enzyklika und der
demokratische Sozialismus

Papst Johannes XXIII. hat im Juli 1961 die Enzyklika «Mater et Magi-
stra», Über die Ordnung des gesellschaftlichen Lebens der Gegenwart im
Sinne der christlichen Gebote, erscheinen lassen. Sie trägt das Datum des

15. Mai 1961, somit des Tages, an welchem vor 70 Jahren Papst Leo XIII.
seine Enzyklika «Rerum Novarum» veröffentlicht hatte. In ihr nahm das

Haupt der katholischen Kirche zum erstenmal in umfassender Weise Stellung
zu den aus dem Erstehen der Industriegesellschaft sich ergebenden sozialen
Problemen und sprach — wie Johannes XXIII. anführt — die Grundsätze

aus, welche die christliche Lösung der Arbeiterfrage ermöglichen. Auf diese

Bezug nehmend, ist im Jahre 1931 als eine weitere Sozialenzyklika das
Rundschreiben Pius XL «Quadragesimo Anno» erschienen, und mit den gleichen
Problemen befaßt sich die Rundfunkbotschaft des Papstes Pius XII. vom
1. Juni 1941. In allen wird versucht, das dem Naturrecht und der
Offenbarung entnommene Sittengesetz der Wirklichkeit gegenüberzustellen, um
«darüber zu befinden, ob die Grundlagen der jeweiligen gesellschaftlichen
Ordnung mit der unveränderlichen Ordnung übereinstimmen, die Gott.
kundgetan hat». Auch Johannes XXIII. bemerkt, daß ihm die Gedächtnisfeier

der Leoschen Enzyklika die gern ergriffene Gelegenheit gibt, um in
seinem Rundschreiben die von seinen Vorgängern «dargelegten Lehrstücke
zu bekräftigen, bestimmter zu fassen und zugleich weiter auszuführen, was
die Kirche in bezug auf die neuen und wichtigsten Tagesfragen denkt».

Wir haben uns dem Studium der neuen Enzyklika mit der Aufmerksamkeit

zugewendet, auf die eine Kundgebung sozialen Inhalts des Inhabers des

päpstlichen Stuhles an sich schon Anspruch hat und die wir einer solchen
des gegenwärtigen Papstes im Hinblick auf sein bisheriges Wirken in besonderem

Maße entgegenbringen. Auch soll durch die Beschäftigung mit ihr
unserer programmatischen Anerkennung, «daß religiöse Kräfte die Kultur-

301



tradition aller Völker und ihre ethischen Prinzipien mitgeformt haben», eine
reale Bestätigung gegeben werden. Schließlich sind wir uns der Bedeutung
bewußt, die der Enzyklika für die Gestaltung des gesamten sozialen Lebens
zukommen würde, wenn ihre, für die katholische Christenheit autoritativen
Worte von dieser zumindestens in den wichtigsten Bestimmungen in der
Praxis befolgt werden sollten.

Als für uns wertvolles Ergebnis unseres Studiums konnten wir feststellen,
daß grundsätzliche Gedanken des päpstlichen Rundschreibens mit denen

übereinstimmen, welche dem Gedankengut des demokratischen Sozialismus
als ihm wesentlich zugehören, und wir wollen im folgenden versuchen, diese

Übereinstimmung aufzuzeigen. Bevor wir uns jedoch der gestellten Aufgabe
zuwenden, sehen wir uns veranlaßt, zu einigen Ausführungen der Einleitung
und des ersten, historischen Teiles der Enzyklika unsere Bemerkungen zu
machen.

Der Papst kann wohl vom Standpunkt der von ihm vertretenen Lehre aus
«die katholische Kirche als Mutter und Lehrmeisterin aller Völker» bezeichnen,

aber wir können nicht umhin, auf den Widerspruch hinzuweisen,
welcher zwischen dieser Annahme und der Wirklichkeit besteht. Will er aber
mit seinen Worten nur der Mitverantwortung der Kirche für die Gestaltung
der Zukunft der ganzen Menschheit Ausdruck geben, so seien sie ohne
Einschränkung akzeptiert. Dann wollen wir die Bemerkung nicht unterlassen,
daß wir in der Geschichte nicht die Bestätigung für die Behauptung des

Papstes finden, nach der die Kirche seit jeher «auch um die Bedürfnisse des

menschlichen Alltags besorgt ist, nicht nur um Nahrung und Unterhalt,
sondern auch um den Wohlstand und die Kultur in ihren vielfachen Bereichen
und entsprechend den verschiedenen Epochen». Die Arbeiterklasse zumindest
hat in den Jahrzehnten ihrer größten Not, zu Beginn des industriellen
Zeitalters, nicht viel von deren Besorgtsein erfahren. Wäre die Kirche gemäß
den ihr zustehenden Möglichkeiten wirklich in der angegebenen Weise tätig
geworden, so hätten sich die Verhältnisse bestimmt nicht derart kraß
gestaltet, wie sie von der Enzyklika selbst mit den Worten dargestellt werden:
«Eine tiefe Unzufriedenheit unter den arbeitenden Schichten. Der Geist des

Widerspruchs und der Auflehnung schleicht unter ihnen einher und wächst.
So erklärt sich, warum unter diesen Schichten extremistische Auffassungen
immer weiteren Beifall fanden.» Schließlich können wir der Behauptung
Johannes XXIII. nicht beipflichten, nach der in der Enzyklika «Rerum
Novarum» die Linien vorgezeichnet sind, an denen sich das Geflecht des

staatlichen Sozialrechts der Gegenwart ausrichtete. Linien, die, wie schon
Pius XL in seinem Rundschreiben bemerkte, zum Werden und zur Entfaltung

eines neuen und hochbedeutsamen Zweiges im Rechte beitrugen, zum
Arbeitsrecht.. Darum galt und gilt das Rundschreiben «Rerum Novarum»
mit Recht als die Magna Charta des wirtschaftlich-gesellschaftlichen Aufbaus

302



der Gegenwart. Danach hätte es eine sozialistische Arbeiterbewegung gar
nicht gegeben, welche durch ihr Wirken auf politischem, gewerkschaftlichem
und genossenschaftlichem Gebiete noch vor dem Jahre 1891 gesetzlich und
vertraglich verankerte Verbesserungen der Lage der Arbeiterschaft herbeiführte.

Und ebensowenig hätte es andere Bewegungen gegeben, die unbeeinflußt

von den Lehren der katholischen Kirche zur Hebung der materiellen
und geistigen Situation der bedürftigen Bevölkerungsschichten in bedeutendem

Maße beigetragen haben. Schreibt doch Johannes XXIII. an anderer
Stelle selbst: «Auf der gleichen Linie (wie die für die Forderungen des

Rundschreibens aufgeschlossenen Katholiken) bewegten sich auch, angetrieben

von Sachnotwendigkeiten gleicher Natur Menschen guten Willens aus
allen Ländern der Welt.» Ja, wohl waren es Sachnotwendigkeiten gleicher
Natur, aber die Ideen zu ihrer Lösung stammten aus anderen geistigen Quellen

als aus denen der katholischen Kirche, und ihre Anhänger bemühten sich

um deren Verwirklichung keineswegs erfolglos mit anderen Mitteln, als die
Kirche empfahl.

Die Enzyklika «Mater et Magistra» beginnt ihre Stellungnahme zu den

aktuellen Sozialproblemen mit einem Abschnitt, der die Überschrift «Persönliche

Initiative und Eingriffe der staatlichen Gewalt in die Wirtschaft» trägt.
In ihm wird das Festhalten an dem Grundsatz gefordert, daß die Wirtschaft
zunächst eine Schöpfung der privaten Initiative der einzelnen Bürger ist.
Anderseits muß aber auch die staatliche Gewalt wirksam in ihr gegenwärtig
sein, um den Produktionsfortschritt so zu fördern, daß er allen Bürgern
zugute kommt. Dabei muß das Tätigwerden des Staates vom «Subsidiaritäts-
prinzip» beseelt sein.

Es soll die Glieder des Sozialkörpers unterstützen, darf sie aber niemals

zerschlagen oder aufsaugen. Wie sehr auch die Staatsgewalt für das Gemeinwohl

verantwortlich und aus diesem Grunde verpflichtet ist, in vielfacher
Weise im Wirtschaflsbereich tätig zu werden, muß ihr gegenwärtig sein, daß
ihre Tätigkeit bestimmt ist, dem Umkreis der persönlichen Initiative der
einzelnen Bürger durch den wirksamen Schutz der wesentlichen Personenrechte
die größtmögliche Freiheit zu gewährleisten.

Und in unserem Parteiprogramm heißt es: «Im Mittelpunkt der
sozialdemokratischen Wirtschaftspolitik steht der Mensch mit seinen Bedürfnissen,
seinen Rechten und seiner Würde. Die wirtschaftspolitischen Maßnahmen
bezwecken die Sicherung und die Förderung des Wohlstandes für alle. Für
uns ist der Staat nicht Selbstzweck, sondern eine Einrichtung, die im
Zusammenleben der Menschen Ordnung, Gerechtigkeit und Wohlfahrt sichert.
Der Schutz des einzelnen vor willkürlichen Eingriffen der öffentlichen Hand
wird um so wichtiger, je mehr der Ausbau unseres Staates zur wirtschaftlichen

und sozialen Demokratie bestimmte Einschränkungen der privaten
Handlungsfreiheit notwendig macht.»

303



In einem weiteren Abschnitt behandelt die Enzyklika das Problem der

Vergütung für die Arbeit. Der Papst spricht von der tiefen Bitterkeit, welche
ihn angesichts der Tatsache erfüllt, daß zahllose Arbeiter vieler Länder
Löhne erhalten, die ihnen und ihren Familien menschenunwürdige
Lebensbedingungen aufzwingen. Er ermahnt daher, «daß die Vergütung für die
Arbeit nach Gerechtigkeit und Billigkeit bestimmt werde, was die Forderung
einschließt, daß den Arbeitern eine Vergütung in solcher Höhe zuteil werde,
die ihnen die Führung eines wahrhaft menschlichen Lebensstandards ermögliche».

Auch habe sich der soziale Fortschritt der wirtschaftlichen Entwicklung

anzugleichen, so daß am Wachstum des Wirtschaftsertrages alle
Bevölkerungsschichten teilhaben. Insbesondere erreichen große und mittlere
Unternehmen vor allem durch Selbstfinanzierung eine schnelle und gewaltige
Entwicklung ihrer Erträge, an denen sie ihren Arbeitern entsprechende
Ansprüche zuerkennen sollten. Eine der aussichtsreichsten Arten, der Forderung
nach Gerechtigkeit gegenüber den Arbeitern Genüge zu leisten, bestehe darin,
«es ihnen zu ermöglichen, daß sie in der angemessensten Form und Höhe

zum Teilhaben am Eigentum des Betriebes selbst gelangen können». Die
Gerechtigkeit erfordert jedoch nicht nur bei der Verteilung des Reichtums
berücksichtigt zu werden, sondern verlangt auch, daß den Unternehmen, in
denen produktive Arbeit geleistet wird, die der Menschenwürde entsprechenden

Strukturen gegeben werden. In diesem Zusammenhang wiederholt
Johannes XXIII. die folgende Weisung seines Vorgängers Pius XL: «Das
kleine und mittlere Eigenunternehmen in der Landwirtschaft, im Handwerk,
im Handel und in der Industrie muß geschützt und gefördert werden, indem
man ihm die Vorteile des Großunternehmens mittels genossenschaftlicher
Vereinigungen schafft, während in den großen Unternehmen die Möglichkeit

geboten sein muß, den Arbeitsvertrag durch Elemente des Gesellschaftsvertrages

zu durchsetzen.» In Fortführung dieses Gedankens erklärt der

Papst, daß es ein berechtigtes Verlangen der Arbeiter ist, sich aktiv am
Leben der Unternehmen zu beteiligen, in denen sie tätig sind. Sie haben ihre
Stimme in ihm geltend zu machen und ihren Beitrag zu seinem guten
Funktionieren und zu seiner Entwicklung zu leisten. Es soll, was die gegenseitigen
Beziehungen, die Betriebsarbeit und die Stellung der ganzen Belegschaft
angeht, zu einer Gemeinschaft von Personen werden. Auf diese Weise schafft
man menschliche Verhältnisse, die der Übernahme größerer Verantwortung
im Inneren des Unternehmens durch die in ihm Tätigen günstig sind. Die
Enzyklika betont weiter, es sei zweckmäßig und notwendig, daß die Stimme
der Arbeiter die Möglichkeit habe, über den Umkreis der einzelnen
Wirtschaftsunternehmen hinaus, zu Gehör zu kommen und sich Beachtung zu
verschaffen, weil auch diese in größere wirtschaftlich-gesellschaftliche
Zusammenhänge eingefügt und von ihnen bedingt sind.

Die vorstehenden Ausführungen enthalten Forderungen, welche viele

304



unserer Gegner, auch solche, die den katholischen Kreisen nahestehen, bisher
stets als extrem sozialistisch diffamiert haben. Der Satz unseres Parteiprogramms:

«Forderungen, die noch vor kurzer Zeit als revolutionär und
sozialistisch verspottet und bekämpft wurden, sind heute Allgemeingut des Volkes»

erhält damit eine neue Bestätigung seiner Richtigkeit. Zu den einzelnen
Punkten bemerken wir, daß wir seit eh und je «den gerechten Anteil des

einzelnen am Volkseinkommen und Volksvermögen sowie die Verwirklichung
demokratischer Grundsätze in der Wirtschaft verlangen.» «Der Anteil des

einzelnen am Volkseinkommen ist grundsätzlich nach seiner Leistung zu

bemessen, wobei jedoch soziale Gesichtspunkte zu berücksichtigen sind.» Überdies

sind «die Arbeitseinkommen entsprechend der Steigerung der
volkswirtschaftlichen Produktivität zu erhöhen». Die Wirtschaftsdemokratie hinwieder
ist die unentbehrliche Ergänzung und Vollendung der politischen Demokratie.

Sie hat den Arbeitenden das Mitbestimmungsrecht im Betrieb und
darüber hinaus das Recht der Mitwirkung auf allen Gebieten des Wirtschaftslebens

zu sichern, wobei sie ihnen gleichzeitig die Pflicht zur Mitverantwortung

auferlegt. «Die Erweiterung des Mitsprache- und Mitbestimmungsrechtes

der Arbeitnehmer soll eine Neuorientierung des Verhältnisses
zwischen ihnen und den Arbeitgebern im Sinne der Gleichberechtigung
herbeiführen.» In der Genossenschaft sehen wir die älteste Form der Wirtschaftsdemokratie.

Als Selbsthilfeeinrichtung ermöglicht sie den Verbrauchern
sowie den kleinen Selbständigen in der gewerblichen Wirtschaft und in der
Landwirtschaft «sich die organisatorischen und technischen Vorteile der
modernen Wirtschaftsführung in gemeinsamen Unternehmungen nutzbar zu
machen». Wir unterstützen daher «die Anwendung echter genossenschaftlicher

Grundsätze auf allen Wirtschaftsgebieten».
Besondere Aufmerksamkeit widmet die Enzyklika der Behandlung des

Problems des privaten Eigentums. Sie leitet den diesbezüglichen Abschnitt
mit der Frage ein, ob durch die in den letzten Jahrzehnten eingetretene
Lageveränderung «das Prinzip des natürlichen Rechtes auf privates Eigentum,

auch an den Produktionsgütern, an Bedeutung verloren habe». Zur
Begründung der Fragestellung verweist sie unter anderem auf den Umstand,
«daß man sich gegenwärtig mehr darum bemühe, berufliche Fähigkeiten zu
erwerben, als Eigentümer von Gütern zu werden und größeres Vertrauen in
Arbeitseinkünfte als in solche habe, welche auf Kapital basieren. Dies
entspreche übrigens dem bedeutsamen Charakter der Arbeit als unmittelbarem
Ausdruck der Person, während das Kapital werkzeuglicher Natur ist.»
Johannes XXIII. beantwortet seine Frage dahin, «daß das Recht auf privates
Eigentum, auch an den Produktivgütern, eine bleibende Gültigkeit habe,
denn es ist ein natürliches, in dem Vorrang der Einzelwesen vor der Gesellschaft

begründetes Recht», und führt hiezu noch aus: «Es ist unverständlich,
daß der natürliche Charakter dieses Rechtes bestritten werden kann, welches

305



sich vorwiegend auf die Fruchtbarkeit der Arbeit stützt und in ihr seine

bleibende Nahrung findet.»
Vor allem sei betont, daß diese Wertschätzung der Arbeit, welche in ihrer

Sinngebung mit unserer sozialistischen Lehre weitgehend übereinstimmt, ihre
Bestätigung in unserem Programm in den Worten findet: «Aller wirtschaftlicher

Erfolg beruht auf menschlicher Arbeit. Ihr soll jene gesellschaftliche
Wertung zukommen, die ihr als wichtigstem Faktor unserer Volkswirtschaft
gebührt.»

Was nun unsere Stellungnahme zum Privateigentum anbetrifft, so
anerkennen wir die weitere päpstliche Behauptung als richtig, nach der
«sozialpolitische Bewegungen, die im menschlichen Zusammenleben Gerechtigkeit
mit der Freiheit zu verbinden suchen und gegenüber dem Recht auf privates
Eigentum an den Produktionsmitteln bisher ablehnend sich verhielten
nunmehr einen, im wesentlichen positiven Standpunkt einnehmen». Carlo
Schmidt hat einmal in einer Auseinandersetzung mit christlichen
Sozialpolitikern treffend bemerkt, daß es für uns keineswegs gelte, das

Privateigentum zu liquidieren, sondern überhaupt erst das Recht jedes einzelnen
auf Eigentum zu verwirklichen. Wir erstreben somit nur eine gegenüber der

bestehenden gerechtere Eigentumsordnung, und der Aufbau unserer
sozialistischen Wirtschaft setzt eine grundsätzliche Enteignung nicht voraus.
Vielmehr wird ausschließlich das Gemeinwohl zu entscheiden haben, ob und
welche private Großbetriebe in gemeinwirtschaftliche Formen überführt
werden sollen. Dabei wollen, ja können wir gar nicht die bereits weit
fortgeschrittene Entwicklung übersehen, welche zu einer Vergesellschaftung der
Produktionsmittel führt, ohne daß es zu deren rechtlichen Enteignung kommt
und die Bedeutung des privaten Eigentums an ihnen stark vermindert.
Die innerhalb der einzelnen Unternehmen sich vollziehende Scheidung
zwischen dem rechtlichen Eigentümer der Produktionsmittel und den faktisch
über sie verfügenden Personen tragen zu dieser Entwicklung ebenso bei wie
der Zusammenschluß der einzelnen Unternehmen selbst zu größeren
Einheiten. Die sich daraus ergebende Hebung ihrer wirtschaftlichen Stärke
erkaufen sie mit einer Einengung der Verfügungsfreiheit über ihr eigenes

Vermögen, und die Integration der einzelnen Volkswirtschaften in größere
Wirtschaftsräume fördert ebenfalls die Vergesellschaftung der in sie

einbezogenen Produktionsmittel, an denen das private Eigentum weiter bestehen

bleibt.
In weiteren Ausführungen der Enzyklika befaßt sich Johannes XXIII.

mit dem Agrarproblem und mit unseren Verpflichtungen gegenüber den

Entwicklungsländern. Die Richtlinien, mit denen er zur Lösung des ersteren

beitragen will, stimmen grundsätzlich mit denen aller anderen, an dem
gleichen Fragenkomplex interessierten Kreise überein. So soll der landwirtschaftliche

Betrieb seiner Struktur nach vor allem als Familienbetrieb aufgebaut

306



und geführt werden, die bestehenden Sozialversicherungssysteme haben den
besonderen Verhältnissen der bäuerlichen Bevölkerung Rechnung zu tragen,
und der Bestand einer wirksam schützenden Preisdisziplin wird bei der
Natur der landwirtschaftlichen Erzeugnisse als notwendig erachtet. Dann
fordert die Enzyklika die Landwirte zur Solidarität und zur Zusammenarbeit
sowie zur aktiven Teilnahme am öffentlichen Leben auf. Der landwirtschaftlichen

Arbeit selbst wird zuerkannt, daß sie die Fähigkeit des sich Zurecht-
findens und Anpassens, den Sinn für Verantwortung und einen unbeirrbaren
Unternehmungsgeist erfordert.

Das Problem der Beziehungen zwischen den wirtschaftlich entwickelten
und den in wirtschaftlicher Entwicklung begriffenen Ländern bezeichnet die
Enzyklika als das wahrscheinlich schwerwiegendste unserer Zeit. Sie fordert
von den ersteren, daß sie bei ihren Hilfeleistungen auf die Eigenarten und
auf die an menschlichen Werten oft reiche Tradition der letzteren Rücksicht
nehmen. Sie müssen die Versuchung überwinden, sich selbst als maßgebend
in den Entwicklungsgebieten zu bezeichnen und sollen ihre technisch-finanzielle

Hilfe unter größter politischer Uneigennützigkeit mit dem Ziele leisten,
die Entwicklungsvölker in eine Lage zu versetzen, in der sie dann selbst
ihren wirtschaftlich-gesellschaftlichen Aufstieg verwirklichen können. Eine

Hilfeleistung hingegen, die mit einer Einflußnahme auf die politische
Gestaltung des Landes verbunden wäre, würde nur eine neue Form von
Kolonialismus bedeuten. Zu diesem Fragenkomplex lesen wir in unserem
Parteiprogramm: «Die Zusammenarbeit aller Nationen und eine großzügige
Unterstützung der Entwicklungsländer sind notwendig, um die durch Kolonialpolitik

verschärften Gegensätze zwischen weißen und farbigen Völkern zu
überwinden. Unser Land muß den wirtschaftlich und technisch
unterentwickelten Völkern in uneigennütziger Weise helfen.»

Wohl haben die Hilfeleistungen an die unterentwickelten Völker in einem
alle Kontinente erfassenden Umfange eingesetzt, aber die Geschehnisse zeigen

uns, daß von einer Hilfeleistung unter politischer Uneigennützigkeit praktisch

keine Rede ist und eigentlich unter den gegebenen Umständen auch

gar nicht sein soll. Denn wenn wir als ein neutraler Kleinstaat Angehörige
dieser Völker mit unseren demokratischen Einrichtungen vertraut machen,
so wollen wir doch auch, daß sie sie bei sich zu Hause einführen. In dem

Kampf zwischen West und Ost bilden die Bemühungen um die Erhaltung
beziehungsweise Erweiterung ihrer Einflußsphären in den Entwicklungsgebieten

einen sehr gewichtigen Beweggrund für ihre Interessennahme an
der notleidenden Bevölkerung. Als Angehörige der freien Welt aber tun wir
gut daran, uns rechtzeitig der Gefahr bewußt zu werden, die ein Ausbreiten
des Kommunismus in den erwähnten Gebieten für unsere eigene Existenz
bedeutet, und diesen Gesichtspunkt dürfen wir bei unserem Vorgehen nicht
unberücksichtigt lassen.

307



Während sich in den bisher von uns angeführten Teilen der Enzyklika
Johannes XXIII. vornehmlich als Soziologe, Nationalökonom und Staatsmann

geäußert hat, wendet er sich in ihren Schlußkapiteln als das Haupt
der katholischen Kirche an seine Gläubigen und an die Menschen guten
Willens überhaupt. Er fordert, daß die Beziehungen des Zusammenlebens
wieder in ein menschliches Gleichgewicht gebracht werden und nicht ein

gegenseitiges Mißtrauen sie beherrsche. Die Ursache des letzteren ergebe
sich aus der fehlenden Anerkennung einer in Gott beruhenden Ordnung.
Ideologien, welche den gedanklichen Aufbau für eine neue gesellschaftliche
Ordnung enthalten, aber auf das religiöse Bedürfnis der Menschen keine
Rücksicht nehmen, können nicht zu praktischer Bewährung gelangen.
Bildung und Erziehung sowie das alltägliche Handeln der Menschen haben sich
im Bereich der Grundsätze und Richtlinien der katholischen Soziallehre zu
bewegen, um auf diese Weise deren Verwirklichung herbeizuführen.

Wir könnten den Aufbau einer gesellschaftlichen Ordnung auf der Grundlage

der katholischen Soziallehre auch von unserem Standpunkt nur
begrüßen, hegen jedoch Bedenken, ob der für diesen Aufbau erforderliche
und von der Kirche ja auch herbeigesehnte durchgreifende Gesinnungswandel

durch geistige Einflußnahme allein herbeigeführt werden kann. Wir
sind vielmehr überzeugt, daß es Änderungen in den äußeren Verhältnissen

zur Voraussetzung hat. So sahen wir, daß die im Verhältnis zwischen den

Eigentümern der Produktionsmittel und den Arbeitern bestandenen

Spannungen keineswegs durch Änderungen in der Gesinnung der ersteren gemildert

wurden. Erst die Erfolge der letzteren in ihrem Kampfe gegen die ihre
wirtschaftliche Abhängigkeit ausnützenden Unternehmer haben diese zu
materiellen Konzessionen veranlaßt und ihre Erkenntnis gefördert, daß auch

der Arbeiter Mensch und nicht Ware ist.

Und der Klassenkampf geht weiter — wenn auch in Formen, die auf
beiden Seiten nicht ohne Verständigungsbereitschaft geführt werden —,
weil die soziale Gerechtigkeit, welche die Kirche und wir erstreben, noch

lange nicht erreicht ist. Er bleibt notwendig, weil der Produktionsprozeß
sich weiterhin im Rahmen einer Erwerbswirtschaft mit den dieser eigenen
Risiken des Eintritts von Wirtschaftskrisen vollzieht, welche die Arbeiterschaft

vor allem treffen. Auch besteht im Rahmen des gleichen Wirtschaftssystems

die verschiedenartige Auffassung vom Lohn weiter: als Einkommen
auf Seite des Arbeitnehmers und als Kosten auf der des Arbeitgebers.
Schließlich «hat der private Kapitalbesitz, wie unser Parteiprogramm
bemerkt, noch immer einen überragenden Einfluß, und die Einkommen sowie

Vermögen einer privilegierten Schicht sind gegenüber denen der breiten
Massen ins Riesenhafte angewachsen». Von den gleichen Chancen für alle,
die wir der sozialen Gerechtigkeit wegen erstreben, kann daher noch keine
Rede sein.

308



Aber den Kampf um die Gerechtigkeit in materiellen Dingen führen wir
nicht allein seiner selbst wegen. Er hat — wie es ebenfalls in unserem
Parteiprogramm heißt — der geistigen Befreiung des Menschen zu dienen und
erhält mit dieser Aufgabe erst seinen tiefsten Sinn und seine volle
Rechtfertigung. Nur freie Menschen können zu einer Gesinnung gelangen, die das

Handeln des einzelnen durch sein Verantwortungsbewußtsein für das

Ergehen der Gemeinschaft bestimmt und die ihn somit auch seine wirtschaftliche

Betätigung als bewußten Dienst an dieser auffassen läßt. Die geistigen
Wandlungen, welche die Kirche und wir erstreben, unterscheiden sich gar
nicht stark voneinander. Doch sind wir nach allem, was uns die Geschichte
der Arbeiterbewegung lehrt und der wirtschaftliche Alltag in seinem Ablaufe
ständig von neuem bestätigt, überzeugt, daß die soziale Gerechtigkeit, welche
bisher durch Akte brüderlicher Liebe und Opferbereitschaft nicht verwirklicht

wurde, auch in Zukunft durch diese allein nicht verwirklicht werden
wird. Um sie, als der Voraussetzung für den Vollzug der Wandlung in der

Gesinnung, muß weiterhin gekämpft werden. Die Erfolge unserer Bemühungen

werden nicht zuletzt auch der Kirche zugute kommen.

HEINZ ROSCHEWSKI

«Fasset Mut, ihr Bedrückten!»

Zum hundertsten Geburtstag des Weberpfarrers Howard Eugster-Züst

Es war einmal ein junger Appenzeller. Der wollte Ingenieur werden —
er wurde aber Pfarrer. So beginnt die Lebensbeschreibung von Howard
Eugster-Züst, der am 14. November 1861 in Neuyork geboren wurde und
nach dem Tode seiner Mutter als Vierjähriger mit seinem Vater, einem
Auslandschweizer, heimkehrte ins Appenzellerland, wo er später Nationalrat und

Regierungsrat werden sollte, dessen sozialpolitisches Wirken tiefste Spuren
im Kanton und in der Eidgenossenschaft hinterließ.

Als Pfarrer der Kirchgemeinde Hundwil tat er den Schritt, der sein Leben
in neue Bahnen lenkte. Howard Engster lernte die Arbeiterbewegung als

gottgewollt ansehen, und für ein armes, geschlagenes Arbeitervolk gründete
er seinen Weberverband.

Diese Heimarbeiter hatten damals, um die Jahrhundertwende, Arbeitstage

von mindestens zwölf und öfters viel mehr Stunden und nur einen sehr
kleinen Lohn. In der Stickerei und Plattstichweberei verdiente man 10 bis
25 Rappen in der Stunde, die Lohnverhältnisse verschlechterten sich zudem,

309


	Die päpstliche Enzyklika und der demokratische Sozialismus

