
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 40 (1961)

Heft: 5

Artikel: Arbeiterpriester ; Illusion ; Wirklichkeit

Autor: Böni, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OTTO BÖNI

Arbeiterpriester — Illusion — Wirklichkeit

«Ein Grundirrtum in der Arbeiterfrage, der viel Unheil stiftet,
besteht darin, daß man die Sache so ansieht und darstellt, als
ob eine Klasse der andern als geborener Feind gegenüberstehen
müßte und als ob die Natur die Reichen und die Arbeiterklasse
dazu verurteilt hätte, sich gegenseitig in unversöhnlichem Maße

zu befehden.»

Papst Leo XIII. in seiner Enzyklika Rerum Novarum vom
Jahre 1891.

Wir schreiben das Jahr 1891. Dreiundvierzig Jahre sind verflossen seit
dem Sturmjahr von 1848, in dem das Kommunistische Manifest erschienen
ist. Hatte schon damals der erste Satz dieses Manifestes große Bedeutung, so

sind 1891 die Worte «Ein Gespenst geht um in Europa — das Gespenst des

Kommunismus» noch viel aktueller.

Karl Marx, der große Lehrer der internationalen Arbeiterklasse ist seit
acht Jahren tot; sein Freund und Mitarbeiter Friedrich Engels veröffentlicht
sein Werk «Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft».
Die Saat dieser beiden Männer beginnt überall zu keimen. In Deutschland
ist 1890 unter dem Druck der Massen die Sozialisten-Gesetzgebung
zusammengebrochen, bei den ersten freien Wahlen erhält die Sozialdemokratie
1427 298 Stimmen, was fast 20 Prozent der abgegebenen Stimmen
entspricht. Diese von mehr als einer Million Wählern getragene Sozialdemokratie

nimmt auf ihrem Parteitag von 1891 in Erfurt für den Marxismus
Stellung und fordert Trennung von Kirche und Staat, Abschaffung aller
religiösen Aufwendungen aus öffentlichen Mitteln zu kirchlichen Zwecken sowie
eine rein weltliche Schule. Der Marxismus wird zur Parteilehre.

In Frankreich hat sich die Arbeiterschaft von ihrer großen Bewährungsprobe

und Niederlage der Pariser Kommune von 1871 erholt und tritt wieder
aktiv ins öffentliche Leben.

Durch das soziale Elend, für das die Kirche kein oder nur wenig
Verständnis zeigt, und durch die aufklärerischen Bestrebungen der Arbeiterparteien

hat sich die Arbeiterschaft von der Kirche mehr und mehr
entfremdet. Diese Entwicklung, deren Ende noch nicht abzusehen ist, zwingt die
katholische Kirche, will sie nicht noch mehr Boden unter den Füßen
verlieren, sich mit der sozialen Frage auseinanderzusetzen. Dies geschieht in der

Enzyklika «Rerum Novarum» Leo XIII. vom 15. Mai 1891, einem der
«meistgerühmten» Dokumente der Weltliteratur (man lese hierzu die
ausgezeichnete sozialdemokratische Studie von Nina Müller, «Die Arbeiter -

141



Enzyklika»1. Das Rerum Novarum wird zum Manifest der katholischen

Arbeiterbewegung. Eines seiner Hauptanliegen ist die Leugnung des

«Klassenkampfes». Für Leo XIII. existiert für die Versöhnung zwischen Arbeitgeber

und -nehmer kein Hindernis außer dem bösen Sozialismus. Trotz dieser

banalen Schlußfolgerung muß man anerkennen, daß von katholischer
Seite hier zum erstenmal (es gibt allerdings schon früher einige kleinere
Auseinandersetzungen, so zum Beispiel die von Bischof von Ketteier) eine

einigermaßen ernstzunehmende Analyse der Arbeiterfrage vorliegt. Was in
dieser Arbeiterenzyklika punkto Klassenversöhnung gesagt wird, wurde später

von andern Organisationen, zum Beispiel von der Caux-Bewegung, in viel
phantasieloserer Art übernommen. Das Rerum Novarum Leos XIII. findet
1891 sehr viel Beachtung, was jedoch den sichtbaren Erfolg anbetrifft, so

behält allerdings vorerst die sozialdemokratische «Münchner Post» recht,
wenn sie schreibt: «Es ist nicht zu befürchten, daß die Sozialdemokratie
durch die Enzyklika bei der großen Gesinnungstüchtigkeit ihrer Mitglieder
irgendwelche Verluste zu erwarten hat.»

Doch die Saat, die damals gesät wurde, ging im Laufe der Jahrzehnte
in der sich langsam ausbreitenden christlichsozialen Bewegung auf.

Das berühmte Ärgernis des 20. Jahrhunderts — die Entfremdung zwischen
Kirche und Proletariat — ist nach Ende des Zweiten Weltkrieges besonders

aktuell, so daß die Kirche gezwungen ist, von einem modernen Heidentum
zu sprechen. War Deutschland am Ende des 19. Jahrhunderts das eigentliche
Zentrum der antiklerikalen Strömung, so verlagerte sich dasselbe im Laufe
der Zeit wieder mehr nach Frankreich, also zurück nach der eigentlichen
Geburtsstätte des Atheismus und Antiklerikalismus; man denke nur an
Voltaire, Diderot und die anderen großen Enzyklopädisten. Das französische

Episkopat sah immer mehr seine Aufgabe der Missionstätigkeit im eigenen
Lande und nicht mehr in fernen Gebieten. Die modernen Missionare bei den

«modernen Heiden» sind die viel gerühmten und geschmähten Arbeiterpriester.

Das eigentliche Geburtsjahr dieser «Pretres Ouvriers» dürfte ungefähr

1941/42 sein. In diesem Jahr erschien die Schrift «Frankreich, Land
der Mission», in der die Patres Godin und Daniel nachwiesen, daß etwa acht
Millionen Franzosen Heiden seien. Diese alarmierenden Zahlen zwangen das

französische Episkopat, nach neuen Wegen der Missionstätigkeit zu suchen.
Die erste Sorge galt den etwa 800 000 französischen Zwangsarbeitern in
Deutschland. Hier wurde nun das Experiment gewagt (oder man war dazu

gezwungen, wollte man diese Massen nicht ganz verlieren), Priester als ge-

1 Für uns Schweizer dürfte noch interessant sein, daß einer der wichtigsten Berater
Leo XIII. bei der Bearbeitung des Rerum Novarum der Schweizer Caspar Decurtins
(1855—1916), ein weltbekannter katholischer Soziologe und Sozialpolitiker, war.

142



wohnliche Arbeiter in die Betriebe nach Deutschland zu schicken. Dieser
Entschluß war für das französische Episkopat nicht leicht, mußte es doch
damit rechnen, daß bei einem zu sehr in die materiellen und profanen
Obliegenheiten eingespannten Leben der Priester, der hier ganz «wie die
andern» sein will, «seiner ihm eigentlichen Würde als Zeichen und Zeuge eines
andern Reiches und eines zukünftigen Lebens könnte verlustig werden»2. Auf
der andern Seite war das Positivum einer solchen Mission nicht zu
übersehen, da damit die strenge Abschließung von den Laien durchbrochen
wurde, denn «mit der Soutane wird der Priester sofort in eine ganz
bestimmte Kategorie eingereiht, der man von vornherein mit festgefahrenen
Vorurteilen begegnet»3.

Wurde während des Zweiten Weltkrieges der Grundstein für die Arbeiterpriester

gelegt, so begann man nach diesem systematisch mit dem Ausbau
dieser Mission. 1946 gab es in Paris erst sechs Arbeiterpriester, 1949 zählte

man in ganz Frankreich etwa fünfzig. Als der Vatikan 1951 die weitere
Einstellung von Arbeiterpriestern untersagte, dürfte die Zahl für ganz Frankreich

neunzig nicht überschritten haben4. Ende 1953 wurde es den Arbeiterpriestern

von Rom aus untersagt, ihre Lebensweise voll dem der Industriearbeiter

anzugleichen; sie sollten nicht mehr als höchstens drei Stunden
täglich im Arbeitsverhältnis stehen. Es bleibt hier nur noch kurz über den
letzten Akt zu berichten. «Fast alle Arbeiterpriester treffen sich noch einmal
am 20. Februar im Cafe de la Paix in Villejuif. Bei Beratungen über ihr
Verhalten am 1. März — dem letzten ihnen gestellten Termin — steht eine zum
passiven Widerstand bereite Mehrheit einer Minderheit gegenüber, die durch
Gehorsam eine Revision der römischen Entscheidung zu erreichen hofft.
Einig ist man eigentlich nur in der Ablehnung des Drei-Stunden-Kompromisses.

Man trennt sich ohne gemeinsame Marschroute. Jeder ist in seiner
Entscheidung frei5.» «Optimistische Angaben (zum Beispiel ,NZZ' vom 15.

März 1954), nach denen sich die meisten Arbeiterpriester den Anordnungen
der Bischöfe gefügt hätten, wurden bald in Frage gestellt. Die erste offizielle
Auskunft gab Kardinal Feltin am 27. Oktober 1954 vor der ausländischen
Presse mit dem Hinweis, daß etwa vierzig Arbeiterpriester noch in den Fabriken

arbeiteten, auf deren Rückkehr man aber weiterhin hoffe. Nach einem
auf Bericht der italienischen ,Stampa' vom 2. April 1957 gestützten Aufsatz
der Herder-Korrespondenz (Juli 1957) ist jedoch ein Teil derer, die sich den

Anordnungen zunächst gefügt hatten, mit Duldung der Bischöfe später wie-

2 Labourdette, «Arbeiterpriester», Seiten 41/42.
3 Petrin, «Tagebuch eines Arbeiterpriesters», Seite 18.

4 Zahlen wurden dem Werk von Dansette «Tragödie der Arbeiterpriester» entnommen

und dürften eher zu niedrig sein.
5 Gregor Siefer, «Die Mission der Arbeiterpriester», Seiten 104/105.

143



der in die Fabrik gegangen6.» Nach Antritt des Pontifikates durch Papst
Johannes XXIII. hofften die Arbeiterpriester und mit ihnen ein Teil des

französischen Episkopates, daß der Apostolatsversuch der Arbeiterpriester
wieder aufgenommen werden könne. Am 3. Juli 1959 wurde jedoch Kardinal
Feltin vom Sekretär des Heiligen Offiziums ein Beschluß mitgeteilt, der diese

Form des Apostolates vollends ablehnt.
Welches sind nun die Gründe für diese Ablehnung? An was scheiterten

die Arbeiterpriester, und was führte zur Tragödie (eine solche war es für
den einzelnen Arbeiterpriester bestimmt) dieser Mission?

Zuerst müssen wir die äußeren Anlässe erwähnen, die zu diesem Verbot
führten. Durch ihre tägliche Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit wurden

viele der Arbeiterpriester zu Marxisten oder sympathisierten mindestens

mit diesen. Mit der Zeit fanden viele Arbeiterpriester das Vertrauen ihrer
Arbeitskollegen und wurden dank ihrer besseren Ausbildung bald in
Gewerkschaftsfunktionen hineingewählt. Nun konnte der interessante Fall eintreten,
daß zum Beispiel bei Lohnverhandlungen der katholische Arbeitgeber statt
im Arbeiterpriester einen Freund zu finden, in ihm einen geschickten Gegner
fand. Es ist klar, daß nach solchen Erlebnissen die Arbeitgeberkreise bei
den französischen Kirchenführern vorstellig wurden. Sollte das Bündnis
Arbeiterpriester und Arbeiterschaft vollkommen sein, so waren die Priester
auch gezwungen, an den politischen Auseinandersetzungen teilzunehmen.
«Am 28. März 1952 wird in Paris eine Kundgebung veranstaltet, um gegen
die Bestallung des Generals Ridgway in Frankreich zu protestieren. Sie führt
zu einem aufsehenerregenden Zwischenfall. Zwei Arbeiterpriester, die an ihr
teilnahmen, sagen später aus, daß die Teilnehmer ,nicht durchweg Kommunisten'

gewesen seien; sie hätten bloß ihren ,aufrichtigen Wunsch nach
Arbeit und Frieden' ausdrücken wollen Die Arbeiterpriester werden
verhaftet und im Polizeikommissariat ,geprügelt'7.» Diese Teilnahme der

Arbeiterpriester an der Anti-Ridgway-Demonstration war keine Einzelerscheinung,
beteiligten sie sich doch neben den eigentlichen Gewerkschaftskämpfen an
verschiedenen politischen Kampagnen der «Linken», wie Unterschriftensammlung

für den Stockholmer Friedensappell, Beendigung des Krieges in
Indochina, gegen das Gerichtsurteil Henri Martin wie auch gegen das Todesurteil

gegen die Rosenbergs in den USA. Diese diversen Aktionen waren es,

die das Faß schließlich zum Überlaufen brachten und zum Verbot der

Arbeiterpriester führten. Hierzu eine Erklärung von Kardinal Lienhart:
«Priester sein und Arbeiter sein, das sind zwei Funktionen, zwei verschiedene

Lebensformen, und es ist nicht möglich, sie in ein- und derselben Person zu

vereinigen, ohne den Begriff des Priestertums zu verfälschen. Der Priester

6 Gregor Siefer, «Die Mission der Arbeiterpriester», Seite 105.
7 Dansette, «Experimente und Tragödie der Arbeiterpriester», Seite 126.

144



ist dazu geschaffen, sein Leben Gott und dem Dienst an den Seelen zu
weihen, der Arbeiter erfüllt eine irdische Aufgabe8.» Diesen Ausführungen sind
diejenigen der Arbeiterpriester diametral entgegengesetzt, sagt doch
beispielsweise Perrin: «Der Priester muß wieder unter seinem Volk wohnen,
vertraut mit ihm leben, seine Leiden und Freuden teilen und nicht eine

Zurückgezogenheit bewahren, die man für hochmütig hält. Wie konnte sich

nur diese tiefe Kluft zwischen uns auftun, da doch der Herr Hirten inmitten
seiner Herde, Menschenfischer und Führer seines Volkes wollte und keine
Bürobeamten9!»

Im Laufe ihrer Missionstätigkeit wurde es den Arbeiterpriestern bewußt,
daß das eigentlich Trennende zwischen Kirche und Proletariat die
Klassenschranke ist. Die katholische Soziallehre kann wohl die Klassengegensätze
immer und immer wieder negieren, die Praxis beweist jedoch täglich ihre
Existenz. Soll der Glaube wieder ins Proletariat kommen, so muß der
Missionar wieder ins Proletariat hinuntersteigen, er muß seinen Fuß über die
Klassenschranken hinwegsetzen. «Die Welt liegt in unseren Händen und muß
verwandelt werden, damit der Mensch immer mehr Mensch werde; und diese

Verwandlung kann sich nicht außerhalb des Bereiches der Arbeit vollenden,
und sie kann sich ebensowenig ohne politische Umgruppierung der profanen
Gesellschaft verwirklichen10.» «Die Arbeitermission setzt voraus, daß der
Zeuge des Evangeliums zugleich ein aufrichtiger Mitstreiter einer Menschheit

ist, die sich auf dem Wege zu ihrer Befreiung in der Zeit befindet11.»
Diese beiden Sätze geben die ungefähre Konzeption der Arbeiterpriester am
besten wieder. Beim Arbeiterpriester verschmelzen sehr oft die Ziele «Errichtung

einer neuen Kirche» und «Befreiung der Gesellschaft». Er wird damit
zum tatkräftigen Mitstreiter für eine neue, bessere Welt. «Wir sehen nicht
ein, wieso man im Namen des Evangeliums Priestern untersagen kann, die

Lebensbedingungen von Millionen unterdrückter Wesen zu teilen und mit
ihren Kämpfen solidarisch zu sein12», heißt es in dem Communique der
73 Arbeiterpriester, die sich mit dem Verbot ihrer Mission nicht abfinden
können.

Wieder einmal hat der Vatikan durch sein Machtwort ein mutiges
Experiment gewaltsam unterbrochen. Die «NZZ» hat vollkommen recht, wenn
sie schreibt: «Geistlich beurteilt, war das Arbeiterpriestertum eine der
seltenen christlichen Großtaten13.» Es dürfte Papst Johannes XXIII. klar sein,

8 Collonge, «Die Kirche und das Proletariat», Seite 82.
9 Perrin, «Tagebuch eines Arbeiterpriesters», Seiten 351/352.

10 Collonge, «Die Kirche und das Proletariat», Seiten 110/111.
11 Collonge, «Die Kirche und das Proletariat», Seite 111.
12 Dansette, «Experiment und Tragödie der Arbeiterpriester», Seite 254,
13 «NZZ» vom 9. Juni 1960.

145



daß er wohl die Tätigkeit der Arbeiterpriester unterbrechen konnte, aber
damit das Problem der «modernen Heiden» nicht gelöst hat. Wahrscheinlich
zwingen die praktischen Missionserfahrungen der Arbeiterpriester und der
weitere Anstieg der sozialen Bewegung auf der ganzen Welt den Vatikan,
sich erneut mit der sozialen Frage und mit der bis jetzt gültigen katholischen
Soziallehre auseinanderzusetzen.

IGNAZIO SILONE

Die «Neuen Editionen von Capolago»
und die Kriegsjahre

Der bekannte italienische Schriftsteller und Sozialist Ignazio Silone
veröffentlicht unter dem Titel «Nuove Edizioni di Capolago» einen äußerst
wertvollen Beitrag zur Geschichte des italienischen Antifaschismus. Auch
diese Geschichte erweist sich als Lehrmeisterin. Sie gibt gleichzeitig einen

guten Einblick in die Asylpolitik unserer Behörden vor und während des

Zweiten Weltkrieges.

Diese bedeutsame Abhandlung fand Aufnahme in dem Erinnerungsband
«Egidio Reale e il suo tempo» — Verlag La Nuova Italia, Florenz — (vgl.
«NZZ» Nr. 1700 vom 6. Mai 1961).

Ignazio Silone übermittelte das Manuskript seinem Freund, Nationalrat
H. Oprecht, dem unentwegten Förderer unserer Zeitschrift. Die
Übersetzung hat in verdankenswerter Weise Gottlieb Merz, Muttenz, übernommen,

R.L.

Die «Neuen Editionen von Capolago» bildeten vom Jahre 1936 an eine
der wenigen Initiativen, die darauf hinzielten, in einem gemeinsamen
kulturellen Werke die wenigen Kräfte des demokratischen italienischen
Antifaschismus zu verpflichten, die sonst zerstreut in den verschiedenen Kantonen
der Schweiz, in den trägen Gruppierungen der Parteitendenzen zersplittert
gewesen wären. (Zahlenmäßig konnten sie in folgender Reihenfolge erfaßt
werden: Sozialisten, Kommunisten, Anarchisten, Republikaner).

Das Projekt der Editionen nahm Gestalt an zu Beginn des Jahres 1936 in
Genf, im Verlaufe eines Gespräches zwischen Frau Gina Lombroso-Ferrero,
Egidio Reale und dem Schreibenden. Ausgangspunkt für diese entscheidende

Beschlußfassung war die Tatsache, daß man sich darüber einig war,
daß es ein außerordentlicher und schmerzlicher Zustand war, daß von unsern

146


	Arbeiterpriester ; Illusion ; Wirklichkeit

