Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 40 (1961)

Heft: 5

Artikel: Arbeiterpriester ; lllusion ; Wirklichkeit
Autor: Boni, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-337283

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-337283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OTTO BONI

Arbeiterpriester — lllusion — Wirklichkeit

«Ein Grundirrtum in der Arbeiterfrage, der viel Unheil stiftet,
besteht darin, dafl man die Sache so ansieht und darstellt, als
ob eine Klasse der andern als geborener Feind gegeniiberstehen
miilite und als ob die Natur die Reichen und die Arbeiterklasse
dazu verurteilt hitte, sich gegenseitig in unversohnlichem Malle
zu befehden.»

Papst Leo XIII. in seiner Enzyklika Rerum Novarum vom
Jahre 1891.

Wir schreiben das Jahr 1891. Dreiundvierzig Jahre sind verflossen seit
dem Sturmjahr von 1848, in dem das Kommunistische Manifest erschienen
ist. Hatte schon damals der erste Satz dieses Manifestes grolle Bedeutung, so
sind 1891 die Worte «Ein Gespenst geht um in Europa — das Gespenst des
Kommunismus» noch viel aktueller.

Karl Marx, der groe Lehrer der internationalen Arbeiterklasse ist seit
acht Jahren tot; sein Freund und Mitarbeiter Friedrich Engels verdffentlicht
sein Werk «Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft».
Die Saat dieser beiden Méanner beginnt tiberall zu keimen. In Deutschland
ist 1890 unter dem Druck der Massen die Sozialisten-Gesetzgebung zusam-
mengebrochen, bei den ersten freien Wahlen erhilt die Sozialdemokratie
1427 298 Stimmen, was fast 20 Prozent der abgegebenen Stimmen ent-
spricht. Diese von mehr als einer Million Wahlern getragene Sozialdemo-
kratie nimmt auf ihrem Parteitag von 1891 in Erfurt fiir den Marxismus
Stellung und fordert Trennung von Kirche und Staat, Abschaffung aller reli-
giosen Aufwendungen aus offentlichen Mitteln zu kirchlichen Zwecken sowie
eine rein weltliche Schule. Der Marxismus wird zur Parteilehre.

In Frankreich hat sich die Arbeiterschaft von ihrer groflen Bewihrungs-
probe und Niederlage der Pariser Kommune von 1871 erholt und tritt wieder
aktiv ins offentliche Leben.

Durch das soziale Elend, fir das die Kirche kein oder nur wenig Ver-
standnis zeigt, und durch die aufklarerischen Bestrebungen der Arbeiter-
parteien hat sich die Arbeiterschaft von der Kirche mehr und mehr ent-
fremdet. Diese Entwicklung, deren Ende noch nicht abzusehen ist, zwingt die
katholische Kirche, will sie nicht noch mehr Boden unter den Fiilen ver-
lieren, sich mit der sozialen Frage auseinanderzusetzen. Dies geschicht in der
Enzyklika «Rerum Novarum» Leo XIII. vom 15. Mai 1891, einem der
«meistgerihmten» Dokumente der Weltliteratur (man lese hierzu die aus-
gezeichnete sozialdemokratische Studie von Nina Miiller, «Die Arbeiter-

141



Enzyklika»'. Das Rerum Novarum wird zum Manifest der katholischen
Arbeiterbewegung. Eines seiner Hauptanliegen ist die Leugnung des «Klas-
senkampfes». Fiir Leo XIII. existiert fiir die Verséhnung zwischen Arbeit-
geber und -nehmer kein Hindernis auller dem bosen Sozialismus. Trotz die-
ser banalen Schlufifolgerung mull man anerkennen, dall von katholischer
Seite hier zum erstenmal (es gibt allerdings schon frither einige kleinere
Auseinandersetzungen, so zum Beispiel die von Bischof von Ketteler) eine
einigermallen ernstzunehmende Analyse der Arbeiterfrage vorliegt. Was in
dieser Arbeiterenzyklika punkto Klassenversohnung gesagt wird, wurde spé-
ter von andern Organisationen, zum Beispiel von der Caux-Bewegung, in viel
phantasieloserer Art tibernommen. Das Rerum Novarum Leos XIII. findet
1891 sehr viel Beachtung, was jedoch den sichtbaren Erfolg anbetrifft, so
behilt allerdings vorerst die sozialdemokratische «Miinchner Post» recht,
wenn sie schreibt: «Es ist nicht zu befiirchten, dall die Sozialdemokratie
durch die Enzyklika bei der grolien Gesinnungstiichtigkeit ihrer Mitglieder
irgendwelche Verluste zu erwarten hat.»

Doch die Saat, die damals gesdt wurde, ging im Laufe der Jahrzehnte
in der sich langsam ausbreitenden christlichsozialen Bewegung auf.

Das berithmte Argernis des 20. Jahrhunderts — die Entfremdung zwischen
Kirche und Proletariat — ist nach Ende des Zweiten Weltkrieges besonders
aktuell, so dall die Kirche gezwungen ist, von einem modernen Heidentum
zu sprechen. War Deutschland am Ende des 19. Jahrhunderts das eigentliche
Zentrum der antiklerikalen Stromung, so verlagerte sich dasselbe im Laufe
der Zeit wieder mehr nach Frankreich, also zuriick nach der eigentlichen
Geburtsstatte des Atheismus und Antiklerikalismus; man denke nur an Vol-
taire, Diderot und die anderen groflen Enzyklopidisten. Das franzosische
Episkopat sah immer mehr seine Aufgabe der Missionstitigkeit im eigenen
Lande und nicht mehr in fernen Gebieten. Die modernen Missionare bei den
«modernen Heiden» sind die viel gerithmten und geschmihten Arbeiter-
priester. Das eigentliche Geburtsjahr dieser «Prétres Ouvriers» diirfte unge-
fihr 1941/42 sein. In diesem Jahr erschien die Schrift «Frankreich, Land
der Mission», in der die Patres Godin und Daniel nachwiesen, daf} etwa acht
Millionen Franzosen Heiden seien. Diese alarmierenden Zahlen zwangen das
franzosische Episkopat, nach neuen Wegen der Missionstitigkeit zu suchen.
Die erste Sorge galt den etwa 800 000 franzosischen Zwangsarbeitern in
Deutschland. Hier wurde nun das Experiment gewagt (oder man war dazu
gezwungen, wollte man diese Massen nicht ganz verlieren), Priester als ge-

I Fir uns Schweizer dirfte noch interessant sein, dal} einer der wichtigsten Berater
Leo XIII. bei der Bearbeitung des Rerum Novarum der Schweizer Caspar Decurtins
(1855—1916), ein weltbekannter katholischer Soziologe und Sozialpolitiker, war.

142



wohnliche Arbeiter in die Betriebe nach Deutschland zu schicken. Dieser
Entschlul war fir das franzosische Episkopat nicht leicht, mulite es doch
damit rechnen, dal} bei einem zu sehr in die materiellen und profanen Ob-
liegenheiten eingespannten Leben der Priester, der hier ganz «wie die an-
dern» sein will, «seiner ihm eigentlichen Wiirde als Zeichen und Zeuge eines
andern Reiches und eines zukiinftigen Lebens kénnte verlustig werden»®. Auf
der andern Seite war das Positivum einer solchen Mission nicht zu {iiber-
sehen, da damit die strenge AbschlieBung von den Laien durchbrochen
wurde, denn «mit der Soutane wird der Priester sofort in eine ganz be-
stimmte Kategorie eingereiht, der man von vornherein mit festgefahrenen
Vorurteilen begegnet»?.

Wurde wihrend des Zweiten Weltkrieges der Grundstein fiir die Arbeiter-
priester gelegt, so begann man nach diesem systematisch mit dem Ausbau
dieser Mission. 1946 gab es in Paris erst sechs Arbeiterpriester, 1949 zihlte
man in ganz Frankreich etwa finfzig. Als der Vatikan 1951 die weitere Ein-
stellung von Arbeiterpriestern untersagte, diirfte die Zahl fiir ganz Frank-
reich neunzig nicht iiberschritten haben®. Ende 1953 wurde es den Arbeiter-
priestern von Rom aus untersagt, ihre Lebensweise voll dem der Industrie-
arbeiter anzugleichen; sie sollten nicht mehr als héchstens drei Stunden tég-
lich im Arbeitsverhiltnis stehen. Es bleibt hier nur noch kurz iiber den
letzten Akt zu berichten. «Fast alle Arbeiterpriester treffen sich noch einmal
am 20. Februar im Café de la Paix in Villejuif. Bei Beratungen iiber ihr Ver-
halten am 1. Marz — dem letzten ihnen gestellten Termin — steht eine zum
passiven Widerstand bereite Mehrheit einer Minderheit gegeniiber, die durch
Gehorsam eine Revision der rémischen Entscheidung zu erreichen hofft.
Einig ist man eigentlich nur in der Ablehnung des Drei-Stunden-Kompro-
misses. Man trennt sich ohne gemeinsame Marschroute. Jeder ist in seiner
Entscheidung frei®.» «Optimistische Angaben (zum Beispiel ,NZZ‘ vom 15.
Mirz 1954), nach denen sich die meisten Arbeiterpriester den Anordnungen
der Bischofe gefiigt hitten, wurden bald in Frage gestellt. Die erste offizielle
Auskunft gab Kardinal Feltin am 27. Oktober 1954 vor der auslindischen
Presse mit dem Hinweis, dal} etwa vierzig Arbeiterpriester noch in den Fabri-
ken arbeiteten, auf deren Riickkehr man aber weiterhin hoffe. Nach einem
auf Bericht der italienischen ,Stampa‘ vom 2. April 1957 gestiitzten Aufsatz
der Herder-Korrespondenz (Juli 1957) ist jedoch ein Teil derer, die sich den
Anordnungen zunichst gefiigt hatten, mit Duldung der Bischiofe spiter wie-

2 Labourdette, «Arbeiterpriesters, Seiten 41/42.
3 Perrin, «Tagebuch eines Arbeiterpriestersy, Seite 18.

4 Zahlen wurden dem Werk von Dansette «Tragédie der Arbeiterpriesters entnom-
men und diirften eher zu niedrig sein.

5 Gregor Siefer, «Die Mission der Arbeiterpriestery, Seiten 104/105.
143



der in die Fabrik gegangen®.» Nach Antritt des Pontifikates durch Papst
Johannes XXIII. hofften die Arbeiterpriester und mit ihnen ein Teil des
franzosischen Episkopates, dall der Apostolatsversuch der Arbeiterpriester
wieder aufgenommen werden konne. Am 3. Juli 1959 wurde jedoch Kardinal
Feltin vom Sekretdr des Heiligen Offiziums ein Beschlull mitgeteilt, der diese
Form des Apostolates vollends ablehnt.

Welches sind nun die Griinde fiir diese Ablehnung? An was scheiterten
die Arbeiterpriester, und was fithrte zur Tragiodie (eine solche war es fiir
den einzelnen Arbeiterpriester bestimmt) dieser Mission?

Zuerst miissen wir die duBeren Anliasse erwahnen, die zu diesem Verbot
fiuhrten. Durch ihre tédgliche Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit wur-
den viele der Arbeiterpriester zu Marxisten oder sympathisierten mindestens
mit diesen. Mit der Zeit fanden viele Arbeiterpriester das Vertrauen ihrer
Arbeitskollegen und wurden dank ihrer besseren Ausbildung bald in Gewerk-
schaftsfunktionen hineingewihlt. Nun konnte der interessante Fall eintreten,
dall zum Beispiel bei Lohnverhandlungen der katholische Arbeitgeber statt
im Arbeiterpriester einen Freund zu finden, in ihm einen geschickten Gegner
fand. Es ist klar, dall nach solchen Erlebnissen die Arbeitgeberkreise bei
den franzosischen Kirchenfithrern vorstellig wurden. Sollte das Biindnis Ar-
beiterpriester und Arbeiterschaft vollkommen sein, so waren die Priester
auch gezwungen, an den politischen Auseinandersetzungen teilzunehmen.
«Am 28. Mérz 1952 wird in Paris eine Kundgebung veranstaltet, um gegen
die Bestallung des Generals Ridgway in Frankreich zu protestieren. Sie fiihrt
zu einem aufsehenerregenden Zwischenfall. Zwei Arbeiterpriester, die an ihr
teilnahmen, sagen spiter aus, dal3 die Teilnehmer ,nicht durchweg Kommu-
nisten‘ gewesen seien; sie hitten bloB ihren ,aufrichtigen Wunsch nach Ar-
beit und Frieden‘ ausdriicken wollen ... Die Arbeiterpriester werden ver-
haftet und im Polizeikommissariat ,gepriigelt”.» Diese Teilnahme der Arbei-
terpriester an der Anti-Ridgway-Demonstration war keine Einzelerscheinung,
beteiligten sie sich doch neben den eigentlichen Gewerkschaftskampfen an
verschiedenen politischen Kampagnen der «Linken», wie Unterschriften-
sammlung fiir den Stockholmer Friedensappell, Beendigung des Krieges in
Indochina, gegen das Gerichtsurteil Henri Martin wie auch gegen das Todes-
urteil gegen die Rosenbergs in den USA. Diese diversen Aktionen waren es,
die das Fall schlieBlich zum Uberlaufen brachten und zum Verbot der
Arbeiterpriester fithrten. Hierzu eine Erkldrung von Kardinal Lienhart:
«Priester sein und Arbeiter sein, das sind zwei Funktionen, zwei verschiedene
Lebensformen, und es ist nicht méglich, sie in ein- und derselben Person zu
vereinigen, ohne den Begriff des Priestertums zu verfélschen. Der Priester

¢ Gregor Siefer, «Die Mission der Arbeiterpriestery, Seite 105.
7 Dansette, «Experimente und Tragodie der Arbeiterpriesters, Seite 126.

144



ist dazu geschaffen, sein Leben Gott und dem Dienst an den Seelen zu wei-
hen, der Arbeiter erfiillt eine irdische Aufgabe®.» Diesen Ausfiihrungen sind
diejenigen der Arbeiterpriester diametral entgegengesetzt, sagt doch bei-
spielsweise Perrin: «Der Priester mull wieder unter seinem Volk wohnen,
vertraut mit ihm leben, seine Leiden und Freuden teilen und nicht eine
Zuriickgezogenheit bewahren, die man fiir hochmiitig halt. Wie konnte sich
nur diese tiefe Kluft zwischen uns auftun, da doch der Herr Hirten inmitten
seiner Herde, Menschenfischer und Fuhrer seines Volkes wollte und keine
Biirobeamten®!»

Im Laufe ihrer Missionstatigkeit wurde es den Arbeiterpriestern bewult,
dal} das eigentlich Trennende zwischen Kirche und Proletariat die Klassen-
schranke ist. Die katholische Soziallehre kann wohl die Klassengegensitze
immer und immer wieder negieren, die Praxis beweist jedoch tiglich ihre
Existenz. Soll der Glaube wieder ins Proletariat kommen, so muf} der Mis-
sionar wieder ins Proletariat hinuntersteigen, er mul} seinen Ful3 iiber die
Klassenschranken hinwegsetzen. «Die Welt liegt in unseren Hianden und mul}
verwandelt werden, damit der Mensch immer mehr Mensch werde; und diese
Verwandlung kann sich nicht aullerhalb des Bereiches der Arbeit vollenden,
und sie kann sich ebensowenig ohne politische Umgruppierung der profanen
Gesellschaft verwirklichen'.» «Die Arbeitermission setzt voraus, dal} der
Zeuge des Evangeliums zugleich ein aufrichtiger Mitstreiter einer Mensch-
heit ist, die sich auf dem Wege zu ihrer Befreiung in der Zeit befindet'.»
Diese beiden Sitze geben die ungefihre Konzeption der Arbeiterpriester am
besten wieder. Beim Arbeiterpriester verschmelzen sehr oft die Ziele «Errich-
tung einer neuen Kirche» und «Befreiung der Gesellschaft». Er wird damit
zum tatkraftigen Mitstreiter fir eine neue, bessere Welt. «Wir sehen nicht
ein, wieso man im Namen des Evangeliums Priestern untersagen kann, die
Lebensbedingungen von Millionen unterdriickter Wesen zu teilen und mit
ihren Kdmpfen solidarisch zu sein'®*», heilit es in dem Communiqué der
73 Arbeiterpriester, die sich mit dem Verbot ihrer Mission nicht abfinden
konnen,

Wieder einmal hat der Vatikan durch sein Machtwort ein mutiges Ex-
periment gewaltsam unterbrochen. Die «NZZ» hat vollkommen recht, wenn
sie schreibt: «Geistlich beurteilt, war das Arbeiterpriestertum eine der sel-
tenen christlichen GroBtaten®.» Es dirfte Papst Johannes XXIII. klar sein,

8 Collonge, «Die Kirche und das Proletariaty, Seite 82.

% Perrin, «Tagebuch eines Arbeiterpriestersy, Seiten 351/352.

10 Collonge, «Die Kirche und das Proletariaty, Seiten 110/111.

11 Collonge, «Die Kirche und das Proletariaty, Seite 111.

12 Dansette, «Experiment und Tragodie der Arbeiterpriestery, Seite 254,
13 «NZZ» vom 9. Juni 1960.

145



dall er wohl die Tatigkeit der Arbeiterpriester unterbrechen konnte, aber da-
mit das Problem der «modernen Heiden» nicht geldst hat. Wahrscheinlich
zwingen die praktischen Missionserfahrungen der Arbeiterpriester und der
weitere Anstieg der sozialen Bewegung auf der ganzen Welt den Vatikan,
sich erneut mit der sozialen Frage und mit der bis jetzt giltigen katholischen
Soziallehre auseinanderzusetzen.

IGNAZIO SILONE

Die «Neuen Editionen von Capolago»
und die Kriegsjahre

Der bekannte ttalienische Schriftsteller und Sozialist Ignazio Silone
verdffentlicht unter dem Titel «Nuove Edizioni di Capolago» einen auflerst
wertvollen Beitrag zur Geschichte des italienischen Antifaschismus. Auch
diese Geschichte erweist sich als Lehrmeisterin. Sie gibt gleichzeitig einen
guten Einblick in die Asylpolitik unserer Behorden vor und wdahrend des
Zweiten Weltkrieges.

Diese bedeutsame Abhandlung fand Aufnahme in dem Erinnerungsband
«Egidio Reale e il suo tempo» — Verlag La Nuova Italia, Florenz — (vgl.
«NZZ>» Nr. 1700 vom 6. Mai 1961 ).

Ignazio Silone iibermiitelie das Manuskript seinem Freund, Nationalrat
H. Oprecht, dem unentwegten Firderer unserer Zeitschrift. Die Uber-
setzung hat in verdankenswerter Weise Gottlieb Merz, Muttenz, iibernommen.

R. L.

Die «Neuen Editionen von Capolago» bildeten vom Jahre 1936 an eine
der wenigen Initiativen, die darauf hinzielten, in einem gemeinsamen kul-
turellen Werke die wenigen Krifte des demokratischen italienischen Anti-
faschismus zu verpilichten, die sonst zerstreut in den verschiedenen Kantonen
der Schweiz, in den trigen Gruppierungen der Parteitendenzen zersplittert
gewesen wiren. (ZahlenmiBig konnten sie in folgender Reihenfolge erfalit
werden: Sozialisten, Kommunisten, Anarchisten, Republikaner).

Das Projekt der Editionen nahm Gestalt an zu Beginn des Jahres 1936 in
Genf, im Verlaufe eines Gespriches zwischen Frau Gina Lombroso-Ferrero,
Egidio Reale und dem Schreibenden. Ausgangspunkt fiir diese entschei-
dende BeschluBfassung war die Tatsache, dall man sich dariiber einig war,
daB3 es ein auBlerordentlicher und schmerzlicher Zustand war, dall von unsern

146



	Arbeiterpriester ; Illusion ; Wirklichkeit

