
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 40 (1961)

Heft: 4

Buchbesprechung: Sozialismus aus Kulturkritik

Autor: Kägi, Paul

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


40. JAHRGANG

APRIL 1961

HEFT 4 ROTE REVUE

DR. PAUL KÄGI

Sozialismus aus Kulturkritik

Zu dem Buch von Erich Fromm: «Der moderne Mensch und seine Zukunft»

Erich Fromm, ein gebürtiger Frankfurter, der lange in den Vereinigten
Staaten Universitätslehrer war und jetzt in Mexiko als Professor für Soziologie

wirkt, schrieb in den Jahren 1953 und 1954 ein Buch «The Sane

Society», die gesunde Gesellschaft. Die deutsche Ausgabe, von Elisabeth
Rotten übertragen, ist 1960 in der «Europäischen Verlagsanstalt» in Frankfurt

am Main erschienen unter dem Titel: «Der moderne Mensch und seine
Zukunft» und dem Untertitel: «Eine sozialpsychologische Untersuchung».

Diese beiden Überschriften lassen zusammen vielleicht das Thema des

Buches besser erkennen als einfach «Die gesunde Gesellschaft». Sie zeigen
aber auch ungewollt eine Schwäche des Buches, denn sie plakatieren einen

Widerspruch: Einerseits versprechen sie eine sozialpsychologische
Untersuchung, also eine erfahrungswissenschaftliche Erörterung über die Gesellschaft

des modernen Menschen — einen gewaltigen Gegenstand der
Forschung. Aber nicht nur über den jetzt lebenden modernen Menschen, sondern
auch über dessen Zukunft handelt das Buch. Damit überschreitet es den
Bereich der Erfahrung — es müßte denn sein, daß die Entwicklung des modernen

Menschen nach Naturgesetzen vor sich ginge, durch welche man einen
zukünftigen Zustand vorausberechnen könnte wie etwa eine künftige
Sonnenfinsternis. Wird dies nicht behauptet — und der Verfasser tut es nicht —,
so wird das Buch neben der Feststellung von Tatsachen noch das enthalten,
was der Verfasser für die Zukunft des Menschen wünscht, erstrebt, dem
Menschen zumutet, also ein Programm sittlicher, sozialpädagogischer,
politischer oder kulturpolitischer Art. Für ein Programm aber wäre ein Standpunkt

nötig, der in einer sozialpsychologischen Untersuchung nicht zu finden
ist. Wir werden sehen.

Soviel ist schon jetzt gewiß, daß in dem Buch Probleme stecken, die der

Betrachtung wert sind.

109



Kulturkritik aus Psychoanalyse

Erich Fromm gehört zu der psychologischen und psychotherapeutischen
Schule von Sigmund Freud, welche in den Vereinigten Staaten große
Verbreitung und einen gewaltigen Einfluß über das Gebiet der Psychotherapie
hinaus, zum Beispiel auf die ganze Theorie der sozialen Arbeit (der
Fürsorge im weiteren Sinn) erlangt hat. Wie mancher andere Psychoanalytiker
begnügt sich Fromm nicht damit, den einzelnen Menschen und dessen

weitgehende Abhängigkeit von unbewußten seelischen Vorgängen kennenzulernen.

Die Untersuchung wird auf Menschengruppen ausgedehnt und
schließlich auf die gesamte in einem Lande vereinigte Gesellschaft. Darüber
hinaus geht der Blick auf die Gesamtheit der menschlichen Gesellschaft einer
Zeit, zum Beispiel unserer Zeit, also auf den «modernen Menschen» in
Gesellschaft, im Gegensatz zu der menschlichen Gesellschaft früherer Zeiten.
Und wie man beim menschlichen Körper von gesundem und krankem
Zustand und im seelischen Erleben des einzelnen Menschen von normaler und
krankhafter Verfassung sprechen kann, so wird die Frage aufgeworfen, ob

es eine gesunde und eine kranke Gesellschaft gebe. «Sind wir geistig
gesund?» fragt Fromm, und «Kann eine Gesellschaft krank sein?»

So kommt Fromm von den psychoanalytischen Begriffen und Erfahrungen

her dazu, die Gesellschaft als Ganzes sozusagen als Organismus zu
betrachten und nach einem Maßstab zu suchen, mit dem er sie als gesund oder
krank beurteilen kann. Damit gerät er aber über das Gebiet der Psychologie
hinaus. Denn in der menschlichen Gesellschaft wirken nicht nur seelische

Erlebnisse der lebenden Menschen, sondern auch die Nachwirkungen des

Erlebens früherer Generationen (Tradition, Eigentumsverhältnisse, staatliche
Einrichtungen), sodann wirtschaftliche Möglichkeiten und Notwendigkeiten,
kulturelles Gefälle zwischen der Entwicklung verschiedener Völker, kurz eine
Reihe von Kräften zusammen, die mit psychologischer Beobachtung allein
nicht zu erfassen sind. Das weiß auch Fromm, und er hat sich große Mühe
gegeben, die geschichtlichen, wirtschaftlichen, machtpolitischen Tatsachen zu
überblicken und in sein Bild von der modernen menschlichen Gesellschaft zu
verarbeiten.

Ideal der gesunden Gesellschaft

Zunächst sucht Fromm in «sozialpsychologischer Untersuchung» nach

Grundhaltungen oder Grundkräften des in Gesellschaft lebenden Menschen.

aus denen nicht nur das tatsächliche Funktionieren der Gesellschaft erklärt,
sondern auch Gesichtspunkte oder Voraussetzungen für eine Kritik an der

Gesellschaft, also für ein Ideal der gesunden Gesellschaft und damit für ein
Programm zu deren Gesunderhaltung oder Heilung gewonnen werden können.

Entschlossen wendet er sich von Freud ab. der geglaubt habe, in der

110



«Libido» (dem Geschlechtstrieb mit seinen seelischen Auswirkungen) die
Grundkraft der menschlichen Leidenschaften und Wünsche entdeckt zu
haben, und der ferner vorausgesetzt habe, Rivalität und wechselseitige Feindschaft

seien der menschlichen Natur eingeboren.

Als Bedürfnisse und Leidenschaften, die der menschlichen Existenz
entstammen, bezeichnet Fromm die Notwendigkeit, sich mit andern lebenden
Wesen zu vereinigen, mit ihnen in Beziehung zu treten, ferner den Drang,
in schöpferischer Tätigkeit über sich selbst hinaus zu wirken; Brüderlichkeit
oder Erhebung über die Bindung an Clan und Boden; das Bedürfnis des

einzelnen Menschen, sich selbst und seine Eigenkräfte zu erleben, und endlich
das Bedürfnis, sich in der Umwelt zu orientieren. Diese Bedürfnisse und

Fähigkeiten machen zusammen nach Fromm — wenn sie sich auswirken
können — die geistig-seelische Gesundheit aus. Und zwar für alle Zeiten, so
daß er von diesem zum Ideal erhobenen Bild aus irgendeine geschichtliche
Gesellschaft, zum Beispiel die kapitalistische Gesellschaft des 19. Jahrhunderts

oder auch diejenige des 20. Jahrhunderts, beurteilen kann.

«Entfremdung» als Krankheit der kapitalistischen Gesellschaft

Trotzdem das erwähnte Bild kein deutliches Idealbild der gesunden
Gesellschaft, sondern mehr eine Übersicht über deren Voraussetzungen darstellt,
fühlt sich Fromm genügend gewappnet, um in der heutigen kapitalistischen
Gesellschaft Abweichungen von jenem Bild festzustellen und diese sehr
bestimmt zu beurteilen. Die Abweichungen, die ihm besonders wichtig scheinen,

faßt er in den Begriff «Entfremdung» zusammen, und diesen erklärt er
einmal als «eine Erlebnisweise, bei welcher der Mensch sich selbst als einen
Fremden empfindet». Entfremdung sieht er nun überall in der heutigen
Gesellschaft. Er geht darin etwas weit und versteigt sich bis zu dem offensichtlich

falschen Satz: «Die Entfremdung, wie wir sie in der modernen Gesellschaft

finden, ist beinahe total.»

Entfremdung sieht er in der eintönigen Arbeit des Arbeiters am Fließband.

«Der Manager hat es, wie der Arbeiter, wie jedermann, mit unpersönlichen

Riesen zu tun: mit dem riesigen Unternehmen im Konkurrenzkampf;
mit dem Riesen Markt; mit dem Riesen Verbraucherschaft» Bürokraten
in Verwaltung und Großbetrieb sind Spezialisten für die Verwaltung von
Dingen und von Menschen. Sogar der Aktionär einer großen Unternehmung
steht dem Betriebe «in beinahe völliger Entfremdung gegenüber»: «Sein
Besitzrecht besteht in einem Stück Papier, das einen gewissen, schwankenden
Geldwert darstellt; er hat keine Verantwortung für das Unternehmen und
keinerlei konkrete Beziehung dazu.» Auch im Verhältnis des einzelnen
Menschen zu seinem Mitmenschen sieht Fromm Entfremdung: «Jedermann ist

111



Gebrauchsgegenstand für irgendwen.» Sogar sich selbst erlebe der Mensch
als ein Ding, das auf dem Markt mit Erfolg eingesetzt werden könne.

Fromm verschweigt nicht, daß er den Begriff «Entfremdung» bei Hegel
und bei Marx gelesen hat, und vom letzteren bringt er ein paar Zitate aus
den Frühschriften. Beide haben diesen Ausdruck eine Zeitlang gern und

häufig gebraucht, Hegel in dem ersten seiner größeren Werke, der
«Phänomenologie des Geistes», Marx in verschiedenen Schriften seiner Pariser Zeit.
Wollten wir erklären, was Hegel mit der Selbstentfremdung des Geistes

meinte und was Marx vierzig Jahre später aus diesem Begriffe machte, müßten

wir uns in komplizierte philosophiegeschichtliche Erörterungen einlassen.
Über diesen Begriff bei Marx gibt es eine neuere Dissertation von Heinrich
Popitz: «Der entfremdete Mensch. Zeitkritik und Geschichtsphilosophie des

jungen Marx», Basel 1953. Trotz dieser eingehenden Arbeit hat man Mühe,
zu verstehen, wieso aus der Selbstentfremdung des absoluten Geistes die
materialistische Geschichtsauffassung von Marx und Engels hervorgehen
konnte, wie es sich Popitz vorstellt.

Ob es glücklich ist, diesen eigenartigen, ganz verschieden angewendeten
und reichlich dunklen Begriff heute zur Grundlage einer Gesellschaftskritik
zu machen, darf man sich fragen.

Gewiß ist es keinem Denker verwehrt, den Begriff der Entfremdung, den

wir als anschaulich empfinden und der an Gefühlswerte — Heimat, Fremde,
Heimweh und Heimkehr — anklingt, ganz neu und unabhängig von Hegel
und Marx, sozusagen als Bild für einen gesellschaftlichen Vorgang und für
ein sittliches Ideal zu verwenden. Wenn man aber wie Fromm mit dem Bild
der Entfremdung auf den für alle Zeiten gültigen Begriff der gesunden
Gesellschaft hinweisen will, sollte man den letzteren genauer definieren,
insbesondere auch zeigen, wie der Wertmaßstab zur Beurteilung der gesunden
und der kranken Gesellschaft gewonnen wird.

Ohne genauere Abgrenzung eignet sich ein so unbestimmter, mit
unverstandener Tradition belasteter, an sich schon gefühlsbeladener Begriff ganz
ausgezeichnet dazu, mißverstanden, umgedeutet, zur Waffe im Kampfe für
ganz andere Ideale umgeschmiedet zu werden. Ich will nur eine der Gefahren,

und nicht die größte, andeuten. — Wenn der Mensch sich heute
entfremdet ist, war er doch einmal zuhause. Also suchen wir in der Vergangenheit

die ideale oder gesunde Gesellschaft — und der romantischen Verherrlichung

irgendeiner früheren Gesellschaftsform, von der Zunftverfassung
über das Lehenssystem, die römische Republik, den griechischen Stadtstaat
bis zur unschuldvollen Urgesellschaft, ist Tür und Tor geöffnet. Oder gleich
bis zum goldenen Zeitalter oder zum alttestamentlichen Paradies? Womit
wir bei einem der Urahnen des modernen Bildes der Selbstentfremdung, bei
der Geschichte vom Sündenfall, angelangt und allen theologischen Disputationen

über die Erbsünde und über die allen oder nur den auserwählten oder

112



nur den gläubigen oder nur den guten Menschen zukommende Erlösung
ausgesetzt wären. Kurz, das Bild der Entfremdung regt uns an, zurückzuschauen

und, wie es häufig geschehen ist, aus der Kritik an der Gegenwart in die
konservative Verherrlichung eines vergangenen Zustandes zu fallen.

Natürlich meint es Fromm nicht so, und wir wollen noch sehen, wie er
der Entfremdung oder der Krankheit der Gesellschaft begegnen möchte.

Wege zur Gesundung

So überschreibt Fromm ein Kapitel, in dem er eine Reihe von Versuchen
und Vorschlägen zu einer Gesundung der Gesellschaft diskutiert. Totalitäre
Lösungen faschistischer oder kommunistischer Form lehnt er ab, weil sie

nur zu noch größerer Erkrankung und Entmenschlichung führen können.
Durchaus richtig erklärt er: «Der Wandel muß sich gleichzeitig in der
wirtschaftlichen, der politischen und der kulturellen Sphäre vollziehen.» Seine

eigene Überzeugung über die nötige wirtschaftliche Umgestaltung formuliert
er so: «Die einzige aufbauende Lösung ist die des humanistischen, demokratischen

Sozialismus.» Der Mensch stehe «heute vor der entscheidenden Wahi,
nicht zwischen Kapitalismus und Kommunismus, vielmehr zwischen Roboter-
tum oder einem humanistisch-demokratischen Sozialismus». Mit dem
Ausdruck «humanistisch» meint er mit manchen andern, daß die Wirtschaft
nicht nach dem Profitstreben einer herrschenden Minderheit, sondern nach
den Bedürfnissen des gesunden Menschen und damit der gesunden Gesellschaft

ausgerichtet werden müsse.

Dagegen hat Fromm den Gedanken des demokratischen Sozialismus nicht
klar entwickelt. Über kritische Bemerkungen gegenüber der amerikanischen
Demokratie und vage Vorschläge zur Dezentralisierung der politischen
Willensbildung kommt er kaum hinaus.

Wichtig für das Verständnis seiner Einstellung zur Gesellschaft ist die
Sympathie, mit welcher Fromm von amerikanischen Versuchen mit einer das

Interesse und die aktive Beteiligung der Arbeiter anregenden Arbeitssituation

und besonders von den modernen «Werkgemeinschaften» in Europa,
einer Verbindung von Produktivgenossenschaft und Lebensgemeinschaft,
berichtet.

Keine Lösung, aber wertvolles Neubeginnen

Am Schluß faßt Fromm sein Problem in folgender Frage zusammen:
«Werden wir imstande sein, ein geistiges Leitbild — eine Vision — des

guten, innerlich gesunden Lebens zu erschaffen, das die vitalen Kräfte derer
aufrüttelt, die sich fürchten, voranzuschreiten?»

Man könnte auch so fragen: Ist Sozialismus möglich? Fromm sagt ja.

113



Er zeigt nur die Richtung an, in welcher die Gesundung der Gesellschaft

gesucht werden muß.
Da Fromm von psychologischen beziehungsweise sozialpsychologischen

Gesichtspunkten ausgegangen ist und die Entfremdung des Menschen sowohl

in der westlichen als in der kommunistischen Welt festgestellt hat, könnte
ein Leser versucht sein, gegenüber dem Machtkampf der Gegenwart in eine
schiefe Front zu geraten und die Lösung nur im stillen, notgedrungen
langsamen Aufbau idealer Gemeinschaften zu suchen. Sie muß aber, was ja
Fromm auch selbst sagt, auf dem politischen, dem wirtschaftlichen und dem

kulturellen Weg gleichzeitig gesucht werden.
Eine umfassende Lösung oder ein deutliches Programm für den Augenblick

vermag Fromm nicht zu zeigen. Aber es ist überaus erfreulich, wie
hier ein Wissenschafter von psychologischen Erfahrungen aus zur Kritik an

unserer ganzen Gesellschaft kommt und wie er, unabhängig von allen

Schulmeinungen, ganz von vorn versucht, das Bild der gesunden Gesellschaft als

Ziel des sozialistischen Strebens aufzurichten.
Mit meiner Inhaltsangabe, vermischt mit kritischen Bemerkungen, habe

ich den reichen Inhalt dieses Buches keineswegs erschöpft. Man muß es

lesen, wenn man gewillt ist, sich zu eigenem Nachdenken anregen zu lassen.

DR. RICHARD LIENHARD

Demokratie bedeutet: Selbstgesetzgebung

«Wir haben erkannt, daß vom Gedanken der Freiheit aus
betrachtet die Einführung der Gesetzesinitiative im Bunde sich

gebieterisch aufdrängt.» (Staatsrechtslehrer Prof. Dr. H. Nef in
der Festgabe zum 60. Geburtstag von Prof. Giacometti.)

Der Nationalrat befaßte sich in seiner letzten Session mit dem
sozialdemokratischen Volksbegehren für eine Einführung der Gesetzesinitiative
im Bund. Damit kam, wie die «NZZ» bemerkte, «ein grundlegendes Problem
der Gestaltung und der Funktionsfähigkeit der Demokratie zur Sprache».
Einmal mehr ließen jedoch die Gegner des Volksbegehrens die Gelegenheit

vorbeigehen, dem Problem genügend auf den Grund zu gehen. Die im Nationalrat

gegen die Erweiterung der Volksrechte abgegebenen Voten verdienen
kein besseres Prädikat als der bundesrätliche Bericht, der von Nationalrat
Max Weber mit Recht als ein schlechtes Advokatenplädoyer bezeichnet

worden ist. Nicht daß es unter den gegnerischen Stimmen im Nationalrat

114


	Sozialismus aus Kulturkritik

