
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 39 (1960)

Heft: 7

Artikel: Die Zukunft des Unglaubens

Autor: Huber, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


39. JAHRGANG

JULI 1960

HEFT 7 ROTE REVUE

ALBERT HUBER

Die Zukunft des Unglaubens

Es ist kaum zu bestreiten: Was sich in den ersten fünfzig Jahren unseres
ungeheuerlichen Jahrhunderts (und seither) auf dem Gebiete der Politik,
der Wirtschaft und der Wissenschaften abgespielt hat, ist durch den
einfachen Durchschnittsmenschen weder zu überblicken noch geistig zu bewältigen:

Zwei furchtbare Weltkriege, die atomare Drohung eines dritten
Weltbrandes, der Aufstieg der totalitären Herrschaft mit ihren Systemen
wissenschaftlicher Massenausrottung und Massenversklavung, dann wieder der nie
erreichte Wohlstand in Freiheit großer Gruppen der Erdbevölkerung, ferner
die phantastischen Umwälzungen in der wissenschaftlichen Erkenntnis — all
dies hat eine Großzahl von Menschen mit Furcht, zynischer Glaubenslosig-
keit und einem fast hysterischen Verlangen nach «Glaubenshalten» mannigfachster

Art erfüllt.
Dabei ist eines seltsam: Das Christentum — in der westlichen Welt um

1900 weithin belächelt und auf den Aussterbeetat gesetzt — hat angesichts
der Krisen und Katastrophen der ersten Jahrhunderthälfte und insbesondere

angesichts des Versagens der Ersatzreligionen eine erstaunliche Aufwertung
seiner Geltung und Autorität erfahren. Die Kirchen erfreuen sich einer Achtung

wie kaum je seit 150 Jahren, «christliche» Parteien erfahren noch und
noch ihre Bestätigung durch wachsende Wählermassen, Wissenschafter und
Dichter bemühen sich um die Einführung der christlichen Lehre in das

moderne Geschehen. Priester spielen Jazz, Nonnen besuchen Fußballmatchs.

Die große Frage

So steht fest: Das Christentum hat an Autorität gewonnen. Ist seine

Theologie deshalb aber glaubwürdiger geworden? Die Vertreter der großen
Konfessionen erklären offen, nur noch 10 bis 20 Prozent der Kirchensteuerzahler

seien als wirklich praktizierende Christen anzusprechen. Hinter der
Fassade öffentlicher Ehrungen und wiedergewonnener Autorität mache sich
wachsende tatsächliche Glaubenslo'sigkeit breit. Deshalb müsse alles getan
werden, um «den Glauben wiederherzustellen» — Restauration des «christ-

185



liehen Abendlandes» ist deshalb bei kirchlichen und politischen Vertretern
des Christentums Trumpf.

Ist das möglich und überhaupt sinnvoll? Mit dieser Frage befaßt sich ein
Buch, das unlängst im Paul-List-Verlag in München erschienen ist und seither

in Presse und Rundfunk der Deutschen Bundesrepublik lebhaften
Diskussionen gerufen hat: Es handelt sich um «Die Zukunft des Unglaubens. —

Zeitgemäße Betrachtungen eines Nichtchristen» von Gerhard Szczesny. Das
Buch wurde von namhaften evangelischen und katholischen Theologen als

ernsthafte Auseinandersetzung mit einem entscheidenden Problem unserer
Zeit — der «Glaubenslosigkeit» beziehungsweise der weitverbreiteten
Unfähigkeit, noch an die christlichen Dogmen glauben zu können — begrüßt.
Szczesnys Werk ist deshalb lesenswert, weil es nicht nur eine sachliche,
unpolemische Kritik der christlichen Theologie und der christlichen Ethik vom
Standpunkte vieler moderner ungläubiger Menschen enthält, sondern sich
zugleich darum bemüht, aufzuzeigen, wie eine der modernen Physik entsprechende

Metaphysik aussehen könnte, das heißt wie dem unbestreitbaren
Glaubensbedürfnis auch des modernen Menschen Rechnung gelragen werden

könnte, ohne daß dabei der Autor sich als xter Gründer einer neuen Sekte

aufputzt. Denn ebenso kritisch, wie Szczesny gegenüber der christlichen
Theologie argumentiert, ist auch seine Haltung modernen materialistischen
und idealistischen Welterklärungen und Ersatzreligionen gegenüber. So lernt
der gläubige Christ in Szczesnys Buch die Ursachen und die Problematik
des Unglaubens seiner Mitmenschen verstehen, während der «Ungläubige» —

an den vor allem Szczesny sich wendet - eine scharfsinnige Kritik der
zeitgenössischen Ersatzglaubcnssysteme zur Kenntnis nehmen muß. Im folgenden

soll der Versuch unternommen werden, unter möglichst weitgehender
Zitierung Szczesnys die wichtigsten Gedanken von «Die Zukunft des

Unglaubens» wiederzugeben.

«Zurück zum Christentum?»

Wir leben in einer Übergangszeit, stellt Szczesny nach einer eingehenden
Analyse unseres Zeitalters fest, in einer «Zeit zwischen den Zeiten», in
welcher Altes und Neues gegen- und durcheinander gerät: Das alte Weltbild ist
nicht nur offiziell noch in Geltung, sondern auch noch tief im Fühlen und
Denken des Menschen verwurzelt: Dadurch entstehen Mißverständnisse und

Konflikte, wenn die Tatsachen diesem Weltbild widersprechen. Allenthalben
durchdringen und überlagern sich gänzlich wesensfremde Strukturen. Die
noch verbindliche Gesellschaftsordnung widerspricht dem natürlichen

Rechtsgefühl. Die technische und zivilisatorische Entwicklung der Völker ist
mit den gebräuchlichen Mitteln der Politik nicht mehr zu bewältigen. Der
nach voller Autonomie strebende Mensch bleibt weithin feudalen und autori-

186



tären Konventionen unterworfen, und dem monistischen und dynamislischen
Weltbild der neuen Wissenschaft steht eine dualistische und statische
Metaphysik gegenüber. Die gefährlichste Folge dieser Situation ist die Tatsache,
daß bei vielen Menschen mit dem Inhalt des alten religiösen (und
sittlichen!) Weltbildes jedes Weltbild im Sinne einer echten, alle Phänomene
des Daseins umfassenden Schau und Deutung überhaupt verlorengeht. Es

entsteht dann ein Zeitalter sich häufender Ersatzreligionen, wobei es infolge
einer falschen Bewertung aller Lebensbereiehe zu Krisen und Katastrophen
kommt, da unter anderem dem Fanatismus der Ersatzreligionen mehr und
mehr auch die moralischen Werte zum Opfer fallen. Dem weltanschaulichen

folgt dann der sittliche Nihilismus.
In diesem Chaos aber bietet sich als rettender Ausweg der noch in

Geltung (und Macht) stehende alte Glaube an. Was ist einleuchtender als die
These, daß die Rettung vor dem drohenden Verfall aller sittlichen und
kulturellen Kräfte und Werte in der Rückbesinnung auf das überkommene Weltbild

besteht? Die Ersatzreligioncn haben ja inzwischen ihre verhängnisvolle
Unfähigkeit zu einer menschenwürdigen Lösung erwiesen. So beginnt die
Phase der Restauration des Alten. Mit erstarktem Eifer machen sich seine

Verteidiger, die ohnehin immer noch die leitenden Stellen in Staat und
Wirtschaft besetzt halten und die öffentliche Meinung beherrschen, daran, die
reichen Sehätze der überlieferten Heilslehre erneut vor den nach Wahrheit
und Führung begierigen Menschen auszubreiten. Auf allen Gebieten
triumphieren restaurative Tendenzen. Doch kann die Täuschung über die Vergeblichkeit

dieser gewaltsamen Renaissance des Alten nicht lange anhalten:
Gerhard Szczesny glaubt, daß — ungeachtet der noch für einige Jahrzehnte
zu veranschlagenden Vorherrschaft konservativ eingestellter Generationen —

«die Mehrheit der Zeitgenossen die entscheidende Wendung (das heißt die
endgültige Abkehr vom alten Weltbild des Christentums) bereits

vollzogen hat».
Und warum ist diese Wendung «entscheidend»? Weil - wie Szczesny

glaubt — eine wachsende Zahl heutiger Menschen den Weg zurück zum
Christentum auch bei bestem Willen nicht mehr zu linden vermag. Denn diesen
modernen Menschen erscheint das Christentum mit seinem auf einen persön.-
lichen Schöpfergott, auf ein gottmenschliches Erlösungsgeschehen am Kreuz,
auf schriftlich geoffenbarte Wahrheiten, auf eine schwärmerisch-idealistische,
weltblinde Ethik gegründeten Weltbild einfach nicht mehr glaubwürdig. In
einem äußerst interessanten, jeder Polemik baren Kapitel über das Christentum

als «Verewigung einer frühen Theologie» sucht Szczesny zu zeigen,
warum viele Zeitgenossen, die historisch-relativistisch denken, jede Beziehung

zu den Dogmen und zentralen Glaubenswahrheiten der christlichen
Religion verloren haben — nicht zuletzt unter dem Eindruck der Funde vom
Toten Meer. Zudem aber rührt nach Szczesny die moderne westliche «Unlust

187



am christlichen Glauben» auch davon her, daß das Klima einer demokratischen

und individualistischen Lebensordnung einen Willen zur Selbsthilfe
und Selbsterlösung voraussetzt, der mit dem Glauben an die alleinige
Erlösungskraft übernatürlicher und übermenschlicher Mächte schwer zu
vereinbaren ist

Szczesny weist ferner auf die Tatsache, daß die christlichen Kirchen mit
ihrer Verketzerung aller großen abendländischen Geistesbewegungen -
Renaissance, Humanismus, Aufklärung, Technik — selbst den Anschluß an die
Moderne verpaßten, den sie heute durch eifrige Befürwortung und
Übernahme «moderner Auffassungen» nachzuholen trachten. Aber: Eine
Religion, die nur mehr noch ihre Rechtmäßigkeit ihres ethischen Anliegens
verteidigt, ist schon gestorben, da sie ihren Namen zu retten vermeint, indem
sie ihn mit zeitgenössischen Bestrebungen allgemein menschlicher Art
verbündet

Szczesny folgert: «Es vollzieht sich heute ein unaufhaltsamer Abbau aller
auf Unkenntnis der wirklichen Zusammenhänge (in Natur und Gesellschaft)
entstandenen Spekulationen und Mythen, und es ergibt sich die Notwendig-
keit, eine Metaphysik zu entwerfen, die über die angesammelten Erfahrungstatsachen

hinaus, aber von ifinen ausgeht. Wir stehen in einer Periode der
Überlagerung beider Tendenzen: einerseits des Versuchs, die gegebenen
Wissenswahrheiten in das Schema der vorgegebenen Glaubensdoktrin gewaltsam
einzupassen, und anderseits des Bedürfnisses, ein System von Glaubenssätzen

zu formulieren, das auf Wissenswahrheiten beruht. .»

Das Dilemma der Ersatzreligionen

Die Lage des europäischen Menschen ist in dreifacher Weise tragisch:
Ihn beherrschte seit Jahrtausenden ein eingeborener Drang nach Aufklärung
- aber gerade diese europäische Natur wurde durch eine weltblinde und
weltfeindliche, die Verstandeskräfte vergewaltigende Metaphysik überlagert:
Der Europäer rächte sich, indem er den Gültigkeitsanspruch der Vernunft
übersteigerte. Ferner: Während Jahrhunderten hat man dem westlichen
Menschen Unvernunft und Übervernunft als identisch gepredigt — worauf er
glaubte, mit der Entlarvung des Unvernünftigen auch das Übervernünftige
entbehrlich gemacht zu haben. Lnd schließlich: Als dem Europäer im
18. und 19. Jahrhundert die Absurdität der christlichen Dogmatik immer
sinnfälliger hervorzutreten schien, schwand mit ihm mit seiner Entfremdung
vom Christentum der Sinn für Religiosität überhaupt. So gelangte der Europäer

in einen Zustand permanenter Verwirrung, weil es ihm nicht gelang,
das, was er wußte, mit dem. was er glauben sollte, in Einklang zu bringen.
Er wurde und ist bis heute von einer Lähmung seiner Integrationsjähigkeit
befallen, die alle Züge einer schweren Neurose trägt. Wenn es aber zur Ab-

188



wendung von überlieferten Glaubensvorstellungen kommt, rücken an deren
Stelle die allgemeinen Prinzipien der gerade im Blickfeld des Menschen
aufscheinenden Erfahrungsbereiche. Sie sollen dann eine Sinngebung des ganzen

Daseins liefern. Es kommt also überhaupt nur dann zu Ersatzreligionen,
wenn ein Versagen der Religion vorliegt: Es ist die sich erweisende Un-

glaubwürdigkeit eines Glaubens, die den Aberglauben hervorbringt!
So traten in den letzten 150 Jahren bei Millionen Mensehen Ersatzreligionen

anstelle eines unglaubwürdig gewordenen Christentums. Szczesny
unterscheidet dabei «objektivistische» Ersatzreligionen (die von der als
entscheidend erachteten Umwelt des Menschen ausgehen) und «subjektivi-
stische» (welche auf die spezifische Innenwelt des Menschen abstellen).
Beide zusammen ignorieren die von ihrer jeweiligen beschränkten Perspektive

aus gar nicht sinnvoll zu beantwortende Frage nach der Stellung des

Menschen im Kosmos. Jede Ersatzreligion wird aus zwei verschiedenen
Quellen gespeist: Aus einer unzulässigen Ausweitung von Teilerkenntnissen
auf Daseinsbezirke anderer Art und Ordnung und aus der Annahme, daß
eine formulierbare Sinngebung des Daseins gefunden werden kann: eine
geschlossene rationale Daseinsinterpretation. Szczesny setzt sich eingehend
mit den verschiedenen Ersatzreligionen auseinander: Liberalismus, Faschismus,

Nationalsozialismus, Kommunismus. Subjektivismus, Existenzialismus.
Asthetizismus usw.

Zwischenbemerkung: Der Sozialismus

Aufschlußreich ist. daß Szczesny den Sozialismus ausdrücklich aus
seinem Kaleidoskop der Ersatzreligionen ausnimmt. Und zwar mit folgenden
Worten: «Der Sozialismus ist von Haus aus der Versuch, historische, nicht
existentielle Konflikte zu lösen. Er muß der Tendenz zur Verweltanschau-
lichung nicht unterliegen und ,Kommunismus' werden. Und er unterliegt ihr
auch überall dort nicht, wo die religiöse Bindung des Menschen intakt
geblieben ist. Ein Beispiel dafür ist das heutige Burma. Burma ist ein buddhistisches

und zugleich ein sozialistisches Land. Sowohl die sozialistischen
Parteiführer als auch die Masse der Parteigänger sind überzeugte Buddhisten

geblieben. Ihr durchaus revolutionäres sozialistisches Programm ist
nicht zu einer totalitären Weltanschauung aufgebläht worden und der Sinn
für den Vorrang der religiösen Sphäre nicht verlorengegangen. Die lebendige

Kraft des überlieferten Glaubens macht in diesem Lande das Entstehen

von Ersatzreligionen unwahrscheinlich. Wenn auch Burma insofern eine
Ausnahme bildet, als sich dort die klassische Form des Buddhismus seit
Jahrhunderten unverfälscht erhalten hat, so ist doch auch in allen anderen
ostasiatischen Ländern, die in seiner Einflußsphäre liegen, der Buddhismus
eine Garantie gegen die Anfälligkeit für den Sozialismus in seiner totalitären

189



und ersatzreligiösen Form. Der Buddhismus wird also nicht nur den
Einbruch der modernen Wissenschaften überstehen (denen er, wie Szczesny
andernorts eingehend darlegt, philosophisch durchaus gewachsen ist), sondern
wahrscheinlich auch die einzige Hochreligion sein, die auf die Dauer dem

Kommunismus als Wellanschauungsersatz standhält...» Und Szczesny fügt
bei: «Der Kommunismus hat nicht nur in der christlichen Welt seine
theoretische Ausprägung, sondern auch in einem christlichen Lande seine

Verwirklichung erfahren. Wenn dieses Ereignis sich gerade in einem Volke

vollzogen hat, das von ganz besonderer Glaubensfähigkeit und Glaubensbereitschaft

war, so wird man annehmen müssen, daß die weltanschauliche, moralische

und geschichtliche Impotenz des Christentums in seiner ostkirchlichen
Form die Erwartungen der Menschen in besonderer Weise enttäuschte. .»

Von der Physik zur Metaphysik

So sehr Szczesny sich bemüht, die überlieferten Denkformen sowohl der

Theologien wie der Ersatztheologien kritisch zu analysieren, so sehr bemüht

er sich, kritisch anzudeuten, in welcher Richtung ein künftiges, modernen
wissenschaftlichen Erkenntnissen entsprechendes Bild vom «Jenseits» zu
suchen ist. Er betont: «Die große Umkehr, die sich seit 150 Jahren anbahnt
und die wir bewußt vollziehen müssen, besteht in der rechten Zuweisung von
Bekanntem und Unbekanntem, Gegenwärtigem und Zukünftigem, Realem

und Idealem, Sichtbarem und Unsichtbarem, Oberfläche und Tiefe.
Metaphysik ist das, was über die Physik hinausgeht, ohne ihr zu widersprechen,
denn der Versuch, die Physik in den Rahmen einer vorgegebenen Theologie
zu pressen, ist fehlgeschlagen. Das Bedürfnis des Menschen, sich eine

Anschauung von der ganzen Welt und Wirklichkeit zu bilden, ist ein echtes

Bedürfnis. Um es zu befriedigen, müssen wir vom Sicheren zum Wahrscheinlichen

fortschreiten, anstatt wie bisher vom Unwahrscheinlichen her die
Sicherheit des Sicheren zu bestreiten ...»

Dabei steht eines fest: Das menschliche Begriffsvermögen hat eine
definitive Grenze. Szczesny hält es für möglich, daß die in Ostasien entwickelte
meditative und intuitive Methode — sofern sie mit den modernen
«Wissenstatsachen» arbeitet — dem Seinsgeheimnis vielleicht näher zu rücken vermag
als die von uns ausgebildete diskursive und rationale Erkenntnistechnik. So

oder so ist es aber entscheidend, daß die Wissenswahrheiten als echtes Zeugnis

der Wirklichkeit anerkannt werden und in ihnen eine brauchbare und
unerläßliche Grundlage für alle Glaubenswahrheiten erkannt wird. So hat
die moderne Physik als erste Wissenschaft ihr Aktionsfeld ausgemessen und
den Nachweis geliefert, daß der unbekannte Urgrund des Lebens nicht
irgendwo «jenseits» der Materie zu suchen ist, sondern in ihr selbst beschlossen

liegt. Doch der Wesenskern der «Materie» ist uns unzugänglich — deut-

190



lieh wird nur, daß zwischen Sein und Dasein in allen Strukturen der Natur
ein kontinuierlicher Zusammenhang besteht, weil die «Welt» ein universales
Kontinuum ist, ein ineinandergreifender Prozeß, der Realitätsfelder aufbaut
und wieder abbaut. Die Vorstellung, daß sich «hier» ein Reich der physischen

Ereignisse und «dort» ein Reich der metaphysischen Prinzipien
befände, ist unhaltbar. Das Metaphysische ist der Kern, die Wurzel und Quelle
des Physischen und die Physik ein Weg, uns der Metaphysik zu nähern. Eine
Metaphysik nämlich kann man sinnvollerweise nur dann entwickeln, wenn
eine Physik vorliegt. Nach Szczesny ist aber die christliche Metaphysik eine
auf einem völlig überholten physikalischen Weltbild beruhende intellektuali-
sierte Mythologie.

Diese Mythologie stützt sich auf «drei Pfeiler der Gegenvernunft», wie
Szczesny sie nennt: Die Unsterblichkeit der menschlichen Einzelseele, die
Willensfreiheit und die Existenz eines persönlichen Gottes. Szczesny befaßt
sich eingehend mit der Entstehung dieser drei Grundpfeiler der westlichen
Metaphysik, denen völlig entgegengesetzte - im Lichte der modernen
Naturwissenschaften aber glaubwürdigere — Grundauffassungen der östlichen
Religionen gegenüberstehen. Alles Sein ist «unsterblich» — aber nicht in dem
Sinne, daß Gleiches wiederkehrt. Niemand empfindet Grauen angesichts der
Tatsache, daß er eines Tages aus dem Stadium der anonymen Einbezogen-
heit in die Substantialität seiner Eltern ins Stadium der bewußten Vereinzelung

getreten ist. Wenn aber viele Menschen ein solches Grauen angesichts
ihrer unabwendbaren Rückkehr in ein Stadium der Anonymität — das heißt
anonymer, unpersönlicher «Unsterblichkeit» — empfinden, ist das erklärlich,
aber nicht unvermeidlich. So ist die christliche Unsterblichkeitslehre für
Szczesny nicht deshalb unannehmbar, weil sie die Meinung vertritt, daß das

Leben mit dem Tode nicht beendet sein kann, sondern weil sie dieser durchaus

plausiblen und gerechtfertigten Annahme durch ihre Spekulationen über
Art und Verlauf des Lebens nach dem Tode jede Glaubwürdigkeit nimmt.

Die «Willensfreiheit» ist wie der Glaube an eine Einzelunsterblichkeit
eine aus der westlichen Überbewertung des Ichs entstandene Grundhaltung.
Tatsächlich ist das Problem der Willensfreiheit, wie die alten indischen
Philosophen und auch viele westliche Denker betonten, ein Scheinproblem.
Alles, was im Dasein verweilt, verweilt in kausaler Bindung und Notwendigkeit.

Und das, was man «Freiheit» nennt, ist nach einem Wort Spinozas
nichts als die Einsicht in diese Notwendigkeit, das heißt ihre Spiegelung in
unserem Bewußtsein. Die sogenannte Willensfreiheit ist kein ontologisches,
sondern ein psychologisches Phänomen. Freiheit ist kein Zustand, sondern
ein Prozeß des «Sich-Befreiens-von» und des gleichzeitigen «Sich-Bindens-
an». Wo Wille ist, ist Unfreiheit. Wirkliche Freiheit wäre Freiheit vom Willen,

nicht Freiheit des Willens.

191



Mit größter Zurückhaltung beurteilt Szczesny auch den westlichen
Gottesbegriff. Er wirft dem christlichen Gottesbegriff vor, er sei eine naive
Projektion des Menschen, während doch das heutige Weltverständnis in «Gott»

als dem Urgrund der Dinge ein Ordnungsprinzip sehen müsse — dessen

Qualitäten unserer Erkenntnis entzogen sind —, das in einer kontinuierlichen
Beziehung zu seiner Schöpfung steht.

Humanität aus dem Maß des Menschen

Das Verhältnis von Religion und Ethik ist ein ideologisches Verhältnis,
nach dessen Auflösung die Einsicht fällig wird, daß das Moralische ein
immanentes Element der menschlichen Natur ist. Wir befinden uns - so

betont Szczesny — in der Übergangsphase zwischen dem Zusammenbruch einer

religiös begründeten und der Entstehung einer aus der Natur des Menschen

abgeleiteten Ethik, die deshalb so kritisch ist, weil sich der Zusammenbruch
der religiösen Moral heute zunächst als Zusammenbruch jeder Moral
überhaupt äußert und gerade von den Verteidigern der Religion aus begreiflichen
Gründen als solcher interpretiert wird. Heute aber gilt es, glaubwürdige
Leitbilder der Moral zu schaffen. Und diese Leitbilder kann man in einer
durchgehend rationalisierten Welt nur der menschlichen Natur selbst entnehmen.

Alle Moralsysteme, die indessen leugnen, daß es im Menschen selbst eine
sichere Basis für ein humanes Verhalten gibt, und die die Ansicht verbreiten,
er wäre nur durch transzendente Anweisungen zu einem menschlichen

Betragen zu bewegen, leisten dem Immoralismus Vorschub. Genau so wie heute
der Weg zu einer glaubwürdigen Metaphysik nur von der Physik her gangbar

ist, genau so kann auch eine glaubwürdige Ethik nur von der Anthropologie

her aufgebaut werden
Wir sehen: Gerhard Szczesny ist so ehrlich, die «Zukunft des Unglaubens»

nicht durch Fixfertig-Rezepte zu garnieren. Er beschränkt sich darauf,

die Probleme aufzuzeigen und vorab an jene Menschen, für die es kein
«Zurück zum Glauben» mehr gibt, zu appellieren, unerschrocken und redlich
in der völlig gewandelten Welt des 20. Jahrhunderts die moderne
Wissenswahrheit durch eine zwar unbeweisbare, aber glaubwürdigere Glaubenswahrheit

zu ersetzen. Denn darin unterscheidet sich Szczesny von vielen Skeptikern:

Er erkennt das Glaubensbedürfnis des modernen Menschen als ein
echtes Bedürfnis an, dessen Nichtbefriedigung oder Fehlbefriedigung —wie er
immer wieder betont — fatale Folgen haben kann für den einzelnen wie für
die Gesellschaft. Jene allzu selbstsicheren Streiter für eine «Rückkehr zu
christlich-abendländischen Werten» aber mahnt er abschließend: «Solange
die öffentliche Meinung des Westens darauf besteht, daß nur das Fürwahrhalten

der christlichen Glaubenspostulate die Welt retten kann, wird sie die

glaubenslose Zeit gewaltsam verlängern und immer neue Generationen dem

Zynismus, der Oberflächlichkeit und dem Stumpfsinn in die Arme treiben.»

192


	Die Zukunft des Unglaubens

