
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 39 (1960)

Heft: 3

Artikel: John Boynton Priestley : Sozialist und Dramatiker aus Menschlichkeit

Autor: Hug, Hans-Urlich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337189

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HANS-ULRICH HUG

John Boynton PriestSey —

Sozialist und Dramatiker aus Menschlichkeit

Einer der fruchtbarsten englischen Dramatiker — ja eine der
schöpferischsten Persönlichkeiten des zeitgenössischen europäischen Theaters
überhaupt — ist John Boynton Priestley, geboren 1894 als Sohn eines Lehrers in
Bradford (Grafschaft Yorkshire). Dabei begann der heutige Ehrenpräsident
des «Internationalen Theaterinstitutes» seine Laufbahn als Dramatiker erst
1932. Nachdem er aus eigener Kraft aus dem Wollgeschäft, in dem er eine
Lehre absolvierte, an die Universität Cambridge gefunden und später fast
vier Jahre als Freiwilliger im Ersten Weltkrieg gedient hatte, betätigte er sich
nach Kriegsende als literarischer Kritiker und Essayist für verschiedene
Zeitschriften. Sein erster Roman «The Good Companions» (1929) war bereits
ein großer Erfolg, und später folgten «Angel Pavement» und eine Biographie
über den Dichter George Meredith. Nach dem Erfolg seiner ersten Dramen
wandte sich Priestley in der Folge zur Hauptsache der Bühne zu, obwohl er
daneben weiterhin als Romanschriftsteller und Essayist tätig war. Dabei lag
es ihm eigentlich nie besonders, einen zwingenden und dramaturgisch restlos

überzeugenden Aufbau eines Stückes zu schaffen und kunstvoll Handlungsfäden

zu knüpfen und zu entwirren. Auch war ihm das Theater nie ein in
erster Linie künstlerisches, dichterisches Anliegen, trotzdem auch viele seiner
Werke voll von zartblühender, menschlich feinsinniger und liebenswerter
Poesie sind. Warum er dennoch hauptsächlich das Theater zum Forum seiner
Menschen und Gedanken wie seiner Überzeugungen wählte, verrät er selber

am besten durch seine Betrachtungen in «Theatre Outlook» :

«Hinter Flitter und Tand, Schminke, Vorhängen, Lichtern und Textbüchern mit
Eselsohren, Egoismus und Oberflächlichkeit verbirgt sich ein Geheimnis. Vielleicht
deshalb, weil — wie Shakespeare und andere große Männer uns sagen — das Theater

einen Mikrokosmos unseres Lebens bildet.

Gibt es eine ausgesprochene Symbolik in der Kunst des Dramas, die bis in die Tiefe
unseres Wesens vordringt und ihre Wurzeln in das Unbewußte schlägt, das selbst ein
mächtiges Theater ist? Klingt dieser Traum vom Theater irgendwie an den langen
Traum vom menschlichen Leben an? Weist er auf grundlegende Wahrheiten hin, für
die wir selbst niemals die richtigen Worte fanden?

Gibt es nicht in jedem Leben Augenblicke sowohl im Schrecken als in der Begeisterung,

wo wir uns in einem gewaltigen Theater zu befinden glauben, in dem Sonne
und Mond auf- und untergehen? Heben sich nicht Vorhänge vor phantastischen
Bühnen, während wir schlafen, in geheimen, tief versteckten Theatern, und erscheinen

wir nicht als Publikum, Dramatiker, Direktoren, Schauspieler, Kulissenschieber
und andere?

73



In irgendeiner Form werden wir immer Theater spielen. Lassen Sie uns darum dem

Theater, an dem wir alle teilhaben können, den Platz in unserer neuen demokratischen

Gesellschaft einräumen, der ihm gebührt, seine guten Werke ehren und
bewundern und es durch unsere Anteilnahme zu vollem Glanz sich entfalten.

Das gemeinsame Erlebnis, das von jeher ein wesentlicher Teil des Gottesdienstes

war, ist für uns von Zeit zu Zeit eine unbedingte Lebensnotwendigkeit. Wir brauchen
dieses Erlebnis weit mehr als die Generation vor uns, denn sie lebte innerhalb einer

engeren Gemeinschaft und war konventionell viel stärker gebunden als wir. Ganz

gewiß will ich damit nicht sagen, daß der Theaterbesuch als ein Ersatz für die
religiöse, soziale, politische Betätigung anzusehen ist, oder womöglich für ein gutes
Familienleben. Ich stehe auf dem Standpunkt, daß das Theater, wenn man eine wirkliche

Beziehung zu ihm hat, den Menschen viel mehr geben kann als der Film, das

Radio oder die neuesten Sensationen. Denn wenn es wirklich gutes Theater ist, wird
es den Menschen dadurch aus seiner Einsamkeit herausreißen, da es ihn mit vielen
anderen zu einem gemeinsamen Erlebnis führt und auch der Zuschauer durch den

unmittelbaren Kontakt mit der Bühne quasi seine Rolle spielt.»

Und aus diesen, von ihm selbst angeführten Gründen war die Bühne, dieses

erregende, stets lebendige und ungeheuer wandlungsfähige Instrument der

geistigen Aussage und der Menschenschilderung, für Priestley demnach nie

Selbstzweck, nie nur der «L'art pour l'art» willen da, nie nur Mittler der

dichterischen Sprache. Sie war ihm immer zuerst und oft genug fast
ausschließlich Forum der geistigen Auseinandersetzung mit den Problemen
unserer Zeit, unserer Welt und ihrer Menschen.

Über diesen Problemen ist Priestley schon früh zum Sozialisten und
Sozialreformer geworden. Nie war er es aus doktrinären, sondern stets nur aus
menschlichen Überlegungen, getrieben von seinem zutiefst sozialen Gewissen.

von seiner Liebe zu den Menschen und zu ihrer Schwäche nicht weniger als

zu ihrer Stärke. Obwohl er den Experimenten der Sowjetunion einiges Interesse

entgegenbrachte, war er deshalb doch kein eigentlicher Marxist, und tief
verabscheute er das autoritäre sowjetische System. Dies wird uns klar, wenn
wir seine folgenden Feststellungen in «Gedanken und Erfahrungen» lesen:

«Der Staat kann niemals, in politischer und ökonomischer Hinsicht, der vollkommene

Ausdruck der Gemeinschaft sein. Er wird notwendig stets nur Rohguß sein und
hinterherhinken. Kurzum, er wird sich verhalten wie eine riesige, schwerfällige
Maschine. Was aber nicht ausschließt, daß eine demokratische Gemeinschaft diese
Maschine für sich dienstbar machen kann. Der Staat sollte weder als etwas Heiliges
noch als etwas grundsätzlich Feindliches angesehen werden, sondern als die
allgemeine und leitende Organisation unter anderen Organisationen. Er sollte die Sorge
für diese Organisationen übernehmen, wenn sie so groß und wichtig und für das

öffentliche Wohl dringend notwendig werden, daß man sie nicht mehr dem privaten
Eigentum und der Kontrolle von Privatleuten überlassen kann, ebenso wie man
bewaffnete Streitkräfte nicht in private Hände gibt.»

Sozialismus ist Priestley mehr Sache des Herzens als der Ratio und ebenfalls

nie Selbstzweck und Mittel der materiellen Besserstellung, sondern Ethos

74



und Mittel der Erhöhung und Läuterung des Menschen, die er für
besserungswürdig und -möglich hält. Aus diesem Geiste heraus schuf er seine
sozialkritischen und sozialreformerischen Werke von schönster und
überzeugendster Menschlichkeit, fern jeglicher kalten Ratio und schematischen

Logik. In wunderbaren, aus dem Herzen sprechenden und zu Herzen gehenden

Worten äußert sich der Dichter selber über das Wesentliche seines
Bekenntnisses in seiner «Englischen Reise» (nach einer Übertragung ins
Deutsche von Hans Lietzau) :

«Ich konnte über vieles nachdenken, das ich im Laufe meiner Reise gesehen hatte.
Zum Beispiel die natürliche Freundlichkeit und Höflichkeit englischer Menschen.
Ich habe mehr Roheit und Rücksichtslosigkeit an einem Abend in der Loge eines
West-End-Theaters beobachtet als während vieler Tage in den Straßen irgendeiner
schmutzigen kleinen Fabrikstadt, in der man von jedem Einwohner erwarten würde,
daß er hoffnungslos verwildert sein müsse. Und wie oft habe ich einen elenden
Arbeitslosen zu seiner Frau sagen hören: ,Ah, es gibt viele, denen es noch schlechter
geht als uns.' Welch einen verzweifelten Kampf diese Menschen kämpfen, besonders
die tapferen und harten Frauen im Norden des Landes. Manchmal empfinde ich
i'twas wie Opposition gegen die Diktatur des Proletariates, nur weil ich so viele
Proletarier kennengelernt habe, die zu gut sind, um Diktatoren zu sein. Nun, ich
liebe Diktatoren überhaupt nicht. Aber ich würde gerne einmal selbst Diktator sein.
Und zwar nur so lange, wie es braucht, um restlos die Vorstellung auszurotten, daß

für die Menschen, die all die schwere, eintönige physische Arbeit verrichten, jedes
schmutzige kleine Loch gut genug sei. Als ich mir vergegenwärtigte, was das 19.

Jahrhundert uns in unseren Industriebezirken hinterlassen hat, wurde ich zornig,
und ich schämte mich. Welches Recht hatten wir, herumzustolzieren und von unserer
Größe zu schwatzen, wenn wir unser Leben lang zwischen den Überbleibseln dieser
Misthaufen weiterlebten. Lebten wir in irgendeiner gottverlassenen staubigen Steppe,
so würde es nichts ausmachen. Aber wir haben um den Preis ungerecht verteilter
Profite das schönste Land der Welt geschändet. Ein Land, das zum Thema für
Gedichte und liebliche Aquarelle geworden ist. die den Zauber des blühenden Hagedorns

eingefangen haben.»

Aus innerem sittlichem Gebot und menschlichem Verantwortungsbewußtsein
ist somit Priestley Humanist und Sozialist. Und auch ganz aus dem

Menschlichen und der menschlichen Beziehung heraus vertritt er seinen
Sozialismus auf der Bühne, ohne ausfällige und klassenkämpferische
Angriffe, ohne jemals doktrinär zu werden und ein bestimmtes Programm zu
vertreten.

Darüber hinaus aber stößt er in vielen seiner Werke, insbesondere
in seinen ersten Stücken, immer und immer wieder in Bezirke des Transzendentalen

und Metaphysischen vor. Erregend ist für ihn der Begriff der Zeit,
mit dem er sich oft auf ebenfalls erregende und faszinierende Weise
auseinandersetzt. So ist ihm die Vergangenheit ständige Gegenwart und aus ihrer
Gegenüberstellung und Verflechtung, aus der Allgegenwart von vergangenem
Sein und zukünftigem Tun erwachsen dem Menschen neue Verantwortlichkeiten

dem Mitmenschen gegenüber.

75



Wenn wir nun auf einzelne Werke Priestleys näher eintreten, so müssen

wir uns angesichts des Reichtums und der Vielfältigkeit seines dramatischen
Schaffens auf die uns am wichtigsten und wesentlichsten erscheinenden
beschränken. Viele Stücke sind zudem auch gar nicht übersetzt worden.

Schon Priestleys erstes Stück «Dangerous Corner» («Gefährliche Kurve»,
1932) war ein ungewöhnlicher Erfolg, ist jedoch auch eines der dramaturgisch

am besten und geschlossensten gestalteten Werke des Dichters. Hier
treffen wir erstmals auf seine Vorliebe für Experimente mit den

Zeitbegriffen, während sozialkritische Momente fehlen. Die gefährliche Kurve ist
der kurze, nur sekundenlange Wendepunkt einer Unterhaltung, der mit
unerbittlicher Konsequenz die Vergangenheit heraufbeschwört und aufdeckt.
In einer kleinen Gesellschaft von Verwandten und Freunden führen eine
unbedachte Bemerkung über den Selbstmord des Bruders des Gastgebers und
eine unklare Reaktion eines Gastes dazu, daß die schonungslose Wahrheit
über diesen Tod. die Verlogenheit der Anwesenden und ihr schmutziges
Privatleben enthüllt und der angebliche Selbstmord als — allerdings nicht
vorsätzliche —Tötung entlarvt werden. Nachdem darauf der Bruder des Getöteten

entsetzt Selbstmord begeht, kehrt die Handlung zur Situation des ersten
Aktes vor der unheilvollen Gesprächswendung, vor der gefährlichen Kurve,
zurück, die diesmal ohne Zwischenfall umgangen wird. Am Schluß kennen
die Zuschauer, nicht aber die Personen des Stückes, die gefährliche und mit
allseitiger Lüge verdeckte Vergangenheit. Der Schlußeffekt des unheimlich
spannenden, in seiner Hintergründigkeit erschreckenden und atembeklem-
menden Werkes, das gewisse Parallelen zum späteren Schauspiel «Ein
Inspektor kommt» aufweist, ist verblüffend, und die einzelnen Aktschlüsse sind
meisterhaft gewählt. Man hat dem Werk etwa vorgeworfen, daß es zuerst die

unbedingte Wahrheit predige, um uns dann mit der Erkenntnis zu entlassen,
daß es doch besser sei, nicht unbedingt die volle Wahrheit zu wissen. Wir
glauben jedoch, daß Priestley in keiner Weise eine solche Absicht verfolgte.
Vielmehr warnt er uns vor einer Wahrheit, die nicht zugleich letztes
Erkennen der menschlichen Hinter- und Untergründe, letztes Erfassen der

verschlungenen menschlichen Schicksale und Beziehungen und der
gegenseitigen menschlichen Verantwortlichkeiten bedeutet, denen wir uns nicht
entziehen können. Die Vergangenheit ist allgegenwärtig, und in dieser
Gegenwärtigkeit muß sie als Gegenwart überwunden werden.

Ein ähnliches Problem schneidet Priestley in «Time and the Conways»
(«Die Zeit und die Conways», 1937) an, für uns eines seiner schönsten und
fesselndsten Stücke. Hier lernen wir im ersten Akt eine Familie mit ihren
Hoffnungen und Zukunftserwartungen kennen, während wir im zweiten Akt
zwanzig Jahre später erleben, was aus diesen Hoffnungen und Erwartungen
geworden ist und was an bitteren Enttäuschungen geerntet wurde. Der dritte

76



Akt knüpft wiederum am Ende des ersten Aktes an, der Zuschauer kennt
somit diesmal die Zukunft und damit den Hintergrund der Gegenwart, nicht
aber kennen sie die geschilderten Personen. So greift Priestley das Problem
unseres Verhältnisses zur Zeit auf, zum Fließen der Jahre, in deren Verlauf
auch wir die meisten unserer Blütenträume begraben. Indem der Dichter in
behutsamer und teilnahmsvoller Art ein Mitglied der Familie Conway in
plötzlicher Vision erleben läßt, was aus ihm in zwanzig Jahren geworden ist
oder geworden sein könnte, werden auch wir als Zuschauer seines Stückes,
vor allem jene, die nicht schon in satter Selbstzufriedenheit erstarrt und
deshalb teilnahmslos geworden sind, an die verlorenen Jahre erinnert. So blickt
das Stück jedem von uns leise fragend in die Augen, wie es denn um unsere
Jahre bestellt sei und was sich in unserer Zeit erfüllt habe. Und ein Anflug
der poetischen Melancholie und Resignation, die dem Werk naturgemäß
innewohnt, wird auch den Zuschauer erfassen. Aber Priestley ist kein Mensch
der sich behauptenden Bitterkeit, er ist ein Wissender und ein Gläub:ger, er
weiß um die Tröstlichkeit und glaubt an die Unbedingtheit des sich so oder
so erfüllenden Lebens. Daher entläßt er uns zwar ernst und ergriffen, aber
mit dein Trost des Wissenden, der seiner Zeit und ihrer Zukunft nicht
unbeschwert, aber gelassen ins Auge blickt und sich bewußt sein soll, daß sich

unser Leben durch Freude und Leid gleichermaßen erfüllt.
In «/ have been here before» («Hier war ich schon einmal», 1937) greift

Priestley auf mystisches Gedankengut des Ostens zurück, wozu er durch die
Theorien über «Zeit und Wiederkehr» des genialen Mathematikers und
Mystikers P. D. Ouspensky inspiriert wurde. Er schreibt darüber:

«Für einige der Theorien Dr. Görtiers über .Zeil und Wiederkehr' erkenne ich dankbar

meine Schuld an gegenüber dem erstaunlichen Buch von P. D. Ouspensky: ,Ein
neues Modell des Universums' (,A new model of the universe'). Es versteht sich. <iaß

ich die volle Verantwortung für den freien Gebrauch übernehme, den ich von diesen
entlehnten Ideen gemacht habe, und daß anderseits aus der Tatsache, daß ich
Gebrauch von ihnen gemacht habe, nicht folgt, daß ich sie notwendigerweise akzeptiere.»

Diese Theorien, daß nämlich die Zeit aus einer sich stets wiederholenden
Gegenwart bestehe und daher der Mensch immer wieder zu früheren menschlichen

Begegnungen und Situationen zurückkehren und nach seinem Tode
sein Leben erneut erleben müsse, benützt Priestley nur, um das Problem der
menschlichen Verantwortlichkeit in neuer Form darzustellen. Er knüpft
damit an das eigentümliche, fast jedem Menschen einmal begegnende Gefühl
an. schon einmal an einem unbekannten Ort gewesen zu sein, eine neue Situation

bereits einmal erlebt zu haben. In einer Herberge treffen sich Menschen
in einer schicksalshaften Begegnung, die der eine von ihnen, der deutsche
Professor und Emigrant Dr. Görtier, in hellseherischem Zustand schon einmal

in ihrer tragischen Konsequenz erlebt hat. Durch sein Dazwischentreten

77



erhält diese Konsequenz, diese der Vergangenheit innewohnende Zukunft,
eine glücklichere Wendung, womit sich Priestley eindeutig zur Verantwortlichkeit

des Menschen gegenüber seinem Schicksal bekennt.
Das dichterisch wohl wertvollste, reichste und in seiner nur menschlichen

Aussage bedeutendste Werk Priestleys ist «Johnson over Jordan» («Johnson

geht über den Jordan». 1939), und es ist jammerschade, daß es nach seiner

erst 1958 im Stadttheater Bern unter der Regie des hochbegabten jungen
deutschen Regisseurs Klaus Wagner erfolgten deutschsprachigen Uraufführung

von den deutschen Bühnen nicht in weiteren Aufführungen
herausgebracht wurde. Es mag dies am überaus komplizierten Apparat liegen, den

dieses Stück in der Originalfassung benötigt, wobei in der deutschsprachigen
Uraufführung allerdings eine wesentlich vereinfachte Fassung des Regisseurs
Wagner gespielt wurde. Die Inspiration zu «Johnson» erhielt Priestley, als

ihm eines Tages eine Studie über das «Tibetanische Totenbuch» in die Hände

geriet. In diesem wird von einem Zustand berichtet, in den der Mensch nach

seinem Tode eintritt, in ein Zwischenreich, das sogenannte «Bardo», das der
Mensch durchwandern muß. bevor er — gemäß der buddhistischen Lehre der

Lamas — in einer neuen und verwandelten Gestalt ein neues und verwandeltes
Dasein beginnen kann. Es ist begreiflich, daß der Dichter seinem ganzen
Wesen nach von dieser Idee fasziniert sein mußte und er daher sogleich
versuchte, diese Welt mit westlichem Gedankengut zu durchsetzen und in einem

neuen Stück als Forum seiner Ideen vom Menschen und vom menschlichen
Sein zu gestalten. Freilich wird dabei die östliche Vorstellung nur noch zum
Rahmen der dichterischen Anliegen Priestleys, die ja — wie wir bereits
gesehen haben — immer menschliche Anliegen sind. Dabei geht es um den

Bruchteil des Augenblickes, in dem der Mensch das irdische Dasein verlassen

hat, seines Todes noch unbewußt, und in dem er den Prozeß der Läuterung
erfahren muß, bevor er den Jordan — wir können ihn auch Styx nennen —

überschreitet, um ins Totenreich oder ein neues Werden und Sein
einzugehen. Dieses Zwischenreich der Läuterung dient jedoch dem Dichter nicht
dazu, ein Spiel über das Dasein nach dem Tode zu gestalten. Das Zwischenreich

ist vielmehr nur eine neue Möglichkeit, die menschlichen Taten,

Erwartungen, Hoffnungen und vor allem Verantwortungen zu messen und zu

wägen. Losgelöst von den Realitäten und in traumhaften Visionen durchwandert

Johnson an der Schwelle seines irdischen Daseins nochmals sein Leben,
das Leben eines unbedeutenden, mittelmäßigen und völlig gewöhnlichen
Menschen, um allen Ballast von sich zu werfen. Zuerst tritt ihm die Sorge um die

finanzielle Zukunft, aber auch der allgemeine menschliche Irrgang nach Geld

entgegen, die Betriebsamkeit, der Ehrgeiz und die Pflicht und mit ihnen die

Menschen, die er verabscheute. Die zweite Station ruft den Lockungen, den

verborgen gebliebenen Trieben und Versuchungen, den unbefriedigten
sinnlichen Wünschen. Am Ende schließlich — im dritten Akt — erreicht Johnson

78



das Gasthaus am Ende der Welt mit all den Menschen, Erscheinungen und

Erinnerungen, die er liebte und die ihn Hebten. Und diese Tröstlichkeit
geleitet ihn an das Ufer des Jordan, an dem auch der letzte Rest der traumhaften

irdischen Erinnerung von ihm abfallen wird. Dieser Gang ist somit kein
Gericht und keine sittliche Wertung des erloschenen Lebens, in dem sich Gut
und Böse die Waage halten, es ist allein die Läuterung, nach der dem
Menschen der Eintritt in den Raum der Unendlichkeit freigegeben wird aus einer
Welt heraus, die — und das ist des Dichters Ueberzeugung — zwar beschwerlich,

dunkel und vielfach häßlich ist, die uns aber - erinnern wir uns an
«Familie Conway» — mit ihren Leiden und Freuden wie mit unseren schlechten

und guten Taten gleichermaßen unserer Erfüllung entgegenbringt. Dieser
dritte Akt von «Johnson» ist denn auch eine der poetisch dichtesten und

überzeugendsten Stellen im ganzen Schaffen Priestleys.

19»14 entstand vor Kriegsende Priestleys eindeutigstes sozialistisches und
sozialreformerisches Werk «They came to a City» «Lud ein Tor tat sich

auf»), ein Bekenntnis zum sozialen Idealstaat, ohne daß uns allerdings der
Dichter — ganz gemäß seiner undogmatischen Art — die Formen dieses
Idealstaates näher umschreiben würde. Einige Menschen kommen im Morgengrauen

— wie wissen sie selber nicht — vor einem großen verschlossenen
Stadttor zusammen. Angehörige der verschiedensten Schichten und
unterschiedlichen Alters, die vom Autor ganz hervorragend charakterisiert werden.
Nachdem das Tor aufgegangen ist, besuchen sie alle die Stadt, um sich am
Abend vor Einbruch der Dämmerung und vor der Schließung des Tores wieder

außerhalb der Stadt zu treffen und ihre Eindrücke zu besprechen. Die
einfachen, kindlichen und warmherzigen Menschen haben sich in der Stadt,
in die sie vor Torschluß wieder zurückkehren, glücklich gefühlt. Die
verhärteten und egoistischen Menschen aber wenden der Stadt für immer den
Rücken. Sie — so sagt der Dichter — sind nicht wert und reif genug, in einer
idealen menschlichen Gemeinschaft zu leben. Zwei Menschen, ein Arbeiter
und sein Mädchen, die von der Stadt und ihrer Gemeinschaft begeistert
waren, bleiben freiwillig draußen, um den anderen Menschen von dieser Stadt
zu erzählen.

Mit «An Inspector calls» («Ein Inspektor kommt». 1947) schuf Priestles
sein in Deutschland wohl bekanntestes Stück, das aber verdiente, noch viel
öfter aufgeführt zu werden. In ihm, einer modernen Moralität. tritt die
sittliche Forderung der menschlichen und sozialen Verantwortung jedes
Menschen gegenüber seinem Nächsten am nachhaltigsten und in der schärfsten
und gültigsten Formulierung zu Tage. In einer englischen Familie erscheint
eines Tages ein angeblicher Polizeiinspektor, um die einzelnen Familienmitglieder

zu verhören. Dabei wird offenbar, daß alle zusammen Schuld am
Selbstmord eines Mädchens tragen, dem jeder und jede einzeln ein LTnrecht

79



zugefügt hat. Nach dem Weggang des Inspektors wird der Familie allerdings
bewußt, daß es sich vermutlich gar nicht um ein- und dasselbe Mädchen
handeln kann, dem diese Ungerechtigkeiten und Lieblosigkeiten zugefügt
wurden. Auch erweist es sich, daß der Inspektor bei der Polizei nicht bekannt
ist. Während sich die Eltern und der clevere junge Bräutigam der Tochter
über dieser Erkenntnis wieder zu beruhigen beginnen, sehen die Tochter und
der Sohn in ihrer Einkehr, daß die Existenz oder Nichtexistenz der
Selbstmörderin ja gar nicht wesentlich ist, sondern nur der Umstand wichtig ist,
daß all die an den Tag gebrachten Lieblosigkeiten und das zugefügte I nrecht
eben doch begangen wurden. Und in die erregte Auseinandersetzung darüber
wird am Schluß die Ankunft eines Polizeiinspektors gemeldet. In «Ein
Inspektor kommt» spricht Priestley mit Nachdruck die ernste Warnung an uns.
stets der Verantwortlichkeit gegenüber dem Nächsten bewußt zu sein und
immer im Sinne dieser Verantwortung zu handeln. In der Erfüllung dieser

Forderung sieht er den hauptsächlichsten Beitrag zum sittlichen Fortschritt
des Menschen, zu seiner sittlichen Besserung, die er für möglich und
unerläßlich hält. Mit Nachdruck weist er ja die Behauptung zurück, daß es nicht
möglich sei, die Natur des Menschen und seine sittliche Einstellung zu
ändern — er nennt sie «eine der ältesten Ausreden, um nichts zu tun».

Eines der stillsten Werke Priestleys ist «The Linden Tree» («Der Lindenbaum»

19481. das von einem alten Professor handelt, der sich gegen seine

vom Rektor verfügte Pensionierung zur Wehr setzt, obwohl er auch von
seiner Frau und — mit einer Ausnahme — von seinen Kindern bedrängt wird,
sich doch von seinem undankbaren Amt zurückzuziehen. Nicht diese sehr

individuelle menschliche Frage steht jedoch in Wirklichkeit im Zentrum des

Werkes, sondern die Frage der menschlichen Bewährung in einer Zeit der
stärksten Anforderungen. Der alte Professor Linden wird zum Symbol dieser

Bewährung und des Ausharrens in dem unter den Nachwehen des Zweiten

Weltkrieges leidenden England. Eindeutig ist denn hier auch Priestleys
Bekenntnis zum England der Labour-Regierung. Seinen Professor Linden läßt

er in einem Gespräch zu seiner Tochter sagen:

«Erinnerst du dich an das Wunder mit den Brotlaiben und den Fischen? Die Idee
ist dieselbe. \ ermehre und gib jedem einen gerechten Anteil. Es ist niemals vorher
geschehen, weißt du, in keinem größeren Kreis. Oh — es hat immer Farbe, Anmut,
Kultur, Philosophie, Geistesleben gegeben — aber immer so, daß eine Schar armer
Teufel, ganze Massen von Menschen, im Dunkeln vegetieren mußten, übersehen,
vergessen wurden. Ist es wohl materialistisch und schmutzig, sie nicht zu übersehen,
nicht zu vergeben, sie alle ins Licht bringen zu wollen, damit sie ihren Anteil
haben?»

Nach «The Linden Tree» schuf Priestley an Werken, die auch auf den

deutschsprachigen Bühnen bekannt wurden, noch «Ever since Paradise»
(«Seit Adam und Eva» 1950). ein unbeschwertes Lustspiel, ferner «Summer

80



day's dream» («Sommertagstraum» 1950), «The scandalous affair of Mr.
Kettle and Mrs. Moon» («Und das am Montagmorgen» 1955) und das im
Wiener Burgtheater uraufgeführte «Take the Fool away» («Schafft den Narren

fort» 1955). Seltsam ist, daß keines dieser Bühnenstücke die ursprüngliche

Kraft der früheren Werke des Dichters erreicht. In ihnen geht es Priestley

vor allem um die Zukunft des Menschen in einem durch Technik und
Fortschritt immer mehr entmenschlichten Zeitalter, in einer stets kälteren
und bedrückenderen Welt, es geht ihm um die Sorge der Erhaltung der
menschlichen Werte. In «Sommertagstraum» wird uns eine englische
Familie im Jahre 1975 nach einem überstandenen Atomkrieg geschildert, die

zum ursprünglichen Leben zurückgekehrt ist und den erneut auftauchenden
technischen Fortschritt fernzuhalten vermag. In «Und das am Montagmorgen»,

das durch einen allerdings verfälschenden deutschen Film sehr bekannt
geworden ist. entflieht Mr. Kettle der zermürbenden und ausbrennenden
Leere des unerfüllten Alltags. In «Schafft den Narren fort» gibt der Dichter
die beängstigende Vision eines völlig entmenschlichenden Zukunftsstaates,
der an den Schluß der «Tragödie des Menschen» von Imre Madäch erinnert.
In all diesen Werken jedoch vermissen wir mit Bedauern die frühere Intensität

und Überzeugungskraft Priestlevs. der zu diesem Zeitpunkt allerdings
auch bereits sehr viel, möglicherweise zu viel, geschrieben hat. Dies dürfte
mit ein Grund des fühlbar schwächer werdenden Impetus seiner Dramen
sein. Rückblickend können wir sagen, daß Priestley immer dort am eindringlichsten

und überzeugendsten ist. wo er aus der inneren menschlichen
Verpflichtung heraus zum Sprecher der rein menschlichen und sozialen
Verantwortung gegenüber dem Mitmenschen wird.

Chronologische Reihenfolge der dramatischen Werke von J. B. Priestley

(Aus «J. B. Priestley, An Informal Study of his Work» von David Hughes)
1932: «Dangerous Corner» («Die gefährliche Kurve»)

1933: «The Roundabout»

1934: «Laburnum Grove»; «Eden End»

1935: «Duet in Floodlight»; «Cornelius»

1936: «Spring Tide»; «Bees on the Boat Deck»

1937: «Time and the Conways» («Die Zeit und die Conways» oder «Die Familie Con-

way»t: «Mystery of Greenfingers»: «I have been here before» («Hier war ich
schon einmab>); «People at sea»

1938: «When we are married»

1939: «Johnson over Jordan» («Johnson geht über den Jordan»)

1940: «The long Mirror»
1942: «Goodnight. Children»
1944: «Desert Highway» («Wüsten-Heerstraße»); «How are they at Home»; «They

came to a City» («find ein Tor tat sich auf»J

81



1947: «Music at Night»; «An Inspector calls» («Ein Inspektor kommt»)

1948: «The Linden Tree» («Der Lindenbaum»); «The Golden Fleeee»

1949: «Home is tomorrow»
1950: «Ever sine»1 Paradise» («Seit Adam und Eva»): «Summer day's dream» («Som-

tagstraum»)
1953: «Treasure on Pelican»; «Mother's Day»

1955: «The scandalous Affair of Mr. Kettle and Mrs. Moon» («Und das am Montag¬

morgen»); «Take the Fool away» («Schafft den Narren fort»)

CHRONIK DES MONATS

Innenpolitik

Zu Beginn des Monats sind die Würfel bei der Ständeralsersatzwahl, in

Daseistadt gefallen. Der Kandidat des Bürgerblocks. Nationalrat Dr. Eugen
Dietschi. gewann das Rennen mit 16 419 Stimmen und erzielte einen

Vorsprung von 1215 Stimmen auf den Sozialdemokraten Nationalrat Ernst Herzog.

Der Sozialdemokratie ist es somit leider nicht geglückt, der im Ständerat

ohnehin untervertretenen Arbeiterschaft in Basel das Mandat zu erhalten.
Das ist um so bedauerlicher, als im ersten Wahlgang vom 21. Februar
Genosse Herzog zur Überraschung des siegesgewissen Bürgertums nur ()7

Stimmen hinter Dr. Dietschi zurückgeblieben war. Die Jungkonservativen,
die im ersten Wahlgang Stimmenthaltung beschlossen hatten, unterstützten
im zweiten Wahlgang Dietschi und trugen dazu bei, daß der Freisinn in der

Bundesversammlung nun einen Vertreter mehr als die Konservativen stellt
und zur stärksten Fraktion aufgerückt ist. Daß Genosse Herzog im zweiten

Wahlgang Stimmen verlor, hängt zunächst mit dem schikanösen, von den

Grundsätzen der Stimmerleichterung weit entfernten Basier Wahherfahren
zusammen. Dem Stimmbürger wird nur ein Stimmausweis zur Verfügung
gestellt; man überläßt es ihm, diesen Ausweis für einen allfälligen zweiten

Wahlgang aufzubewahren oder sich dann eben einen neuen zu beschaffen.
Einen besonders raffinierten Streich leistete sich der bürgerlich geführte
ACV. der ausgerechnet vor dem zweiten Wahlgang 500 Mietzinserhöhungen

82


	John Boynton Priestley : Sozialist und Dramatiker aus Menschlichkeit

