Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 39 (1960)

Heft: 3

Artikel: John Boynton Priestley : Sozialist und Dramatiker aus Menschlichkeit
Autor: Hug, Hans-Urlich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-337189

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-337189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANS-ULRICH HUG

John Boynton Priestiey —
Sozialist und Dramatiker aus Menschlichkeit

Einer der fruchtbarsten englischen Dramatiker — ja eine der schépfe-
rischsten Personlichkeiten des zeitgenossischen europidischen Theaters uber-
haupt — ist John Boynton Priestley, geboren 1894 als Sohn eines Lehrers in
Bradford (Grafschaft Yorkshire). Dabei begann der heutige Ehrenprisident
des «Internationalen Theaterinstitutes» seine Laufbahn als Dramatiker erst
1932. Nachdem er aus eigener Kraft aus dem Wollgeschiift, in dem er eine
Lehre absolvierte, an die Universitiat Cambridge gefunden und spiter fast
vier Jahre als Freiwilliger im Ersten Weltkrieg gedient hatte, betatigte er sich
nach Kriegsende als literarischer Kritiker und Essayist fiir verschiedene Zeit-
schriften. Sein erster Roman «The Good Companions» (1929) war bereits
ein groler Erfolg, und spiter folgten «Angel Pavement» und eine Biographie
iber den Dichter George Meredith. Nach dem Erfolg seiner ersten Dramen
wandte sich Priestley in der Folge zur Hauptsache der Biithne zu, obwohl er
daneben weiterhin als Romanschriftsteller und Essayist tdtig war. Dabei lag
es ihm eigentlich nie besonders, einen zwingenden und dramaturgisch restlos
iiberzeugenden Aufbau eines Stiickes zu schaffen und kunstvoll Handlungs-
fiden zu kniipfen und zu entwirren. Auch war ihm das Theater nie ein in
erster Linie kiinstlerisches, dichterisches Anliegen, trotzdem auch viele seiner
Werke voll von zartblithender, menschlich feinsinniger und liebenswerter
Poesie sind. Warum er dennoch hauptsichlich das Theater zum Forum seiner
Menschen und Gedanken wie seiner Uberzeugungen wahlte, verrit er selber
am besten durch seine Betrachtungen in «Theatre Outlook»:

«Hinter Flitter und Tand, Schminke, Vorhingen, Lichtern und Texthiichern mit
Eselsohren, Egoismus und Oberflichlichkeit verbirgt sich ein Geheimnis. Vielleicht
deshalb, weil — wie Shakespeare und andere grole Minner uns sagen — das Thea-
ter einen Mikrokosmos unseres Lebens bildet.

Gibt es eine ausgesprochene Symbolik in der Kunst des Dramas, die bis in die Tiefe
unseres Wesens vordringt und ihre Wurzeln in das Unbewullte schligt, das selbst ein
michtiges Theater ist? Klingt dieser Traum vom Theater irgendwie an den langen
Traum vom menschlichen Leben an? Weist er auf grundlegende Wahrheiten hin, fiir
die wir selbst niemals die richtigen Worte fanden?

Gibt es nicht in jedem Leben Augenblicke sowohl im Schrecken als in der Begeiste-
rung, wo wir uns in einem gewaltigen Theater zu hefinden glauben, in dem Sonne
und Mond auf- und untergehen? Heben sich nicht Vorhiange vor phantastischen
Biihnen, wahrend wir schlafen, in geheimen, tief versteckten Theatern, und erschei-
nen wir nicht als Publikum, Dramatiker, Direktoren, Schauspieler, Kulissenschieber
und andere?

73



In irgendeiner Form werden wir immer Theater spielen. Lassen Sie uns darum dem
Theater, an dem wir alle teilhaben konnen, den Platz in unserer neuen demokrati-
schen Gesellschaft einrdumen, der ihm gebiihrt, seine guten Werke ehren und be-
wundern und es durch unsere Anteilnahme zu vollem Glanz sich entfalten.

Das gemeinsame Erlebnis, das von jeher ein wesentlicher Teil des Gottesdienstes
war, ist fur uns von Zeit zu Zeit eine unbedingte Lebensnotwendigkeit. Wir brauchen
dieses Erlebnis weit mehr als die Generation vor uns, denn sie lebte innerhalb einer
engeren Gemeinschaft und war konventionell viel stirker gebunden als wir. Ganz
gewild will ich damit nicht sagen, dall der Theaterbesuch als ein Ersatz fir die reli-
gibse, soziale, politische Betdtigung anzuschen ist, oder womdiglichi fir ein gutes
Familienleben. lch stehe auf dem Standpunkt, daf} das Theater, wenn man eine wirk-
liche Beziehung zu ihm hat, den Menschen viel mehr geben kann als der Film, das
Radio oder die neuesten Sensationen. Denn wenn es wirklich gutes Theater ist, wird
es den Menschen dadurch aus seiner Einsamkeit herausreillen, da es ithn mit vielen
anderen zu einem gemeinsamen Erlebnis fiithrt und auch der Zuschauer durch den
unmittelbaren Kontakt mit der Bithne quasi seine Rolle spielt.y

Und aus diesen, von ihm selbst angefiithrten Griinden war die Biithne, die-
ses erregende, stets lebendige und ungeheuer wandlungsfihige Instrument der
ceistigen Aussage und der Menschenschilderung, fiir Priestley demnach nie
Selbstzweck. nie nur der «L’art pour I'art» willen da. nie nur Mittler der
dichterischen Sprache. Sie war ihm immer zuerst und oft genug fast aus-
schlieBlich Forum der geistigen Auseinandersetzung mil den Problemen un-
serer Zeit, unserer Welt und ihrer Menschen.

Uber diesen Problemen ist Priestley schon frith zum Sozialisten und So-
zialreformer geworden. Nie war er es aus doktrindren, sondern stets nur aus
menschlichen Uberlegungen, getrieben von seinem zutiefst sozialen Gewissen.
von seiner Liebe zu den Menschen und zu ihrer Schwiche nicht weniger als
zu ihrer Stiarke. Obwohl er den Experimenten der Sowjetunion einiges Inter-
esse entgegenbrachte, war er deshalb doch kein eigentlicher Marxist, und tief
verabscheute er das autoritdare sowjetische System. Dies wird uns klar, wenn
wir seine folgenden Feststellungen in «Gedanken und Erfahrungen» lesen:

¢Der Staat kann niemals, in politischer und dkonomischer Hinsicht, der vollkom-
mene Ausdruck der Gemeinschaft sein. Er wird notwendig stets nur Rohgul} sein und
hinterherhinken. Kurzum, er wird sich verhalten wie eine riesige, schwerféallige Ma-
schine. Was aber nicht ausschlie3t, dal} eine demokratische Gemeinschaft diese
Maschine fir sich dienstbar machen kann. Der Staat sollte weder als etwas Heiliges
noch als etwas grundsatzlich Feindliches angesehen werden, sondern als die allge-
meine und leitende Organisation unter anderen Organisationen. Er sollte die Sorge
fiir diese Organisationen iibernchmen, wenn sie so grofli und wichtig und fir das
offentliche Wohl dringend notwendig werden, dall man sie nicht mehr dem privaten
Eigentum und der Kontrolle von Privatleuten iiberlassen kann, ehenso wie man be-
waffnete Streitkrifte nicht in private Hinde gibt.y

Sozialismus ist Priestley mehr Sache des Herzens als der Ratio und eben-
falls nie Selbstzweck und Mittel der materiellen Besserstellung, sondern Ethos

74



und Mittel der Erhéhung und Liduterung des Menschen, die er fiir besse-
rungswiirdig und -moglich hélt. Aus diesem Geiste heraus schuf er seine
sozialkritischen und sozialreformerischen Werke von schonster und tiberzeu-
gendster Menschlichkeit, fern jeglicher kalten Ratio und schematischen
Logik. In wunderbaren, aus dem Herzen sprechenden und zu Herzen gehen-
den Worten duBlert sich der Dichter selber iiber das Wesentliche seines
Bekenntnisses in seiner «Englischen Reise» (nach einer Ubertragung ins
Deutsche von Hans Lietzau) :

«lch konnte iiber vieles nachdenken, das ich im Laufe meiner Reise gesehen hatte.
Zum Beispiel die natiirliche Freundlichkeit und Héflichkeit englischer Menschen.
Ich habe mehr Roheit und Riicksichtslosigkeit an einem Abend in der Loge eines
West-End-Theaters beobachtet als wéahrend vieler Tage in den Stralen irgendeiner
schmutzigen kleinen Fabrikstadt, in der man von jedem Einwohner erwarten wirde,
dal} er hoffnungslos verwildert sein miisse. Und wie oft habe ich einen elenden Ar-
beitslosen zu seiner Frau sagen horen: ,Ah, es gibt viele, denen es noch schlechter
eeht als uns. Welch einen verzweifelten Kampf diese Menschen kdmpfen, besonders
dic tapferen und harten Frauen im Norden des Landes. Manchmal empfinde ich
ectwas wie Opposition gegen die Diktatur des Proletariates, nur weil ich so viele
Proletarier kennengelernt habe, die zu gut sind, um Diktatoren zu sein. Nun, ich
liche Diktatoren iiberhaupt nicht. Aber ich wiirde gerne einmal selbst Diktator sein.
Und zwar nur so lange, wie es braucht, um restlos die Vorstellung auszurotten, dal}
fir die Menschen, die all die schwere, eintonige physische Arbeit verrichten, jedes
schmutzige kleine Loch gut genug sei. Als ich mir vergegenwirtigte, was das 19.
Jahrhundert uns in unseren Industriebezirken hinterlassen hat, wurde ich zornig.
und ich schiamte mich. Welches Recht haiten wir, herumzustolzieren und von unserer
GroBe zu schwatzen, wenn wir unser Leben lang zwischen den Uberbleibseln dieser
Misthaufen weiterlebten. Lebten wir in irgendeiner gottverlassenen staubigen Steppe.
<o wiirde es nichts ausmachen. Aber wir haben um den Preis ungerecht verteilter
Profite das schonste Land der Welt geschidndet. Ein Land, das zum Thema fir Ge-
dichte und liebliche Aquarelle geworden ist, die den Zauber des blihenden Hage-
dorns eingefangen haben.y

Aus innerem sittlichem Gebot und menschlichem Verantwortungsbewuft-
sein ist somit Priestley Humanist und Sozialist. Und auch ganz aus dem
Menschlichen und der menschlichen Beziehung heraus vertritt er seinen
Sozialismus auf der Biihne, ohne ausfillige und klassenkampferische An-
griffe, ohne jemals doktrinir zu werden und ein bestimmtes Programm zu
vertreten.

Dartiber hinaus aber stét er in vielen seiner Werke, insbesondere
in seinen ersten Stiicken, immer und immer wieder in Bezirke des Transzen-
dentalen und Metaphysischen vor. Erregend ist fiir ihn der Begriff der Zeit.
mit dem er sich oft auf ebenfalls erregende und faszinierende Weise ausein-
andersetzt. So ist ihm die Vergangenheit stindige Gegenwart und aus ihrer
Gegentiberstellung und Verflechtung, aus der Allgegenwart von vergangenem
Sein und zukiinftigem Tun erwachsen dem Menschen neue Verantwortlich-
keiten dem Mitmenschen gegeniiber.

75



Wenn wir nun auf einzelne Werke Priestleys niher eintreten, so miissen
wir uns angesichts des Reichtums und der Vielfaltigkeit seines dramatischen
Schaffens auf die uns am wichtigsten und wesentlichsten erscheinenden
beschrianken. Viele Stiicke sind zudem auch gar nicht tbersetzt worden.

Schon Priestleys erstes Stiick «Dangerous Corner» («Gefahrliche Kurve»,
1932) war ein ungewohnlicher Erfolg, ist jedoch auch eines der dramatur-
gisch am besten und geschlossensten gestalteten Werke des Dichters. Hier
treffen wir erstmals auf seine Vorliebe fir Experimente mit den Zeit-
begriffen, wihrend sozialkritische Momente fehlen. Die gefdhrliche Kurve ist
der kurze, nur sekundenlange Wendepunkt einer Unterhaltung, der mit un-
erbittlicher Konsequenz die Vergangenheit herautbeschwort und aufdeckt.
In einer kleinen Gesellschaft von Verwandten und Freunden fiihren eine
unbedachte Bemerkung iiber den Selbstmord des Bruders des Gastgebers und
eine unklare Reaktion eines Gastes dazu, dal} die schonungslose Wahrheit
iber diesen Tod. die Verlogenheit der Anwesenden und ihr schmutziges
Privatleben enthiillt und der angebliche Selbstmord als — allerdings nicht
vorsitzliche — T6tung entlarvt werden. Nachdem darauf der Bruder des Geto-
teten entsetzt Selbstmord begeht. kehrt die Handlung zur Situation des ersten
Aktes vor der unheilvollen Gesprichswendung, vor der gefdhrlichen Kurve,
zurtick, die diesmal ohne Zwischenfall umgangen wird. Am Schluli kennen
die Zuschauer, nicht aber die Personen des Stiickes, die gefihrliche und mit
allseitiger Liige verdeckte Vergangenheit. Der Schlulleffekt des unheimlich
spannenden, in seiner Hintergriindigkeit erschreckenden und atembeklem-
menden Werkes, das gewisse Parallelen zum spéteren Schauspiel «Ein In-
spektor kommt» aufweist, ist verbliiffend, und die einzelnen Aktschliisse sind
meisterhaft gewihlt. Man hat dem Werk etwa vorgeworfen, dal} es zuerst die
unbedingte Wahrheit predige, um uns dann mit der Erkenntnis zu entlassen,
dal} es doch besser sei, nicht unbedingt die volle Wahrheit zu wissen. Wir
glauben jedoch, dall Priestley in keiner Weise eine solche Absicht verfolgte.
Vielmehr warnt er uns vor einer Wahrheit, die nicht zugleich letztes Er-
kennen der menschlichen Hinter- und Untergriinde, letztes Erfassen der
verschlungenen menschlichen Schicksale und Beziehungen und der gegen-
seitigen menschlichen Verantwortlichkeiten bedeutet, denen wir uns nicht
entziehen konnen. Die Vergangenheit ist allgegenwirtig, und in dieser Gegen-
wiartigkeit mul} sie als Gegenwart iiberwunden werden.

Ein dhnliches Problem schneidet Priestley in «Time and the Conways»
{«Die Zeit und die Conways», 1937) an, fiir uns eines seiner schonsten und
fesselndsten Stiicke. Hier lernen wir im ersten Akt eine Familie mit ihren
Hoffnungen und Zukunftserwartungen kennen, wiahrend wir im zweiten Akt
zwanzig Jahre spiter erleben, was aus diesen Hoffnungen und Erwartungen
geworden ist und was an bitteren Enttiuschungen geerntet wurde. Der dritte

76



Akt kniipft wiederum am Ende des ersten Aktes an, der Zuschauer kennt
somit diesmal die Zukunft und damit den Hintergrund der Gegenwart, nicht
aber kennen sie die geschilderten Personen. So greift Priestley das Problem
unseres Verhiltnisses zur Zeit auf, zum FlieBen der Jahre, in deren Verlauf
auch wir die meisten unserer Blitentrdume begraben. Indem der Dichter in
behutsamer und teilnahmsvoller Art ein Mitglied der Familie Conway in
plétzlicher Vision erleben 1aBt, was aus ihm in zwanzig Jahren geworden ist
oder geworden sein konnte, werden auch wir als Zuschauer seines Stiickes,
vor allem jene, die nicht schon in satter Selbstzufriedenheit erstarrt und des-
halb teilnahmslos geworden sind, an die verlorenen Jahre erinnert. So blickt
das Stiick jedem von uns leise {fragend in die Augen, wie es denn um unsere
Jahre bestellt sei und was sich in unserer Zeit erfiillt habe. Und ein Anflug
der poetischen Melancholie und Resignation, die dem Werk naturgemil} inne-
wohnt, wird auch den Zuschauer erfassen. Aber Priestley ist kein Mensch
der sich behauptenden Bitterkeit, er ist ein Wissender und ein Gldub’ger, er
weill um die Trostlichkeit und glaubt an die Unbedingtheit des sich so oder
so erfiillenden Lebeus. Daher entlait er uns zwar ernst und ergriffen, aber
mit dem Trost des Wissenden, der seiner Zeit und ihrer Zukunft nicht unbe-
schwert, aber gelassen ins Auge blickt und sich bewuBit sein soll, da sich
unser Leben durch Freude und Leid gleichermalen erfiillt.

In «I have been here before» («Hier war ich schon einmal», 1937) greiit
Priestley auf mystisches Gedankengut des Ostens zuriick, wozu er durch die
Theorien tber «Zeit und Wiederkehr» des genialen Mathematikers und My-
stikers P. D. Ouspensky inspiriert wurde. Er schreibt dariiber:

«Fir einige der Theorien Dr. Gortlers iiber ,Zeit und Wiederkehr® erkenne ich dank-
bar meine Schuld an gegeniiber dem erstaunlichen Buch von P. D. Quspensky: ,Ein
neues Modell des Universums® (A new model of the universe'). Es versteht sich, dal}
ich die volle Verantwortung fiir den freien Gebrauch iibernehme, den ich von diesen
entlehnten Ideen gemacht habe, und dal} anderseits aus der Tatsache, dall ich Ge-
brauch von ihnen gemacht habe, nicht folgt, dal ich sie notwendigerweise akzep-
tiere.»

Diese Theorien, dall namlich die Zeit aus einer sich stets wiederholenden
Gegenwart bestehe und daher der Mensch immer wieder zu fritheren mensch-
lichen Begegnungen und Situationen zuriickkehren und nach seinem Tode
sein Leben erneut erleben miisse, beniitzt Priestley nur, um das Problem der
menschlichen Verantwortlichkeit in neuer Form darzustellen. Er knupft da-
mit an das eigentiimliche, fast jedem Menschen einmal begegnende Gefiihl
an, schon einmal an einem unbekannten Ort gewesen zu sein, eine neue Situa-
tion bereits einmal erlebt zu haben. In einer Herberge treffen sich Menschen
in einer schicksalshaften Begegnung, die der eine von ihnen, der deutsche
Professor und Emigrant Dr. Gortler, in hellseherischem Zustand schon ein-
mal in ihrer tragischen Konsequenz erlebt hat. Durch sein Dazwischentreten

77



erhilt diese Konsequenz, diese der Vergangenheit innewohnende Zukunft.
eine gliicklichere Wendung, womit sich Priestley eindeutig zur Verantwort-
lichkeit des Menschen gegeniiber seinem Schicksal bekennt.

Das dichterisch wohl wertvollste, reichste und in seiner nur menschlichen
Aussage bedeutendste Werk Priestleys ist «/ohnson over Jordar» (<«Johnson
geht {iber den Jordan», 1939), und es ist jammerschade, dal} es nach seiner
erst 1958 im Stadttheater Bern unter der Regie des hochbegabten jungen
deutschen Regisseurs Klaus Wagner erfolgten deutschsprachigen Urauffiih-
rung von den deutschen Biithnen nicht in weiteren Auffithrungen heraus-
gebracht wurde. Es mag dies am iiberaus komplizierten Apparat liegen, den
dieses Stiick in der Originalfassung benotigt, wobei in der deutschsprachigen
Urauffithrung allerdings eine wesentlich vereinfachte Fassung des Regisseurs
Wagner gespielt wurde. Die Inspiration zu «Johnson» erhielt Priestley, als
ihm eines Tages eine Studie iber das «Tibetanische Totenbuch» in die Hande
geriet. In diesem wird von einem Zustand berichtet, in den der Mensch nach
seinem Tode eintritt, in ein Zwischenreich, das sogenannte «Bardo», das der
Mensch durchwandern muB3, bevor er — gemill der buddhistischen Lehre der
Lamas — in einer neuen und verwandelten Gestalt ein neues und verwandeltes
Dasein beginnen kann. Es ist begreiflich, dal} der Dichter seinem ganzen
Wesen nach von dieser ldee fasziniert sein mufBite und er daher sogleich ver-
suchte, diese Welt mit westlichem Gedankengut zu durchsetzen und in einem
neuen Stiick als Forum seiner Ideen vom Menschen und vom menschlichen
Sein zu gestalten. Freilich wird dabei die Gstliche Vorstellung nur noch zum
Rahmen der dichterischen Anliegen Priestleys, die ja — wie wir bereits ge-
sehen haben — immer menschliche Anliegen sind. Dabei geht es um den
Bruchteil des Augenblickes, in dem der Mensch das irdische Dasein verlassen
hat, seines Todes noch unbewuBt, und in dem er den Prozel der Lauterung
erfahren muf3, bevor er den Jordan — wir konnen ihn auch Styx nennen —
tiberschreitet, um ins Totenreich oder ein neues Werden und Sein einzu-
gehen. Dieses Zwischenreich der LAuterung dient jedoch dem Dichter nicht
dazu, ein Spiel iber das Dasein nach dem Tode zu gestalten. Das Zwischen-
reich ist vielmehr nur eine neue Moglichkeit, die menschlichen Taten, Er-
wartungen, Hoffnungen und vor allem Verantwortungen zu messen und zu
wigen. Losgelost von den Realitdten und in traumhaften Visionen durchwan-
dert Johnson an der Schwelle seines irdischen Daseins nochmals sein Leben.
das Leben eines unbedeutenden, mittelmaBigen und véllig gew6hnlichen Men-
schen, um allen Ballast von sich zu werfen. Zuerst tritt ihm die Sorge um die
finanzielle Zukunft, aber auch der allgemeine menschliche Irrgang nach Geld
entgegen, die Betriebsamkeit, der Ehrgeiz und die Pflicht und mit ihnen die
Menschen, die er verabscheute. Die zweite Station ruft den Lockungen, den
verborgen gebliebenen Trieben und Versuchungen, den unbefriedigten sinn-
lichen Wiinschen. Am Ende schlieBlich — im dritten Akt — erreicht Johnson

73



das Gasthaus am Ende der Welt mit all den Menschen, Erscheinungen und
Erinnerungen, die er liebte und die ihn liebten. Und diese Trostlichkeit ge-
leitet ihn an das Ufer des Jordan, an dem auch der letzte Rest der traumhaf-
ten irdischen Erinnerung von ihm abfallen wird. Dieser Gang ist somit kein
Gericht und keine sittliche Wertung des erloschenen Lebens, in dem sich Gut
und Bose die Waage halten, es ist allein die Lauterung, nach der dem Men-
schen der Eintritt in den Raum der Unendlichkeit freigegeben wird aus einer
Welt heraus, die — und das ist des Dichters Ueberzeugung — zwar beschwer-
lich, dunkel und vielfach haBlich ist, die uns aber — erinnern wir uns an
«Familie Conway» — mit ihren Leiden und Freuden wie mit unseren schlech-
ten und guten Taten gleichermafien unserer Erfiillung entgegenbringt. Dieser
dritte Akt von «Johnson» ist denn auch eine der poetisch dichtesten und
iiberzeugendsten Stellen im ganzen Schaffen Priestleys.

1944 entstand vor Kriegsende Priestleys eindeutigstes sozialistisches und
sozialreformerisches Werk «They came to a City» («Und ein Tor tat sich
auf» ), ein Bekenntnis zum sozialen Idealstaat, ohne daB} uns allerdings der
Dichter — ganz gemil} seiner undogmatischen Art — die Formen dieses Ideal-
staates naher umschreiben wiirde. Einige Menschen kommen im Morgen-
grauen — wie wissen sie selber nicht — vor einem grollen verschlossenen
Stadttor zusammen., Angehorige der verschiedensten Schichten und unter-
schiedlichen Alters, die vom Autor ganz hervorragend charakterisiert werden.
Nachdem das Tor aufgegangen ist, besuchen sie alle die Stadt, um sich am
Abend vor Einbruch der Dimmerung und vor der SchlieBung des Tores wie-
der auBlerhalb der Stadt zu treffen und ihre Eindriicke zu besprechen. Die
einfachen, kindlichen und warmherzigen Menschen haben sich in der Stadt.
in die sie vor Torschlul wieder zuriickkehren, glicklich gefihlt. Die ver-
harteten und egoistischen Menschen aber wenden der Stadt fiir immer den
Riicken. Sie — so sagt der Dichter — sind nicht wert und reif genug. in einer
idealen menschlichen Gemeinschaft zu leben. Zwei Menschen. ein Arbeiter
und sein Midchen, die von der Stadt und ihrer Gemeinschaft begeistert wa-
ren, bleiben freiwillig draulien, um den anderen Menschen von dieser Stadt
zu erzihlen.

Mit «An Inspector calls» (<Ein Inspektor kommt», 1947) schul Priestley
sein in Deutschland wohl bekanntestes Stiick, das aber verdiente, noch viel
ofter aufgefithrt zu werden. In ihm, einer modernen Moralitit, tritt die sitt-
liche Forderung der menschlichen und sozialen Verantwortung jedes Men-
schen gegeniiber seinem Nichsten am nachhaltigsten und in der schirfsten
und giiltigsten Formulierung zu Tage. In einer englischen Familie erscheint
eines Tages ein angeblicher Polizeiinspektor, um die einzelnen Familienmit-
glieder zu verhdren. Dabei wird offenbar, dall alle zusammen Schuld am
Selbstmord eines Middchens tragen, dem jeder und jede einzeln ein Unrecht

Y



zugefiigt hat. Nach dem Weggang des Inspektors wird der I'amilie allerdings
bewuBt, daBl es sich vermutlich gar nicht um ein- und dasselbe Madchen
handeln kann, dem diese Ungerechtigkeiten und Lieblosigkeiten zugefiigt
wurden. Auch erweist es sich, dal} der Inspektor bei der Polizei nicht bekannt
ist. Wihrend sich die Eltern und der clevere junge Briutigam der Tochter
ither dieser Erkenntnis wieder zu beruhigen beginnen, sehen die Tochter und
der Sohn in ihrer Einkehr, dal3 die Existenz oder Nichtexistenz der Selbst-
morderin ja gar nicht wesentlich ist, sondern nur der Umstand wichtig ist,
da} all die an den Tag gebrachten Lieblosigkeiten und das zugefiigte Unrecht
eben doch begangen wurden. Und in die erregte Auseinandersetzung dariiber
wird am Schlull die Ankunft eines Polizeiinspektors gemeldet. In «Ein In-
spektor kommt» spricht Priestley mit Nachdruck die ernste Warnung an uns,
stets der Verantwortlichkeit gegeniiber dem Nichsten bewulit zu sein und
immer im Sinne dieser Verantwortung zu handeln. In der Erfiillung dieser
Forderung sieht er den hauptsichlichsten Beitrag zum sittlichen Fortschritt
des Menschen, zu seiner sittlichen Besserung, die er [ir moglich und uner-
liblich halt. Mit Nachdruck weist er ja die Behauptung zuriick, dal} es nicht
moglich sei, die Natur des Menschen und seine sittliche Einstellung zu én-
dern — er nennt sie «eine der dltesten Ausreden, um nichts zu tun».

Eines der stillsten Werke Priestleys ist «The Linden Tree» («Der Linden-
baum» 1948). das von einem alten Professor handelt, der sich gegen seine
vom Rektor verfiigte Pensionierung zur Wehr setzt, obwohl er auch von sei-
ner Frau und — mit einer Ausnahme — von seinen Kindern bedringt wird.
sich doch von seinem undankbaren Amt zuriickzuziehen. Nicht diese sehr
individuelle menschliche Frage steht jedoch in Wirklichkeit im Zentrum des
Werkes, sondern die Frage der menschlichen Bewéhrung in einer Zeit der
stirksten Anforderungen. Der alte Professor Linden wird zum Symbol dieser
Bewihrung und des Ausharrens in dem unter den Nachwehen des Zweiten
Weltkrieges leidenden England. Eindeutig ist denn hier auch Priestleys Be-
kenntnis zum England der Labour-Regierung. Seinen Professor Linden lal3t
er in einem Gesprich zu seiner Tochter sagen:

«Erinnerst du dich an das Wunder mit den Brotlaiben und den Fischen? Die Idee
ist dieselbe. Vermehre und gib jedem einen gerechten Anteil. Es ist niemals vorher
geschehen, weilit du, in keinem grofleren Kreis. Oh — es hat immer Farbe, Anmut,
Kultur, Philosophie, Geistesleben gegeben — aber immer so. dall eine Schar armer
Teufel, ganze Massen von Menschen, im Dunkeln vegetieren mullten. iibersehen, ver-
gessen wurden, Ist es wohl materialistisch und schmutzig, sie nicht zu tberschen,
nicht zu vergessen, =ie alle ins Licht bringen zu wollen, damit sie ihren Anteil
haben?y

Nach «The Linden Tree» schuf Priestley an Werken, die auch auf den
deutschsprachigen Biihnen bekannt wurden, noch «Ever since Paradise»
(«Seit Adam und Eva» 1950). ein unbeschwertes Lustspiel, ferner «Summer

80



day’s dream» (<«Sommertagstraum» 1950), «The scandalous affair of Mr.
Kettle and Mrs. Moon» («Und das am Montagmorgen» 1955) und das im
Wiener Burgtheater uraufgefiihrte «Take the Fool away» («Schafft den Nar-
ren fort» 1955). Seltsam ist, daf} keines dieser Biihnenstiicke die urspriing-
liche Kraft der fritheren Werke des Dichters erreicht. In ihnen geht es Priest-
ley vor allem um die Zukunft des Menschen in einem durch Technik und
Fortschritt immer mehr entmenschlichten Zeitalter, in einer stets kalteren
und bedriickenderen Welt, es geht ihm um die Sorge der Erhaltung der
menschlichen Werte. In «Sommertagstraum» wird uns eine englische [a-
milie im Jahre 1975 nach einem iberstandenen Atomkrieg geschildert, die
zum urspriinglichen Leben zuriickgekehrt ist und den erneut auftauchenden
technischen Fortschritt fernzuhalten vermag. In «Und das am Montagmor-
gen», das durch einen allerdings verfilschenden deutschen Film sehr bekannt
geworden ist, entflieht Mr. Kettle der zermiirbenden und aushrennenden
Leere des unerfillten Alltags. In «Schafft den Narren fort» gibt der Dichter
die bedngstigende Vision eines vollig entmenschlichenden Zukunftsstaates,
der an den Schlull der «Tragodie des Menschen» von Imre Madach erinnert.
In all diesen Werken jedoch vermissen wir mit Bedauern die frithere Intensi-
tit und Uberzeugungskraft Priestleys, der zu diesem Zeitpunkt allerdings
auch bereits sehr viel, moglicherweise zu viel, geschrieben hat. Dies diirfte
mit ein Grund des fithlbar schwicher werdenden Impetus seiner Dramen
sein. Riickblickend kénnen wir sagen, dal} Priestley immer dort am eindring-
lichsten und {iberzeugendsten ist, wo er aus der inneren menschlichen Ver-
pilichtung heraus zum Sprecher der rein menschlichen und sozialen Verant-
wortung gegentiber dem Mitmenschen wird.

Chronologische Reihenfolge der dramatischen Werke ven J. B. Priestley

(Aus «J. B. Priestley, An Informal Study of his Works von David Hughes)
1932: «Dangerous Corners («Die gefiahrliche Kurves)

1933: «The Roundabouts

1934: <«Laburnum Grovey; «Eden Lnd»

1935: «Duet in Floodlights; «Corneliusy

1936: «Spring Tide»:; «Bees on the Boat Deck»

1937: «Time and the Conwaysy («Die Zeit und die Conwaysy oder «Die Familie Con-
way»): «Mystery of Greenfingersy; <! have been here befores («Hier war ich
schon einmaly) ; «People at seay

1938: «When we are marrieds

1939: «Johnson over Jordany («Johnson geht {iber den Jordany)
1940: «The long Mirrory

1942: «Goodnight, Childrens

1944: «Desert Highways («Wisten-Heerstralles); «How are they at Homes; «They
came to a Cityy {«Und ein Tor tat sich aufy)

81



1947: «Music at Nighty; «An Inspector callsy (¢Ein Inspektor kommty)
1948: «The Linden Trees («Der Lindenbaums); «The Golden Fleeces
1949: «Home is tomorrows

1950: «Ever since Paradises («Seit Adam und Evay): «Summer day’s dreams» («Som-
tagstraumy)

1953: «Treasure on Pelicany; «Mother’s Day»
1955: «The scandalous Affair of Mr. Kettle and Mrs. Moony («Und das am Montaz-
morgeny) ; ¢«Take the Fool awayy («Schafft den Narren forts)

CHRONIK DES MONATS

Innenpolitik

Zu Beginn des Monats sind die Wiirfel bei der Standeratsersatzivahl in
Laselstadt gefallen. Der Kandidat des Burgerblocks, Nationalrat Dr. Fugen
Dietschi, gewann das Rennen mit 16 419 Stimmen und erzielte einen Vor-
sprung von 1215 Stimmen auf den Sozialdemokraten Nationalrat Ernst Her-
zog. Der Sozialdemokratie ist es somit leider nicht gegliickt. der im Stinde-
rat ohnehin untervertretenen Arbeiterschaft in Basel das Mandat zu erhalten.
Das ist um so hedauerlicher, als im ersten Wahlgang vom 21. Februar
Genosse Herzog zur Uberraschung des siegesgewissen Biirgertums nur 67
Stimmen hinter Dr. Dietschi zuriickgeblieben war. Die Jungkonservativen.
die im ersten Wahlgang Stimmenthaltung beschlossen hatten, unterstiitzten
im zweiten Wahlgang Dietschi und trugen dazu bei. dali der Freisinn in der
Bundesversammlung nun einen Vertreter mehr als die Konservativen stellt
und zur stirksten Fraktion aufgeriickt ist. Dall Genosse Herzog im zweiten
Wahlgang Stimmen verlor, hingt zunichst mit dem schikandsen. von den
Grundsatzen der Stimmerleichterung weit entfernten Basler Wahlverfahren
zusammen. Dem Stimmbiirger wird nur ein Stimmausweis zur Verfiigung
gestellt: man {iberlalit es ithm, diesen Ausweis fiir einen allfalligen zweiten
Wahlgang aufzubewahren oder sich dann eben einen neuen zu beschaffen.
Einen besonders raffinierten Streich leistete sich der biirgerlich gefiihrie
ACYV, der ausgerechnet vor dem zweiten Wahlgang 500 Mietzinserhéhungen

82



	John Boynton Priestley : Sozialist und Dramatiker aus Menschlichkeit

