
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 38 (1959)

Heft: 11

Artikel: Das Menschenbild des demokratischen Sozialismus

Autor: Hürlimann, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337134

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OTTO HÜRLIMANN

Das Menschenbild des demokratischen Sozialismus

Der Ausdruck «demokratischer Sozialismus» ist daraus verständlich, daß

er aus einer Abwehrsituation stammt; aber eigentlich ist er ein Pleonasmus,
ein Zuviel an Worten. Denn wenn man von einem demokratischen Sozialismus

spricht, so gibt man damit indirekt die Existenz eines nichtdemokratischen

Sozialismus zu. Nun gibt es natürlich die geschichtliche Erscheinung
eines «Sozialismus», der undemokratisch, der mit Diktatur, Militarismus,
Imperialismus gekoppelt ist. Dieser undemokratische «Sozialismus» tritt überdies

nicht nur auf mit dem Anspruch, der einzig wahre Sozialismus zu sein,

er stellt auch mit der ihm möglichen Machtentfaltung für viele Zeitgenossen,
die offen oder heimlich nach der Zahl der Divisionen schielen, eine viel
imposantere Erscheinung dar als der demokratische Sozialismus, der sich in
Wahl- und Abstimmungskämpfen mit seinen Gegnern herumschlägt und auch

immer wieder seine Niederlagen einsteckt und dem oftmals nicht einmal
soviel Macht zur Verfügung steht, daß er seine eigenen Leute zur Disziplin
anhalten könnte.

Wenn wir nun aber vom demokratischen Sozialismus sprechen, so wollen
wir mit diesem Ausdruck gerade nicht die Existenz verschiedener, über die

Notwendigkeit einer demokratischen Struktur von Partei, Gesellschaft und
Staat verschieden denkender Sozialismen zugeben. Wir wollen mit diesem

Ausdruck gerade feststellen, daß wir den undemokratischen «Sozialismus»
eben nicht als Sozialismus anerkennen, sondern ihn als eine Entstellung des

Sozialismus in sein Gegenteil betrachten, als Antisozialismus. Sozialismus
steht und fällt für uns mit seinem Bekenntnis zur Demokratie, mit der
demokratischen Struktur der von ihm gewollten, geschaffenen und gestützten
Ordnung, und wo der Boden der Demokratie verlassen wird, da fängt für
uns nicht ein etwas anders gefärbter Sozialismus an, sondern der Verrat am
Sozialismus, die Errichtung einer strikte antisozialistischen Gegenordnung.
Der Ausdruck «demokratischer Sozialismus» ist darum nur geschaffen worden

zum Zwecke der deutlichen Distanzierung von der kommunistischen
Diktatur. Diese Distanzierung ergab sich einerseits aus dem Entsetzen darüber,
was mit sozialistischen Formeln, mit sozialistischen Dogmen alles angerichtet
werden kann, wenn der eigentliche Inhalt, der eigentliche Geist, die ursprüngliche

Intention des Sozialismus verloren geht. Und dann gab es für diese

Distanzierung eine äußerliche Notwendigkeit: es wurde für den Sozialismus
in der westlichen Welt zur immer unerträglicheren Belastung und gereichte
ihm zu unermeßlichem Schaden, von seinen Gegnern alles das in die Schuhe

geschoben zu bekommen, was stalinistischer Despotismus und Imperialismus

326



anrichteten. Es war freilich zugleich in gewisser Beziehung eine Distanzierung

von der eigenen Vergangenheit, insofern sie selber mit Bekenntnissen

zur Diktatur usw. behaftet war. Als eine Entradikalisierung und Verwässerung

wurde dieser Reinigungsprozeß von der hämischen politischen Konkurrenz

bürgerlicher oder kommunistischer Observanz bezeichnet und oft auch

in den eigenen Reihen empfunden. Doch kann man Positionen, von denen

man zum strikten Gegenteil dessen gelangt, was man eigentlich gewollt hat,
nicht eben wohl als radikal bezeichnen. Und die Entfernung von Elementen,
welche den Sozialismus verunreinigen und seine echte Verwirklichung
verunmöglichen, kann man nicht als Verwässerung bezeichnen. Sie stellt
vielmehr eine Läuterung, eine Besinnung und Konzentration auf das Eigentliche
und Echte dar.

Das aber, woran sich der demokratische Sozialismus — wir akzeptieren
nun den Ausdruck als praktische Waffe und Hilfsmittel — vom östlichen
«Sozialismus», vom Kommunismus, scheidet, und zwar nicht bloß ein Stück
weit und für eine Weile, sondern grundsätzlich und absolut scheidet, das ist
die Stellung des Menschen, die Wertung, die Behandlung des Menschen, ist
seine Einstufung in das soziale, wirtschaftliche und staatliche Gefüge, seine

ideologische und praktische Einreihung in die Stufenleiter der Werte. Wir
sehen den Menschen im kommunistischen System einer Entmenschlichung,
einer Entwürdigung, Entmündigung, einer Vergewaltigung seiner Persönlichkeit

unterworfen, die keineswegs gelinder, sondern eher noch umfassender
und systematischer ist als jene, welche dem sozialistischen Protest gegen das

kapitalistische System gerufen hat. Wir sehen eine Mißachtung der menschlichen

Persönlichkeit, eine Unterdrückung der menschlichen Freiheit, eine

Knebelung des Individuums durch das System, die wir nicht deswegen nun
plötzlich positiv zu bewerten bereit sind, weil sich das alles unter der
Deklamation sozialistischer Formeln abspielt. Der Mensch ist falsch gesehen, das

Menschenbild des Kommunismus ist falsch, und von da aus müssen

notwendigerweise die Praxis und die Resultate falsch sein.
Dieses Urteil wird keineswegs erschüttert oder gemildert durch den Hinweis

auf die bahnbrechenden technischen Leistungen des russischen
kommunistischen Staates. Es sei denn, man betrachte zum Beispiel auch die ägyptischen

Pyramiden oder die Chinesische Mauer, denen zu ihrer Zeit von
niemandem ebenbürtige technische Leistungen entgegengestellt werden konnten,
als die Manifestationen einer sozialistischen Gesellschaft. Und das Urteil
würde auch nicht gemildert, wenn der kommunistische Staat tatsächlich eines

Tages halten würde, was er verspricht: eine Versorgung des Menschen mit
materiellen Gütern im Überfluß. Denn so wahr der Mangel an den notwendigen

materiellen Gütern eine Beeinträchtigung der menschlichen Würde ist
und der Behebung durch eine auf den Menschen ausgerichtete wirtschaftliche
Ordnung bedarf, so sicher erfüllt sich die wahre Menschenwürde noch nicht

327



in gedeckten Tischen, in Aircondition und Fernsehapparaten. Vollends
Mensch wird der Mensch noch nicht an diesen Errungenschaften der
Zivilisation. Die Menschwerdung des Menschen, die Herstellung der Menschenwürde,

ist eine Angelegenheit der Kultur. Dabei sei gleich hier schon
eingeflochten, daß die Lösung dieser Aufgabe noch keinesfalls erreicht ist, wenn
die Arbeitszeit immer kürzer wird und dem Menschen immer mehr Zeit für
«kulturelle Betätigung» zur Verfügung steht. Der Schwerpunkt der menschlichen

Existenz liegt in der Arbeit. «Freizeitkultur» als Entschädigung für
eine nicht von echter, humaner Kultur durchdrungene Welt der Arbeit, für
eine inhumane Ordnung der Wirtschaft und des Produktionsprozesses, als

Kompensation dafür, daß die Arbeit des Menschen sich abspielt in einem
Bereich, der nicht nach dem Maß des Menschen zugeschnitten und nicht auf
die Gerechtigkeit aufgebaut ist, ist nichts anderes als «das Opium des Volkes»
in neuer Gestalt. Kulturelle Bemühung, die an der Stellung des Menschen im
Arbeitsprozeß vorbeigeht, hat das Zentrum menschlicher Gestaltung verfehlt.
Die Kultur muß hinein, sie muß ganz besonders und auf jeden Fall hinein
in die Welt der Arbeit und muß die dortige Stellung und Rolle des Menschen
bestimmen, ein Prozeß, dessen Kategorien sich von den rechtlichen bis zu
den biologischen erstrecken.

Damit aber ist es längst Zeit geworden, uns mit dem Menschenbild zu
beschäftigen, um dessentwillen der demokratische Sozialismus solche Postulate

erhebt und solche Abgrenzungen vornimmt.
Über nichts läßt sich weniger in zwei Worten erschöpfend reden als über

den Menschen. Wir müssen uns hier mit einigen Stichworten begnügen. Man
müßte den Konstanten in der schillernden Vielschichtigkeit des Menschenbildes

ebenso nachgehen, wie den vielfältigen Bezogenheiten des Menschen

zu den historischen Begebenheiten und Ereignissen. Die Frage nach dem
Menschen ist nicht nur die zentrale Frage aller Geschichte und aller
Geschichtsbetrachtung, sie ist auch immer wieder neu zu stellen. Sie ist die
zentrale Frage alles politischen Planens und Gestaltens, was sich, wenn nicht
anders und vorher, so doch spätestens dann herausstellt, wenn eine politische
Propaganda ohne Resonanz bleibt, weil sie auf ein Menschenbild abstellt, das
den verschrobenen Vorstellungen weltfremder parteipolitischer Dogmatiker
entstammt oder der Vorstellungswelt längst vergangener Zeiten, in deren
Vorstellungen kein Lebendiger sich wiedererkennen kann.

Das politische Pathos unserer Großväter wirkt heute absonderlich und
vielfach direkt komisch. Und das darum, weil das Menschenbild sich gründlich

gewandelt hat, weil der Mensch als Einzelner und die Menschheit als
Ganzes ein halbes Jahrhundert Anschauungsunterricht in bezug auf das

eigene Wesen hinter sich haben, der es zur absoluten Unmöglichkeit macht,
sich selber so zu sehen und so anzureden, wie das eine frühere Generation
getan und als richtig empfunden hat.

328



Das Menschenbild des 19. Jahrhunderts war geprägt worden vom
abendländischen Professor, der vielleicht auch noch mit diesem oder jenem Zweifel
geplagt sein mochte, sicher aber an einem nicht zweifelte, daran nämlich, daß

er, der abendländische Professor, den nie zuvor erlebten Kulminationspunkt
aller Entwicklung darstellte, für den es im Grunde nur eine Peinlichkeit gab:
daß die Welträtsel, genau besehen, allzu banal waren, als daß sie seines

erhabenen Geistes wirklich würdig gewesen wären
Das weitere ergab sich für den von Selbstbewunderung und unerschütterten

Glauben an sich selber erfüllten Menschen von selbst: da es'etwas
Ebenbürtiges niemals gegeben haben konnte, mußte die Geschichte ein Aufstieg
des Menschen aus primitiver Dumpfheit und Beschränktheit zu seiner
nunmehrigen geistigen Höhe sein, eine fortlaufende Selbstverwirklichung des

seiner unbegrenzten Möglichkeiten immer besser gewahr werdenden
Menschen, ein unaufhaltsamer, zu allem Optimismus berechtigender Fortschritt.

Mit diesem ungebrochen optimistischen, fortschrittsgläubigen Menschenbild

hat das 20. Jahrhundert aufgeräumt. Die Erlebnisse des Menschen mit
seinesgleichen waren zu furchtbar. Der Mensch hat hinabgeschaut in die
Abgründe des eigenen Wesens, er hat erkannt, daß Entfaltung des menschlichen

Wesens nicht notwendigerweise Vergeistigung, sondern daß sie auch

Vertierung bedeuten kann, daß Geschichte nicht notwendigerweise
Fortschritt, daß sie ebensogut Rückschritt sein, und daß die Primitivität nicht
notwendigerweise am Anfang zu stehen braucht, daß sie auch der Ausklang,
das Ergebnis, die Endstation einer Epoche sein kann. Sie hat erkannt, daß
die Geschichte durchaus nichts Eindeutiges, sondern etwas eminent
Zweideutiges und Zwiespältiges ist, so wie der Mensch selber in seiner eigentümlichen

Doppelrolle als Subjekt und Objekt der Geschichte zugleich ein
zweideutiges und zwiespältiges Wesen ist, daß das menschliche Wesen eine Spannweite

hat, die — sagen wir — von einem Albert Schweitzer bis zu einem
Julius Streicher reicht.

Keiner von diesen beiden kann einfach von der Menschheit abgeschüttelt
werden, der eine nicht als Belastung und der andere nicht als Verpflichtung.
Man darf nicht in antiquierten Kategorien und Fragestellungen an den
heutigen Menschen herantreten, wenn man irgendeine Resonanz finden will. Die
altbeliebte Streitfrage, ob der Mensch gut oder böse sei, kommt an die
Situation und Selbsterfahrung des heutigen Menschen nicht mehr heran.
Soll man einer Generation, welche zwei Weltkriege erlebt hat, die
Konzentrations- und Vernichtungslager, den Terror, die ganze Bestialität, derer der
Mensch fähig ist, plausibel machen, der Mensch sei gut? Optimistische
Geschichts- und Kulturprognosen haben heute nur noch Kuriositätswert. Wir
müssen uns darüber klar sein, daß wir es mit einer Menschheit zu tun haben,
deren Selbstvertrauen radikal erschüttert ist, deren moralische Kraft in einem
eklatanten Gegensatz steht zu ihren technischen Fähigkeiten, deren prägnan-

329



tester Wesenszug die Lebensangst ist, hervorgerufen gerade von dem Gefühl
des moralischen Versagens vor den technischen Kräften, der Unfähigkeit der

geistigen Bewältigung und Meisterung der Kräfte, die der Zauberlehrling mit
raffinierten Formeln, aber täppischen Händen, heraufbeschworen hat. Eher
würde man beim heutigen Menschen noch ankommen mit der Diagnose, der
Mensch sei böse. Pessimismus, Skeptizismus, Zynismus sind ja gerade die
Modeerscheinungen unserer Zeit, die aus dem Verlust jedes Glaubens an
den Menschen erwachsen. Sie zu teilen aber wäre Kapitulation, Kapitulation
gerade vor einem Julius Streicher und seinesgleichen — und dazu ist der
Mensch nun wieder zu gut. Der Mensch ist zu gut für beides, dafür, ein
Julius Streicher zu werden, und dafür, ein Opfer Streichers zu werden.

Der Mensch ist nicht das eine oder das andere, sondern er hat sich zu
entscheiden. Er hat immer von neuem die sittliche Entscheidung zu fällen.
Und ebenso hat jede geschichtliche Bewegung, hat auch jede politische Partei

sich immer neu zu entscheiden auf Grund ständig neuer Prüfung der

Gegenwart und ihrer Sachverhalte. Es gibt keine Entscheidung ein für
allemal. Es gibt keine am Anfang stehende Entscheidung und daraus abgeleitete
Selbstbezeichnung, welche für alle Zeiten und in jedem Fall eine Bewegung
auf die richtige Seite in der geschichtlichen Auseinandersetzung stellen würden.

Die Bezeichnung «sozialistisch» garantiert keineswegs, daß eine sich
diese Bezeichnung zulegende Bewegung fortschrittlich, befreiend ist, daß sie

nicht im Gegenteil rückständig, unsozial, reaktionär sogar in extremem Ausmaß

werden kann. Und auch die Selbstbezeichnung «demokratischer
Sozialismus» enthält keinerlei Garantie, daß man jederzeit an der Spitze stehen,
die geistig und politisch führende Bewegung darstellen werde. Alle politischen

Parteien, alle geistigen Strömungen leben eines Tages erstarrt nur noch

von ihrer revolutionären Vergangenheit, daraus, daß sie sich vorgaukeln,
immer noch das zu sein, was sie einmal gewesen sind. Eine Zeitlang ist man
effektiv die geistig führende Macht, nachher fängt man an, darüber zu
räsonieren und zu beweisen, daß man es ist...

Entscheidung ist das Vorrecht und die Pflicht der Persönlichkeit. So

sehen wir den Menschen, als Persönlichkeit, als den zur Persönlichkeit
Berufenen, und daher stammt unser demokratischer Sozialismus, weil wir mit
diesem Wort die Ordnung bezeichnen, welche der menschlichen Persönlichkeit

Rechnung trägt und ihr gerecht wird, die menschliche Persönlichkeit
nicht unterdrückt und zerstört. Die freie, verantwortungsbewußte menschliche

Persönlichkeit, sie ist es, auf die wir zielen und auf die wir abstellen.

Wir wollen diejenige soziale Ordnung, welche aus dieser freien,
verantwortungsbewußten Persönlichkeit einerseits erwächst und anderseits ihr zur
Entfaltung verhilft.

Die Überzeugung von der menschlichen Persönlichkeit als dem höchsten
und unantastbaren Wert läßt uns Front machen gegen alle Erniedrigung des

330



Menschen, gegen seine Einschmelzung in ein Kollektiv, gegen seine
Herabwürdigung zum bloßen Mittel, zum bloßen Funktionär eines Systems. Die
Systeme, die Programme, die Ordnungen haben sich darüber auszuweisen,
daß sie der menschlichen Persönlichkeit dienen; sie haben nicht das Recht,
sich zur Herrschaft über den Menschen unter Verleugnung seiner
Persönlichkeitswerte und -rechte aufzuschwingen. Das ist das ewige, ist das
Grundanliegen des demokratischen Sozialismus, das ihn naturnotwendigerweise in
Opposition zu allen anderen Ordnungen und Konzeptionen stellt.

In der Berufung des Menschen zur freien Persönlichkeit liegt das Recht,

ja die Pflicht seines Widerstandes gegen die Einschmelzung in eine Masse.

Darin liegt sein Recht, seinen eigenen Weg zu gehen, sein Anspruch auf
geistige Unabhängigkeit, aber auch seine Befähigung zur Führerschaft. Sind
das die Vorrechte, welche der Mensch gegenüber den Ansprüchen der Gesellschaft

geltend zu machen hat, so sind es aber gleichzeitig auch die
Fähigkeiten, mit welchen er die Gesellschaft befruchtet und sie vor der Erstarrung
und Verblödung bewahrt. Es sind die eigenständigen, eigenwilligen
Persönlichkeiten, welche der menschlichen Gesellschaft die ihr nötigen Impulse
geben und die Wege weisen, nicht die farblosen, langweiligen, konformen
Mitläufer und Nachbeter, welche aufdringlich ihre einzige «Tugend», die
Linientreue, zur Schau stellen.

Am Menschen, an seinen Respekt heischenden Persönlichkeitswerten sich
immer wieder zu orientieren und auch zu korrigieren, ist Verpflichtung und
Berufung des demokratischen Sozialismus. Er hat dem Menschen zu dienen.
Hierin scheidet er sich strikte vom diktatorischen Kommunismus, der sich
das Recht anmaßt, den Menschen dem System zu unterwerfen, ihn zu
bevormunden, ihn durch Zensur und Propaganda zu formen, bis sein Denken von
der Partei beherrscht ist, bis er, wie der scheußliche Ausdruck lautet, zum
«Sowjetmenschen» gemacht, herangezüchtet ist, eben nicht zum befreiten
Menschen, zur befreiten Persönlichkeit, mit selbständigem, unabhängigem
Denken und eigenem Charakter, sondern zu einem in die offizielle Schablone
gepreßten, staatlich genormten, gleichgeschalteten Trabanten. Die sichtbar
werdende Differenz zwischen der vollen Entfaltung wahrer Menschlichkeit
und der politischen Konzeption und dem tatsächlichen gesellschaftlichen
Zustand wird hier nicht behoben durch bessere Angleichung an die Ansprüche
und Rechte des Menschen, sondern indem der Mensch zurechtgebogen wird,
bis er in das Schema paßt. Hierin wird der zutiefst inhumane Charakter des

«undemokratischen Sozialismus» sichtbar, der dem demokratischen strikte
und unversöhnlich entgegengesetzt ist: der eine sieht den Menschen als den
höchsten Wert, dem er zu dienen hat; der andere sieht im Menschen das

Material für die Errichtung einer bestimmten Ordnung. Der eine sieht die
soziale und geistige Befreiung des Menschen als seine Aufgabe an, der andere

331



die Verwirklichung einer Doktrin, um deretwillen der Mensch in Unfreiheit,
politischer und geistiger Unfreiheit, gehalten wird.

Die Abschirmung der menschlichen Persönlichkeit gegen die
unrechtmäßigen Ansprüche des Staates, der Partei, eines Kollektivs, die
Unabhängigkeitserklärung der Persönlichkeit, die unterschiedlose und unbedingte Zu-

erkennung der Persönlichkeitsrechte an jeden Menschen begründet die echte,
die volle Demokratie, die Gemeinschaft freier und verantwortlicher
Persönlichkeiten. Der Persönlichkeit beraubte Menschen sind Masse, Material für
Demagogen und Diktatoren. Der demokratische Sozialismus ist die
Vollendung der Demokratie, weil er die Wertung und Achtung des Menschen als

Persönlichkeit in allen Lebensbereichen postuliert. Es genügt nicht, wenn ihm
allenfalls ein Stück Privatleben überlassen wird, wo er sich als Persönlichkeit
fühlen und entfalten kann, wenn ihm die gleiche Möglichkeit anderswo
vorenthalten wird, wenn er im Arbeitsprozeß nur ein Rädchen, nur ein seelenloser

Teil einer Maschinerie ist, nicht als Mensch, sondern nur als bezahlte
Arbeitskraft gehalten. Der Kapitalismus, der schon durch seinen Namen

zeigt, daß hier das Kapital im Mittelpunkt steht und beherrschender Faktor
ist, kann darum niemals die volle Demokratie ermöglichen. Im Totalitarismus

vollends ist jede private Sphäre illegal, weil hier alle Lebensbereiche
und Lebensäußerungen von der offiziellen Doktrin beherrscht sein müssen.
Eine private Sphäre ist hier nur möglich, weil dem totalitären Staat die
Möglichkeit zur totalen Selbstverwirklichung abgeht und immer irgendeine
Ecke bleibt, wo er auch mit seinem Terror nicht hinkommt oder wo ihm
momentan das Interesse oder die Zeit fehlt, auch noch dort einzudringen,
oder dann weil sich bei der Geltendmachung seiner totalen Herrschaftsansprüche

gewisse Müdigkeitserscheinungen bemerkbar machen. So kann
auch in einer Welt, wo der «sozialistische Realismus» als allgemein gültiges
Gesetz eigentlich jede echte Kunst ersticken müßte, echte Kunst dennoch diese
oder jene Insel innerhalb der staatlich angeordneten und reglementierten
Geschmacklosigkeit bilden — auf Zusehen hin geduldet, jederzeit der Gefahr
des parteiamtlichen Rüffels oder des staatlichen Eingriffes ausgesetzt, weil
alle Kunst hier grundsätzlich nicht Befreiung und Ausdruck des Menschlichen,

sondern Funktion und Verherrlichung des Systems zu sein hat.

Die Inschutznahme des Individuums gegen die anmaßenden Übergriffe
irgendwelcher Organisationen oder Systeme bedeutet nicht die Atomisierung
der Gesellschaft, nicht die Abkapselung des einzelnen. Sie bedeutet, daß wir
der falschen Zusammengehörigkeit, der erzwungenen Einschmelzung in das

Kollektiv die echte Zusammengehörigkeit entgegensetzen: die Solidarität der

Freien, die Ordnung der frei anerkannten und darum erst zwingenden
Verantwortung für Mensch und Gesellschaft, die Ordnung des Rechtes. Aus der

Wertung des Menschen als Persönlichkeit in allen Lebensbereichen ergibt

332



sich die Forderung nach Gerechtigkeit auf allen Ebenen, auch auf der
wirtschaftlichen.

Diesen seiner solidarischen Verpflichtung bewußten und gerechtwerdenden

Menschen haben wir nicht ohne weiteres vor uns. Neben allem andern,
was ihn nicht soweit kommen läßt, neben Befangenheit in konventionellen
Auffassungen usw. besteht ohne Zweifel eine menschliche Veranlagung, die

zu Zeiten sogar epidemisch, eine eigentliche Zeitkrankheit, werden kann, sich
in der Anonymität einer Masse, eines Kollektivs zu bergen, um nicht hervortreten

zu müssen und des Zwangs zur eigenen, persönlichen Entscheidung
und Verantwortung enthoben zu sein. Dieser Neigung gegenüber müssen wir
auf der eigentlichen Berufung des Menschen beharren und müssen ihn auf
das Unzulässige dieser Flucht, dieses Ausweichens vor sich selber, aufmerksam

machen. Wir sind nicht weicher, sondern härter mit dem Menschen,
nicht anspruchsloser, sondern anspruchsvoller. Wir verlangen von ihm, daß

er dieses Versteckspielen aufgebe und daß er hervortrete mit seinen freien,
eigenen, persönlichen Entscheidungen, daß er sich bekenne zu dem, wozu
sich zu bekennen seine menschlich-sittliche Pflicht ist.

Damit sind wir wieder auf den Entscheidungscharakter der menschlichen
Existenz gestoßen. Der Mensch ist nicht dieses oder jenes, sondern muß sich
fort und fort entscheiden. Daher kommt es, daß das Dasein der Menschheit
nicht ein stagnierendes Einerlei ist, sondern eine Geschichte, eine Kette von
Entscheidungen nach dieser oder jener Seite. In seinen Entscheidungen hört
der Mensch auf, bloßes Material oder bloßes Objekt der Geschichte zu sein,
und wird er selber Gestalter, der entscheidend in die Geschichte eingreift
und ihr den Weg weist. Die Geschichte ist so vielschichtig und ist so

heterogen und widersprüchlich zusammengesetzt wie das menschliche Wesen

selber, und dennoch schälen sich immer wieder die großen Entscheidungen
heraus, die einer Zeit das Gepräge geben, die der Geschichte für eine Epoche
ihren Impuls, ihren beherrschenden Zug geben, es sei zum Guten oder Bösen,

zum Aufstieg oder Niedergang. Nicht mit irgendeiner Naturnotwendigkeit
oder Zwangsläufigkeit fallen diese geschichtlichen Entscheidungen; sie müssen

erkämpft werden.
Die schöpferische, die geschichtsgestaltende Fähigkeit des Menschen ist

von eminenter Bedeutung. Sie setzen wir der Resignation, dem Fatalismus,
dem Pessimismus, jeder Untergangsstimmung entgegen. Natürlich gibt es

in der Geschichte Verfall, Untergang erschöpfter Völker und erschöpfter
Kulturen, gibt es den unaufhaltsamen Zusammenbruch überlebter Formen,
überlebter Systeme und Mächte, einen Zusammenbruch, in den immer wieder
die Völker nicht nur mit ihrer politischen Rolle und kulturschaffenden Kraft,
sondern direkt mit ihrer physischen Existenz mitgerissen worden sind. Eine
besondere Bedrohtheit dieser Art ist heute ohne Zweifel beim europäischen
Menschen festzustellen. Für ihn könnte es soweit sein. Die Propheten des

333



europäischen Niederganges und Zerfalls sind noch nicht widerlegt; die
Drohung der geistigen Versteppung und der Kolonialisierung ist noch keineswegs

von dem alten Kontinent genommen. Die machtpolitischen und
wirtschaftlichen wie die moralischen und geistigen Grundlagen, auf denen Europa
zu einem Begriff geworden ist und auf welchem seine weltgeschichtliche
Rolle basierte, sind zerschlagen, und damit sind die Existenzgrundlagen dieses

Europas, so wie es war, selber zerschlagen.
Unser Bild vom Menschen ist aber nicht fatalistisch geprägt. Wir sehen

den Menschen nicht als das wehr- und willenlose Spielzeug geschichtlicher
Mächte. Wir sehen ihn nicht ausgeliefert im Mahlstrom der Geschichte
treiben. Er ist dies nur, insofern er sich nicht zu lösen vermag von der Ordnung,
von der Welt, die zum Untergang verurteilt ist. Mitgerissen wird er nur, wenn
er sich klammert an das, was stürzen muß, an seine bisherige Rolle und seine

bisherigen Privilegien.
Der Mensch aber hat die Möglichkeit einer neuen Konzeption, die ihn

durch die Krisen und Katastrophen der Geschichte hindurchträgt. Er hat die

Fähigkeit der Regeneration, mitten im Vollzug der Katastrophe schon zu

beginnen mit dem Aufbau einer neuen Welt, schöpferisch über den Trümmern

der alten eine neue Weltordnung zu errichten. Er hat die Gabe der

schöpferischen Konzeption und der schöpferischen Gestaltung. Er hat die

Fähigkeit zur Vision der neuen Welt, welche aus dem Zusammenbruch der
alten sich erheben will, und er hat die Fähigkeit, sich dafür einzusetzen und
mitzubauen. Aus dem Zusammenbruch der «Ismen», des Nationalismus, des

Militarismus, des Imperialismus, des Kolonialismus, des Kapitalismus ebenso

wie aus dem — moralisch längst erfolgten — Zusammenbruch des Kommunismus

drängt sich ihm die Schau auf von einer neuen, zur Einheit gewordenen,
auf einer ganz neuen Grundlage errichteten Welt, einer Welt, die nicht mehr
auf einen «Ismus», sondern auf Menschlichkeit aufgebaut ist, auf Solidarität
und Gerechtigkeit. Das ist die Zukunft des Menschen — oder dann gibt es für
ihn keine Zukunft mehr.

Zweierlei braucht es für die Bewältigung der geschichtlichen Aufgabe
des Menschen: einen unbestechlichen Blick und ein Herz, die gesunden
rationalen und die gesunden irrationalen Kräfte. Einen unbestechlichen Blick, um
die Situation der Welt, und innerhalb derselben seine eigene Situation, klar
zu sehen und sich nicht von hohlen Schlagworten, überholten Traditionen,
wunschmäßig zurechtgemachten Vorstellungen die klare Sicht verdunkeln zu
lassen. Es braucht einen unbestechlichen Blick, ohne Sentimentalitäten die

gewaltigen geschichtlichen Verschiebungen gerade des 20. Jahrhunderts zu
erkennen. Gerade auch der westliche Arbeiter mit seinen Organisationen hat
diese unbestechliche Einschätzung seiner eigenen geschichtlichen Position
und der ungeheuren Verschiebung, die hierin eingetreten ist, nötig. Er muß
sich darüber im klaren sein, daß er für den asiatischen Kuli, für welchen der

334



Hunger ein alltäglicher Begleiter und der Hungertod kein ungewohnter
Besucher ist, daß er für den afrikanischen Sträfling, der als billige Arbeitskraft
dem weißen Großgrundbesitzer ausgeliefert wird, bei weitem nicht etwa der

Kampf- und Klassengenosse ist, sondern der Teilhaber an den provozierenden
Privilegien des weißen Mannes, der Nutznießer des Kolonialismus, der Pro-
fiteur an einem System, das der farbige Mensch bis auf den Grund seiner
Seele hassen gelernt hat.

Der weiße Arbeiter hatte es in der Vergangenheit zu tun mit dem
kapitalistischen System seines Landes, das ihn zum Enterbten stempelte und mit
dem er um sein Menschenrecht und seine Menschenwürde zu ringen hatte.
Das war seine Situation, das war seine politisch-geschichtliche Konfrontation.

Heute liegt das geschichtliche Schwergewicht auf der Konfrontation der
alten Welt mit der neuen, aus den Fesseln des Kolonialismus sich erhebenden
Welt der farbigen, wirtschaftlich unterentwickelten Völker. Und in dieser

Konfrontation, die alles andere weit in den Schatten stellt, durch eine ungeheure

geschichtliche Verschiebung sieht sich der weiße Arbeiter plötzlich
eindeutig auf die Seite der Besitzenden, auf die Seite der Privilegierten
gestellt.

Darüber darf man sich gar keiner Täuschung hingeben. Diese unbestechliche

Rechenschaft über die eigene Situation ist lebenswichtig, ist
schicksalentscheidend für die westliche Arbeiterschaft. Sie muß deren politische
Konzeption und Zielsetzung bestimmen, in dem Sinne, daß der eigene, lokal
bestimmte soziale Kampf und auch soziale Fortschritt heute nur noch einen
Sinn hat im Rahmen eines Weltsozialismus, einer sozialistischen Weltordnung,

welche das Verhältnis der Völker und Kontinente zueinander auf die
Grundsätze der Gleichberechtigung, der Solidarität, des Ausgleichs stellt.
Ohne die Bewältigung dieser Aufgabe, ohne daß die Errichtung dieser
völkersozialistischen Weltordnung an die erste Stelle gesetzt wird, wären alle

unsere «privaten», rein regional bestimmten sozialen Erfolge und Fortschritte
vergeblich. Sie wären Erfolge auf einem Nebenschauplatz, während gleichzeitig

die Entscheidungsschlacht auf dem Hauptschauplatz verlorenginge.

Wir müssen den Menschen sehen in seiner ewigen, unverlierbaren Natur,
seiner unverwirkbaren Berufung zur Freiheit, seinem unbedingten Anspruch
auf Gerechtigkeit. Wir müssen ihn aber zugleich sehen in seiner konkreten
Gestalt, in seiner Bezogenheit zu den Zeitumständen, müssen ihn konfrontieren

mit seiner zeitgemäßen, von der Geschichte ihm zugewiesenen
Aufgabe. Wir müssen ihn heute sehen, und wir müssen ihn sich selber sehen

lehren in seiner globalen Bezogenheit, hineingestellt in den großen heutigen
Prozeß der Einswerdung der Welt, des Zusammenrückens der Kontinente,
konfrontiert mit der Aufgabe, eine umfassende Weltordnung der
Völkersolidarität zu errichten.

335



Das ist heute seine erste Bezogenheit. Ihr muß er in erster Linie gerecht
werden. Bei allem Anspruch auf eine private Sphäre kann der Mensch
seinem politischen, geschichtlichen Schicksal nicht entgehen und seine
politische, geschichtliche Verantwortung nicht ablehnen.

Diese geschichtliche Aufgabe ist schon ein Gebot der Vernunft. Um ihr
gerecht zu werden, dafür genügt freilich die Vernunft allein nicht. Eine durch und
durch rational, rein verstandesmäßig organisierte Welt wäre grauenhaft, wäre
Herrschaft der potenzierten Unmenschlichkeit, weil sie das menschliche
Wesen verbiegen, unterdrücken, das Menschliche im Menschen abtöten
würde, wie nur je ein unmenschliches Regime dies getan hat. So wie ein nur
noch verstandesmäßigen Regungen und Überlegungen zugänglicher Mensch
eben kein Mensch mehr wäre, sondern eine fürchterliche Menschenmaschine,
so kann die menschliche Gesellschaft nicht auskommen ohne die Kräfte des

menschlichen Gemütes, ohne die Kräfte, die aus tieferen Quellen stammen
als der vernunftgemäßen Überlegung; die Kräfte der Menschenliebe, der
selbstlosen Hingabe, des Opfers. Die Menschen mit den großen Erkenntnissen
sind vielleicht die Wegweiser; die Menschen aber, die sich aufopfern, sind
die Bahnbrecher. Wenn ein Forscher im Kampfe liegt mit einem vielleicht
noch unentdeckten oder ungebändigten Krankheitserreger, so wird er diesen

Kampf ausfechten unter Aufbietung allen Scharfsinnes, mit den ausgefeiltesten

wissenschaftlichen Methoden, die ihm zur Verfügung stehen. Daß er
sich aber überhaupt in diesen Kampf stürzt, daß er sich darin vielleicht
aufreibt, diese Besessenheit von einer Aufgabe, die stammt nicht aus seiner
Vernunft, sondern aus anderen Bereichen, aus einem Verantwortungsbewußtsein,

das sich rein rationaler Ergründung entzieht.

Ohne menschliche Opferbereitschaft ist die geschichtliche Aufgabe
unserer Zeit nicht zu lösen. Ohne die Kraft der Selbstentäußerung reicht es

vielleicht dazu, sich in einer Partei oder durch eine Partei eine Position zu

ergattern, zu mehr aber nicht. Die Befreiung des Menschenbildes aus der
Banalität der rein rationalen Durchschaubarkeit und Lenkbarkeit ist auch
eine wichtige politische Aufgabe. Sie ist nötig, damit die Politik menschlich
werde und menschlich bleibe.

336


	Das Menschenbild des demokratischen Sozialismus

