
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 38 (1959)

Heft: 3

Artikel: Karl Marx vor hundert Jahren

Autor: Kägi, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337106

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAUL KÄGI

Karl Marx vor hundert Jahren

Im Januar 1859 vollendete Karl Marx seine Schrift «Zur Kritik der politischen

Ökonomie» und schrieb dazu ein Vorwort, das neben aufschlußreichen
Angaben über seine geistige Entwicklung die berühmten Sätze enthielt, welche
die konzentrierteste Zusammenfassung der sogenannten materialistischen
Geschichtsauffassung bilden.

Diese Sätze sind geschichtlich und politisch bedeutsam, denn sie bilden
nicht nur einen Ausgangspunkt aller Diskussionen über sozialistische
Programme, sondern auch die unerschütterte Grundlage des Kommunismus und
damit der heutigen kommunistischen Weltmacht. Lenin anerkannte diese
schärfste Formulierung der Lehre von Karl Marx rückhaltlos, verband sie nur
mit einigen späteren weltanschaulichen Äußerungen von Marx und Engels.
Stalin folgte hierin Lenin, denn den Schluß seiner Abhandlung «Über
dialektischen und historischen Materialismus» aus dem Jahre 1938 bildet die
Wiedergabe eben dieser Sätze, die er als «die geniale Formulierung des Wesens
des historischen Materialismus» bezeichnet.

Eine gegenteilige Meinung, von mancherlei Gegnern des Marxismus
abgesehen, finden wir bei Franz Borkenau, einem bedeutenden Kritiker des

Kommunismus und Verfasser des Werkes «Der europäische Kommunismus»
(deutsch bei A. Francke, Bern, 1952). Im Verlag der Fischer-Bücherei gab
Borkenau 1956 in der Reihe «Bücher des Wissens» unter dem Titel «Karl
Marx» eine interessante Auswahl aus den Schriften von Karl Marx heraus,
mit einer Einleitung über «Praxis und Utopie». Darin hält er sich über die

«Leichtfertigkeit und Gehaltlosigkeit dieser flüchtig hingeschriebenen
Prinzipien» auf und würdigt sie auch nicht der Aufnahme in seine Auswahl.

Aus dieser Gegenüberstellung ergibt sich schon, daß es sich um
eigenartige Sätze handeln muß, die der eine als genial formulierte Quintessenz der

marxistischen Hauptlehre, der andere als gehaltloses, flüchtiges Geschreibsel
bezeichnen kann.

Jedenfalls sind es schwer zu verstehende Sätze, und es ist wohl leichter,
sie auswendig zu lernen und hundertmal aufzusagen als sie zu begreifen. Das

ändert aber nichts an ihrer geschichtlichen Wirksamkeit und somit an ihrer
geschichtlichen Bedeutung. Und es wäre sehr aufschlußreich und selbst für
unsere heutige Stellungnahme gegenüber den sich auf Marx berufenden Gruppen

und Staaten sehr nützlich, wenn wir diese Sätze nach Entstehung und
Gehalt voll verstehen könnten.

74



Die Zeit

Es waren zehn Jahre nach einem politischen Höhepunkt verflossen: Im
Jahre 1847 hatten sich die beiden in Brüssel wohnenden Emigranten Karl
Marx und Friedrich Engels dem «Bund der Kommunisten» angeschlossen
und in dessen Auftrag ein Programm, das sogenannte «Kommunistische
Manifest» verfaßt, das Anfang 1848 erschien. Unmittelbar darauf, aber
durchaus nicht wegen dieses Manifestes, brach in Paris die Februarrevolution

aus, die rasch auf andere Länder einwirkte. Marx eilte rasch nach
Paris, später nach Köln, wo er die Redaktion der «Neuen Rheinischen
Zeitung» übernahm. Auch Engels kehrte nach Deutschland zurück und nahm
nach dem Mißerfolg des Versuchs, ganz Deutschland unter einer Verfassung
zu einigen, an dem Aufstand der Linken in Baden, der sogenannten
Reichsverfassungskampagne, teil. Beide mußten dann Deutschland wieder verlassen
und ließen sich in England nieder, Marx in London als Journalist und
Privatgelehrter, Engels in Manchester als Kaufmann.

Die Familie Marx lebte in großer Dürftigkeit und litt unter Pfändung,
Wohnungswechsel und Schulden. Wenn nicht Engels immer wieder aus
seinem Einkommen ausgeholfen hätte, wären die Einnahmen aus journalistischer

Tätigkeit nicht imstande gewesen, die Familie Marx durchzubringen,
zumal Marx sich noch in ausgedehnte ökonomische Studien vertiefte.

Marx schrieb die Schrift «Zur Kritik der politischen Ökonomie», das
heißt einen Beitrag zu einer kritischen Volkswirtschaftslehre. Das war ein
Vorläufer zu dem späteren Hauptwerk «Das Kapital». In dem im Jahre 1859
veröffentlichten Teil behandelte Marx die Ware und das Geld, und zwar sehr
instruktiv. In einem Brief an Engels schrieb er im Januar 1859: «Ich glaube
nicht, daß unter solchem Geldmangel je über ,Das Geld' geschrieben worden

ist.»
Im Vorwort zu dieser Schrift finden sich die erwähnten Sätze über die

materialistische Geschichtsauffassung.

Man kann diesen Text auf verschiedene Weise lesen. Wir schlagen vor,
zunächst die wichtigsten Sätze getrennt und unbefangen zu lesen und auf die
nächstliegende Weise zu erklären, um nachher das Ganze auf uns wirken zu
lassen und einige Probleme anzudeuten.

Inhalt und nächstliegende Auslegung

«In der gesellschaftlichen Produktion ihres Lebens gehen die Menschen
bestimmte, notwendige, von ihrem Willen unabhängige Verhältnisse ein,
Produktionsverhältnisse, die einer bestimmten Entwicklungsstufe ihrer
materiellen Produktivkräfte entsprechen. Die Gesamtheit dieser
Produktionsverhältnisse bildet die ökonomische Struktur der Gesellschaft, die
reale Basis, worauf sich ein juristischer und politischer Überbau erhebt,
und welcher bestimmte gesellschaftliche Bewußtseinsformen entsprechen.

75



Die Produktionsweise des materiellen Lebens bedingt den sozialen, politischen

und geistigen Lebensprozeß überhaupt.»
Die Menschen müssen arbeiten, um leben und sich fortpflanzen zu können.
Je nach Fruchtbarkeit der Natur und je nach Nahrungsspielraum arbeiten
sie zusammen, ob sie wollen oder nicht. Es bildet sich eine Gewohnheit der
Zusammenarbeit, zum Beispiel die Gewohnheit von Männern, zusammen auf
die Jagd zu gehen. Es bildet sich eine Arbeitsteilung zwischen Männern und
Frauen heraus, indem einige Arbeiten den Männern, andere den Frauen
vorbehalten bleiben, da letztere durch Niederkunft und Kinderaufzucht mehr
ans Haus gebunden sind. Jeder Mensch wächst in einen Verband von
Menschen und in einen Zustand der Arbeitsteilung hinein, zum Beispiel in eine
Bauernwirtschaft mit primitivem Ackerbau, in einen Verband von selbständigen

Handwerkern, die sich gegenseitig ergänzen, usw.
Jeder ist zunächst an den Stand der Technik und der Arbeitsteilung, den

er antrifft, gebunden und kann nicht zu einem früheren Zustand zurückkehren.

Die Arbeitsweise und Arbeitsteilung ändert sich, entwickelt sich fortwährend.

Der Sohn eines heutigen Mittelbauern kann nicht zum Holzpflug
zurückkehren, wenn er sich und seine Familie ernähren will, und der Textil-
fabrikant nicht zur Ferggerei mit häuslichen Handwebern, wenn er konkurrieren

will. Insofern treten die Menschen in Produktionsverhältnisse ein, die

«von ihrem Willen unabhängig sind».

Die Art der Nahrungsbeschaffung ist wesentlich für alle übrige Tätigkeit
der menschlichen Gesellschaft. Sie bildet die «reale Basis», die Grundlage,
auf der erst andere Betätigungen der Menschengruppe aufgebaut werden können.

Aus den Gewohnheiten der Zusammenarbeit, aus den Unterschieden, die
sich zwischen Gruppen herausbilden, entstehen rechtliche Regeln und
politische Formen, Eigentumsrechte zum Beispiel und Staatswesen. Recht und
Staatsform sind nicht unabhängig von der Wirtschaft. Die Gesetze können
nicht gleich werden, ob die Bürger das Land eines Mächtigen bebauen, dem

sie einen Teil der Ernten abliefern, oder ob sie alle freie Bauern und
Dorfhandwerker sind, oder ob sie bei hochentwickelter Arbeitsteilung in der

(modernen) Industrie arbeiten.

Ändert sich etwas an der Wirtschaftsweise, zum Beispiel durch die Erfindung

der Dampfmaschine oder des Elektromotors, so ändert sich mit der Zeit
etwas im Recht, in den politischen Verhältnissen und sogar im Denken und
Fühlen der Menschen. Menschen des Industriezeitalters denken anders als

Menschen der mittelalterlichen Stadt. Also nicht durch Beschluß eines Staates

wird bestimmt, ob die Bürger Bausteine mit Kühen transportieren und auf
den eigenen Achseln auf das Baugerüst tragen sollen oder mit Lastauto und

Kran. Aber umgekehrt «bedingt» oder beeinflußt die Produktionsweise das

ganze Leben der Gesellschaft. Das ist, etwas naiv erklärt und soweit sicher

einleuchtend, die Lehre vom Überbau».

76



«Es ist nicht das Bewußtsein der Menschen, das ihr Sein, sondern umgekehrt

ihr gesellschaftliches Sein, das ihr Bewußtsein bestimmt.»
Das ist eine Art Lehrsatz, der das vorhin Besprochene bekräftigt. Aber was
wir vorhin als vernünftig und der Erfahrung entsprechend aufgenommen
haben, erschreckt uns nun plötzlich, weil dieser Satz nicht mehr von gewissen
Wirkungen wirtschaftlicher Änderungen auf die übrigen Gestaltungen
gesellschaftlichen Lebens spricht, sondern vom Bewußtsein der Menschen
überhaupt. So taucht vor uns die Vorstellung auf, ob alles, was wir rechtlich,
politisch, kulturell denken und schaffen, nur auf unserer Stellung im
Entwicklungsprozeß der Wirtschaft beruhe. Und das meint auch Marx. Und hier
zeigt er keinen Ausweg für jenen Leser, der aus diesem Lehrsatz die Folgerung

zieht, daß wir überhaupt nicht richtig denken können, wenn doch unsere
Gedanken sozusagen unter dem Zwang unserer Stellung in der Wirtschaft
gebunden seien. Aber Marx war weit entfernt davon, zur Skepsis Zuflucht zu
nehmen, und anderswo läßt er auch erkennen, wie er sich den Ausweg aus
diesem Dilemma denkt. Vorläufig bleibt unsere naive Auslegung in der Sackgasse

stecken.
Dieser Lehrsatz enthält übrigens das, was Marx Ideologie nennt, und

bildet den gedanklichen Kern der materialistischen Geschichtsauffassung.

«Auf einer gewissen Stufe ihrer Entwicklung geraten die materiellen
Produktivkräfte der Gesellschaft in Widerspruch mit den vorhandenen
Produktionsverhältnissen oder, was nur ein juristischer Ausdruck dafür ist,
mit den Eigentumsverhältnissen, innerhalb deren sie sich bisher bewegt
hatten. Aus Entwicklungsformen der Produktivkräfte schlagen diese
Verhältnisse in Fesseln derselben um. Es tritt dann eine Epoche sozialer
Revolution ein. Mit der Veränderung der ökonomischen Grundlage wälzt sich
der ganze ungeheure Überbau langsamer oder rascher um.»

Die rechtlichen und politischen Regeln haben ein Beharrungsvermögen.
Besonders haben bevorrechtete Klassen den Hang, ihre Vorrechte, ihre vorherrschende

Stellung zu bewahren. Sie hindern daher oft die Erneuerung der

gesellschaftlichen Ordnungen. Ändert sich aber etwas Wesentliches in der
Produktionsweise — wird zum Beispiel das Kleinhandwerk durch die
«Fabrik» verdrängt — so werden die Konsequenzen, die sich daraus für Recht
und Staat ergeben müssen, hintangehalten. Es entstehen Spannungen zwischen
den neuen Produktivkräften und den alten Machtverhältnissen. Diese

Spannungen können sich steigern zu Revolutionen. Dann ändern sich plötzlich alle
oberen Schichten, also der Überbau. Bezeichnendes Beispiel dafür war für
Marx die große Französische Revolution, durch welche, entsprechend der

zum Durchbruch gelangten bürgerlichen Klasse, auch die rechtlichen,
politischen, ja künstlerischen und religiösen Auffassungen sich wandelten.

Aus dem Folgenden greifen wir nur noch zwei Sätze des Schlußabschnittes
heraus:

77



«Die bürgerlichen Produktionsverhältnisse sind die letzte antagonistische
Form des gesellschaftlichen Produktionsprozesses Aber die im Schoß
der bürgerlichen Gesellschaft sich entwickelnden Produktivkräfte schaffen
zugleich die materiellen Bedingungen zur Lösung dieses Antagonismus.
Mit dieser Gesellschaftsformation schließt daher die Vorgeschichte der
menschlichen Gesellschaft ab.»

Die letzte Entwicklungsstufe der Gesellschaft, die mit Spannungen geladen ist,
sieht Marx in der bürgerlichen oder kapitalistischen Gesellschaftsform. Sie
enthält in sich die Elemente, welche die Spannungen lösen werden, nämlich
vor allem die Klasse des Proletariats. Auch diese kapitalistische Gesellschaftsform

wird sich wandeln, aber nicht zu einer neuen Klassengesellschaft,
sondern — zur sozialistischen, klassenlosen Gesellschaft. Marx sagt hier nur:
«Mit dieser Gesellschaftsformation schließt die Vorgeschichte der menschlichen

Gesellschaft ab.» Das heißt: Dann kommt eine Gesellschaftsordnung,

die es erst verdient, menschliche Gesellschaft genannt zu werden. Im
gleichen Sinne heißt es schon im «Kommunistischen Manifest»: «Wenn das

Proletariat. durch eine Revolution sich zur herrschenden Klasse macht und
als herrschende Klasse gewaltsam die alten Produktionsverhältnisse aufhebt,
so hebt es die Klassen überhaupt und damit seine eigene Herrschaft als
Klasse auf. — An die Stelle der alten bürgerlichen Gesellschaft mit ihren
Klassen und Klassengegensätzen tritt eine Assoziation, worin die freie
Entwicklung eines jeden die Bedingung für die freie Entwicklung aller ist.»

Das Ganze und ein paar Fragezeichen

Schon unsere allzu einfache Erklärung der einzelnen Abschnitte zeigt, daß

hier keineswegs eine leichtfertig und flüchtig hingeschriebene, ja gehaltlose
Äußerung vorliegt, wie Borkenau meinte, sondern das Konzentrat jahrelangen
Nachdenkens über politische Geschichte, Kulturgeschichte, Rechtsgeschichte,
Wirtschaftsgeschichte, besonders auch über die Entstehung der Klassengegensätze

und die Möglichkeiten ihrer Lösung. Dazu der Niederschlag einer
zwanzigjährigen philosophischen Entwicklung.

Überblicken wir das Ganze, so spüren wir eine dynamische Kraft, nicht
nur im Gedankengang des Verfassers, sondern in der von ihm geschauten
Entwicklung der menschlichen Gesellschaft selbst, von der ersten Arbeitsteilung

durch alle Epochen hindurch bis zu einer idealen Zukunft, in der es
keine Klassenherrschaft mehr geben soll.

In diesem gleichen Konzentrat spüren wir das Bestreben des Verfassers,
für sein politisches Programm eine wissenschaftliche Grundlage und damit
den «wissenschaftlichen Sozialismus» zu schaffen, der später der Arbeiterklasse

tatsächlich die Zuversicht gab, daß die von ihr ersehnte Gesellschaftsform

sozusagen mit Naturnotwendigkeit kommen müsse. Und dazu noch den

Versuch, alle Einwände von politischer, philosophischer oder kirchlicher

78



Seite damit wegzuwischen, daß sie als Spiegelungen der Klassenlage der
Verfasser, also als notwendige Entstellungen der Wahrheit, als «Ideologien»
gesehen wurden.

Dieser Gedanke der Ideologie geht aber viel tiefer als bis zur Ausmanö-
vrierung der Gegner. Zusammen mit der im ersten Abschnitt enthaltenen
Bemerkung, daß die Menschen bei der Produktion ihres Lebens von ihrem Willen

unabhängige Verhältnisse eingehen, und mit dem hier nicht wiedergegebenen

vierten Abschnitt hat man mit Recht in dieser Ideologielehre einen
Vorläufer der Psychologie des Unbewußten gesehen (vgl. Emil J. Walter,
Psychologische Grundlagen der geschichtlichen und sozialen Entwicklung,
Zürich, Pan-Verlag, 1947, Seite 138). Man kann sogar behaupten, darin
stecke der Kern einer heute noch nur in Ansätzen vorhandenen, aber sehr
notwendigen Psychologie der Weltanschauungen. Dieser einzige Hinweis
genügt, um zu zeigen, daß die gedankliche Leistung von Karl Marx, von seiner
geschichtlichen Nachwirkung ganz abgesehen, durchaus nicht überholt und
abgetan ist, sondern heute noch Keime künftiger Forschung enthält.

Weitere große Fragen tauchen auf:
1. Wie können wir denn diese ganze Dynamik der menschlichen Gesellschaft

überhaupt erkennen, wie können wir selbst uns dem Teufelskreis der

Ideologie entwinden? Für die Beantwortung dieser Frage gibt uns Marx
im wiedergegebenen Text nur einen kleinen Finger, indem er von gesellschaftlichen

Bewußtseinsformen und von gesellschaftlichem Sein spricht. Er scheint
also, zum Beispiel für sein eigenes kritisches Denken, einen Ausweg zu
kennen, den er übrigens anderswo deutlicher zeigt.

2. Besteht nicht ein Widerspruch zwischen der ökonomischen Notwendigkeit,

aus welcher die ganze gesellschaftliche Entwicklung abgeleitet wird, und
dem zwar imponierenden, aber nach unseren Begriffen keineswegs
wissenschaftlichen Werturteil, mit dem am Schluß die ganze bisherige Geschichte
der menschlichen Gesellschaft verworfen und ein Ideal künftiger menschlicher

Gesellschaft aufgerichtet wird, die dieses Namens erst würdig sein
werde?

3. Hat sich diese Auffassung vom Gang der Geschichte bestätigt? Ist es

wenigstens Marx und Engels gelungen, in ihren eigenen Geschichtsdarstellungen

die ökonomische Bedingtheit des Geschichtsverlaufs zu demonstrieren?
Und hat uns die seitherige Geschichte des Marxismus, zum Beispiel der aus
ihm theoretisch abgeleitete kommunistische Machtstaat samt seiner «neuen
Klasse» (nach dem Urteil von Djilas) vielleicht bewiesen, daß die aus
wissenschaftlicher Erkenntnis und Zukunftshoffnung zugleich geschöpfte wahre
menschliche Gesellschaft gekommen oder heute im Anzug ist?

Diese paar Fragen zeigen zur Genüge, daß hier lebendige Probleme stekken.

Wir haben hier fast ganz darauf verzichtet, die Formel von 1859 durch
frühere oder spätere Äußerungen von Marx zu erläutern. Beides würde nur

79



dann zur Klärung führen, wenn feststünde, daß Marx seine Ansichten nicht
geändert hätte. Da sich durch oberflächlichen Vergleich mit den
«Frühschriften» und mit späteren Äußerungen das Gegenteil ergibt, kann man die
Sätze von 1859 nur verstehen, wenn man über alle vorherigen Entwicklungsstufen

des Marxschen Denkens Klarheit gewonnen hat.

Weil aber in den Weltanschauungs- und Machtkämpfen der Gegenwart
immer wieder das Gedankengut von Karl Marx (zusammen mit dem von
Friedrich Engels) als Waffe benützt wird, lohnt es sich, dasselbe geschichtlich

zu erfassen. Das ist nur möglich, wenn wir unter die obere Schicht der

besprochenen Sätze, die wir in unserer einfachen Auslegung beschrieben

haben, eindringen und den verschiedenen Quellen nachgehen, die in diesem

ganz eigenartigen Geistesprodukt zusammengeflossen sind.

MARY SARAN

Die sozialistische Ideologie in der heutigen Zeit

Im vergangenen Sommer hielt die englische Sozialistin
Mary Saran im Rahmen einer Studienwoche des Internationalen

Rates sozialdemokratischer Frauen ein Referat über die
sozialistische Ideologie. Im Zusammenhang mit der Revision
des Parteiprogramms der SPS scheint es uns angebracht, die
wichtigsten Teile dieses grundsätzlichen Referates in der
«Roten Revue» abzudrucken. Die Redaktion

Bald nach Ende des Zweiten Weltkrieges setzte innerhalb der sozialistischen

Parteien Europas eine Diskussion über Grundfragen des demokratischen
Sozialismus und der sozialdemokratischen Politik ein. Eine wichtige Etappe
dieses «Neudurchdenkens des Sozialismus» bildete die im Jahre 1951 von der
Sozialistischen Internationale angenommene Prinzipienerklärung des
demokratischen Sozialismus. Der Prozeß des Neudurchdenkens hörte aber keineswegs

mit der Frankfurter Erklärung auf. Im Gegenteil, in den meisten
Ländern hatte er damals erst gerade begonnen. Selbstverständlich wählte die

Bewegung jedes Landes ihren eigenen Zeitpunkt und ihre eigene Art; sie

paßte Ausdrucksformen und Formulierungen ihren eigenen Bedingungen und
Traditionen und ihren besonderen praktischen Problemen an.

In einem chronologischen Bericht der Nachkriegsentwicklung wäre als

erste die holländische Arbeiterpartei zu erwähnen. Sie war wohl die erste, die
mit einem neuen Grundsatzprogramm hervortrat. Ihr Bruch mit der Vergangenheit,

mit der marxistischen Doktrin als Grundlage ihrer Ideologie, war
wahrscheinlich von allen der radikalste. Die Änderung des Namens und der

80


	Karl Marx vor hundert Jahren

