
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 37 (1958)

Heft: 11

Artikel: Christentum und Industriegesellschaft

Autor: Mattmüller, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337046

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schlußfolgerung

Wenn wir diese zweifellos von sozialer Gesinnung und echtem Wahrheitswillen

getragenen Untersuchungen protestantischer Theologen überblicken,
so können wir uns zunächst nur darüber freuen, daß diese Kreise die Frage
des Sozialismus überhaupt und das weltanschauliche Ringen des jungen Marx
im besonderen so ernst nehmen. Gerade durch ihre weltanschauliche
Fragestellung gelangen sie da und dort zu einem Verständnis, das jenen verschlossen

ist, die in den «Frühschriften» nur eine Vorstufe zu dem von Marx selbst,

von Engels, Lenin und Stalin weiter ausgebauten und zugleich vereinfachten
dialektischen Materialismus sehen.

Anderseits werden die «Frühschriften» durch solche von ganz anderem
weltanschaulichem Boden ausgehenden Interpretationen nicht einfacher,
sondern noch komplizierter, als sie es ohnehin schon sind. Und trotz mannigfacher

Erhellung einzelner Stellen bleibt das Gesamtbild des jungen Marx
sowie seine Entwicklung bis zu den berühmten Sätzen im Vorwort zur «Kritik
der politischen Ökonomie» dunkel und unverständlich. Die Flüge über die
Jahrhunderte hinweg bis zu Augustin und zu Adam und Eva helfen dem
kritischen Fußgänger wenig. Denn mit den gleichen Flügen und Sprüngen
könnte man auch die Lehren Stalins, zum Beispiel dessen Erklärung des

Kommunismus anläßlich der Einführung der sowjetischen Verfassung, aus der
Geschichte vom Sündenfall ableiten.

Wer sich jedoch darüber ärgert, daß in den geschichtlichen Fragen um
den jungen Marx Theologen eine erstaunliche Initiative entwickeln, der sollte

einschen, daß es gegen solches Malaise nur ein einziges, aber wirksames Mittel

gibt: teilzunehmen an der Erforschung der geschichtlichen Wahrheit. Denn

jeder von uns braucht diese so gut wie die Theologen und wie sie zu dem

Zwecke, darauf seine eigene Weltanschauung aufzubauen.

MARKUS MATTMULLER

Christentum und Industriegesellschaft

Seitdem die Industrialisierung unsere Welt umgestaltet hat, sind immer
wieder Denker hervorgetreten, welche sich mit dem Verhältnis der christlichen

Botschaft zu dieser neuen Wirklichkeit befaßt haben. Wenn man ihre
Werke liest, wird es einem deutlich, daß es unter ihnen zwei Typen gibt:
die Missionare und die Gestalter.

Die Missionare: Sie werden von der Entkirchlichung der Arbeitermassen
beeindruckt und wollen das Evangelium in den Arbeitervierteln verkündigen,

338



«das Proletariat für Christus gewinnen». Manche von ihnen tauchen tief in
die soziale Wirklichkeit hinein, um von ihrem Glauben Zeugnis abzulegen,
wie die pretres ouvriers der katholischen Kirche. Ihr Ziel bleibt das der
Einzelseelsorge: es gilt, das Individuum für die christliche Hoffnung zu
gewinnen. Die Missionare haben den Kirchen große Werke der Sozialreform
geschenkt (Innere Mission, Heilsarmee usw.), ohne aber die Strukturprobleme
der christlichen Gesellschaft in ihrer Gesamtheit zu betrachten und um eine

prinzipielle Lösung zu ringen.

Anders die Gestalter: Dieser Typ des christlichen Sozialdenkers sieht die
Gottferne der modernen Industriewelt als Ganzes und möchte, daß der gesamten

Gemeinschaft durch das Evangelium geholfen werde. Nicht nur der
einzelne soll in den Zuständen «für Christus gewonnen» werden, sondern die
Zustände selbst sollen so gestaltet werden, daß sich in ihnen die Freiheit der
Kinder Gottes und die gottgewollte Schöpfungsordnung wieder zeigen. Die

großen Männer des religiösen Sozialismus, Blumhardt, Kutter und Ragaz.
sind Beispiele für diesen Typ des Gestalters.

Arthur Rieh, dem Ordinarius für Dogmatik an der Zürcher Theologischen
Fakultät, ist es zu verdanken, daß die Stimme der Gestalter in der evangelischen

Kirche unseres Landes nicht verstummt. Seit kurzem liegt sein bedeutendes

Werk «Christliche Existenz in der industriellen Welt» vor, das aus
Vorlesungen für Hörer aller Fakultäten hervorgegangen ist (Zwingli-Verlag,
Zürich 1957, 184 Seiten). Obwohl sich Rieh im Vorwort zu Leonhard Ragaz
und Nikolai Berdiajew als seinen Anregern bekennt, ist sein Buch ein Werk
von durchaus persönlicher Prägung, das überraschende neue Ausblicke eröffnet.

Es trägt den Stempel eines umfassenden Wissens und einer jahrelangen
Beschäftigung mit der Arbeiterfrage; schon deshalb verdient es höchste

Beachtung.

Die erste erfreuliche Entdeckung, die man beim Aufschlagen des Werkes
macht, ist der Eindruck: Hier redet einer, der Bescheid weiß. Das zeigt sich

zum Beispiel in einem ganz ausgezeichneten Abschnitt über die Automation,
wo der Verfasser offensichtlich die neueste Literatur verarbeitet hat, oder in
der sehr differenzierten Analyse des kapitalistischen Systems, das er nie in
orthodoxer Schematisierung faßt, sondern dessen Wandlungen in den letzten
Jahrzehnten (Managerkapitalismus, Industrial Democracy) er gerecht wird.
Man bekommt den Eindruck, den Gang durch die moderne Industriewelt an
der Hand eines zuverlässigen Führers zu tun, der es nicht nötig hat, mit
Schablonen zu operieren, und gerade darum fühlt man sich bei diesem Führer

so gut aufgehoben.

Rieh spricht ein tapferes Wort gegen jene christlichen Kreise, welche
Industrialisierung und Technik am liebsten ungeschehen machen möchten;

339



er fordert die «Aufgabe der kirchlichen Absperrung gegen die Technik».
Theologisch gesprochen, sei nicht zu unterscheiden zwischen der Welt des

alten Handwerkertums und der Welt des industriellen Zeitalters; beide haben
sie teil am Fluch der Sünde und an der Verheißung. Rieh warnt vor
«Rückwärtsillusionen» (Wendland) und stellt sich damit auf den Boden eines

gesunden christlichen Realismus.

Der Hauptgedanke des Werkes ist sowohl von der marxistischen wie von
der christlichen Literatur zur Arbeiterfrage immer wieder ins Zentrum
gerückt worden: es ist die Frage nach dem Wesen der Arbeit im Maschinenzeitalter.

Rieh erhebt Protest gegen die Verdinglichung der Menschen, und

zwar tut er es im Namen des Evangeliums. Er stellt fest, daß der Mensch
seinenWert als Subjekt verliert und als Gegenstand, als Objekt in denArbeits-
prozeß integriert wird. Rieh spricht von der «Deshumanisierung» des
Menschen durch die Arbeit, er nimmt Wendlands Formel vom «instrumentalen
Menschen» auf und fordert mit verhaltenen, aber eindrücklichen Worten die

Wiedereingliederung des Menschen als einer Person in den Arbeitsprozeß.
Die Arbeit sollte der Ort sein, wo der Mensch seine Menschlichkeit am
deutlichsten spürt, wo er nicht zum Funktionieren degradiert ist, sondern sein
«Werk» tun kann, wo «die Seele des arbeitenden Menschen nicht arbeitslos»
sein muß.

Nachdem er so den kritischen Maßstab für die Beurteilung der menschlichen

Situation des Industriearbeiters gefunden hat, untersucht Rieh die

Lösungsvorschläge, welche unsere Zeit bereithält. Dabei mißt er alle
Versuche an der Frage, ob sie die Arbeit wirklich sanieren oder ob sie sie nur
erträglicher machen, wie ein Betäubungsmittel den Schmerz hindert. So sieht

er zum Beispiel in der durch die Arbeitspsychologie versuchten Unbewußt-
machung der Arbeit einen Irrweg und glaubt auch nicht, daß eine Erhöhung
der Freizeit eine wirkliche grundlegende Wendung der Dinge bringe: Es muß
dem Arbeitenden in seiner Arbeit drin geholfen werden, denn die Arbeit ist
dermaßen das Zentrum des schöpfungsgemäßen Lebens, daß alle Versuche.
sie nur an den Rändern zu verbessern (sozialer Komfort, Human relations
usw.) dem Problem nicht an die Wurzel gehen. Die «tristesse ouvriere» kann

nur durch eine neue «Vermenschlichung der Arbeit» geheilt werden.

Damit ist Rieh beim Sozialismus angelangt. Auch hier ist er ein
sorgfältiger Führer, indem er nicht mehr von einem sozialistischen System,
sondern von den sozialistischen Tendenzen, der sozialistischen Lösungsrichtung
spricht. Dabei arbeitet er stark die nichtetatistischen Strömungen im
Sozialismus heraus.

Rieh fragt nun nicht nach Art der Missionare: «Kann der christliche
Glaube den Sozialismus akzeptieren?», sondern: «Kann der christliche Glaube
die heutige Wirtschaftsordnung mit ihrer Verdinglichung des Menschen ak-

340



zeptieren?» Die Antwort fällt klar aus: Er kann es nicht. Viel mehr Mühe
läßt der Verfasser es sich kosten, die Frage zu beantworten, ob sich ein Einsatz

des Christen für die Besserung dieser schon unter dem Zeichen der
Endzeit stehenden Welt noch lohne. Er gewinnt die Antwort darauf aus dem
dialektischen Prinzip des kommenden und zugleich schon gegenwärtigen
Herrn: In Jesus Christus ist Gott nicht nur zukünftig, sondern bereits da; in
ihm ist nicht nur Verheißung, sondern schon vollzogene Tat des Eingehens
in die Welt. Weil sich nun Gott mit der Welt solidarisiert hat, soll der Christ
in der Nachfolge Jesu Christi sich der Welt und ihren Zuständen zuwenden.
«Das Sein in der Liebe ist die Weise der vom Christenglauben bestimmten
Existenz des Christen in der Welt.»

Indem nun aber die Liebe Gottes zur Welt und die Liebe des Christen zur
Welt das soziale Grundprinzip wird, kommt es bei Rieh auch zu einer Kritik
an den sozialistischen Lösungstendenzen. So sehr Karl Marx als Prophet
anerkannt wird in seinen Worten gegen die Verdinglichung des Menschen, so
sehr lehnt Rieh andererseits den hegelianischen Entwicklungsglauben der
Marxisten ab. Das Böse kann nicht die Vorstufe des Guten sein. Die Russische

Revolution und die ihr folgenden Entwicklungen haben gezeigt, daß
diese Ideologie, welche durch das radikal Böse zum radikal Guten zu gelangen

hofft, den Sozialismus in eine große Tragik hineinführt. Der Sozialismus
muß sich bewußt sein, daß er das Endziel, die Eliminierung des radikal
Bösen, durch seine Mittel nicht erreichen kann, daß er nicht durch die
Abschaffung des Privateigentums das Paradies auf die Erde herabzwingen kann.
Wer das versucht, trennt die Freiheit von der Gemeinschaft und umgekehrt.
Der christliche Glaube verträgt sich nur mit einem Sozialismus, der sich
selber relativiert, nicht mehr das volle endzeitliche Reich mit allen Mitteln
auf die Erde zwingen will, sondern bescheiden sich an beschränkte
innerweltliche Aufgaben macht. Dann kann es allerdings zu einem sinnvollen
Zusammengehen und Ineinandergreifen von christlicher Gemeinde und sozialer

Bewegung kommen. Arthur Rieh fordert in seinem Schlußkapitel unter
dem Titel «Was not tut» die christliche Gemeinde auf, die Frage nach der

Organisation der industriellen Arbeit in den Verantwortungsbereich ihres
Glaubens aufzunehmen, sich mit den Gestaltungsmächten der industriellen
Welt auseinanderzusetzen und sich zum Christentum auch in seiner profanen,
außerkirchlichen Gestalt zu bekennen. Die tiefgründigen Ausführungen des

Verfassers schließen mit den Worten: «Der industrielle Mensch muß in seiner
sozialistischen Hoffnung und in seiner sozialistischen Enttäuschung, mit allem,
was er ist und nicht ist, unter den freimachenden Anspruch der Herrschaft
Christi gerufen werden. Diese Botschaft wird nur einer Kirche gegeben sein,
die in der Nachfolge ihres Herrn und damit in der Einheit von Wort und Tat
mitmenschlich eintritt für den Menschen der industriellen Arbeitsweit.»

341


	Christentum und Industriegesellschaft

