
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 37 (1958)

Heft: 11

Artikel: Der junge Marx in den Händen moderner Theologen

Autor: Kägi, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-337045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-337045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


obliegende Arbeit beherrschen zu können: Sie erstreckte sich vom «Verkehr»
über «die industriellen Betriebe in den Gemeinden» zu den «Irren-, Heil-,
Straf- und Krankenanstalten der Kantone» und den «militärischen Anstalten
und Fabriken des Bundes». Die «Beamten» spielen dabei keine entscheidende
Rolle. Die primitivsten Kenntnisse auf all den Gebieten der beruflichen
Tätigkeit im «Öffentlichen Dienst» setzen eine allgemeine Bildung voraus,
die in solchem Ausmaß nur ein Intellektueller besitzen kann. Ein solcher
aber ist an dieser Stelle nicht beliebt, weil man ihn in der Bewegung im
Prinzip nicht haben will. Man fürchtet ihn, man traut ihm nicht; man nimmt
an, daß er nur der Karriere wegen zur Bewegung kommen werde. Im
«Öffentlichen Dienst» ist die Situation in dieser Beziehung nicht anders als

in der Privatwirtschaft. Auch hier herrscht die «tägliche Praxis» vor. Man
liebt auch da die «Theorie» nicht.

So konnte bisher der Intellektuelle in der Arbeiterbewegung in der Regel
nicht Fuß fassen. Das war nicht immer so. Die Hochkonjunktur und die
Vollbeschäftigung der Nachkriegszeit verlagerten das Interesse von der Politik

auf die Wirtschaft. Das Gut- und das Viel-Verdienen wurde zur
Richtschnur des allgemeinen Trends. Alles andere mußte dabei in den Hintergrund

treten. Das hat auch die Intellektuellen entscheidend beeinflußt. In
der Arbeiterbewegung ist nichts zu «verdienen». So bleiben die Intellektuellen
heute bewußt von der Arbeiterschaft fern. Früher, als die Bewegung noch
klein und ohne großen politischen Einfluß war, traten sie aus Idealismus zur
Arbeiterschaft in Kontakt. Damals, um die Jahrhundertwende und bis zum
Ersten Weltkrieg, waren es Intellektuelle, wie Steck, Gustav Müller, Otto
Lang, Seidel, Charles Naine, Paul Graber und andere, die entscheidend die
geistige Haltung der Arbeiterschaft in der Schweiz beeinflußt haben. Wo
sind solche Intellektuelle heute zu finden? Was ist die Folge davon, daß die
Intellektuellen als Sauerteig der Arbeiterbewegung fehlen? Die breite Masse
der Arbeiter ist, wie die der Bürger, dem allgemeinen Konformismus
verfallen, der jede unabhängige, selbständige und kritische Stellungnahme dem
Geschehen, der Welt gegenüber hindert. Eine radikale Abkehr davon täte
not. Ist sie noch möglich?

Die Aufgabe der Intellektuellen in der Arbeiterbewegung wäre damit
umschrieben.

PAUL KÄGI

Der junge Marx in den Händen moderner Theologen

Es ist ein gutes Zeichen für die heutige Theologengeneration, daß sich in
ihr viele bedeutende Köpfe finden, die bereit sind, die gesellschafdichen
Tatsachen unserer Zeit zu sehen, die im Kampfe liegenden politischen Ideo-

331



logien zu erkennen, auch wenn sie ihnen unsympathisch sind, und sich mit
ihnen, natürlich vom Standpunkt ihrer Weltanschauung aus, auseinandersetzen.

Man muß allerdings immer darauf gefaßt sein, daß sich der Theologe auf
einmal in eine Wolke der Offenbarung oder der Metaphysik hüllt und den

Blicken der Ungläubigen himmelwärts entschwindet. Aber letztere brauchen
nicht zu fürchten, daß sie diesen Vorgang zu spät bemerken und in den
Auftrieb der Wolke mitgerissen werden. Die natürliche Schwerkraft hält den

Erdgebundenen automatisch am Boden fest, und dort kann er ruhig warten,
bis der andere, gesichert durch einen dogmatischen Fallschirm, auf den

Boden der gewöhnlichen Wirklichkeit zurückkehrt und einem irdischen
Gespräch wieder zugänglich wird.

Der Unterschied zwischen der früheren Theologengeneration und den

heutigen sozial interessierten Theologen besteht nun darin, daß letztere viel
länger am Boden bleiben, hier tüchtige Arbeit leisten und jeder ernsthaften
Diskussion über die Fragen der menschlichen Gesellschaft zugänglich sind.

Wer sich an eine Pfarrergeneration erinnert, die in den Werken eines

Nietzsche, wenn sie sie nicht ungelesen ablehnte, eine verabscheuungswürdige
antichristliche Anmaßung und in den Schriften von Marx und Engels nur
den Atheismus und den gröbsten Materialismus sah, der weiß es zu schätzen,
daß beide kulturkritischen Erscheinungen von heutigen Theologen mit großem
Ernst und mit dem Willen, sie von innen heraus zu verstehen, studiert und

dargestellt werden.
Es gab allerdings auch damals leuchtende Ausnahmen. Ich erwähne nur

Leonhard Ragaz, der es wagte, als Theologieprofessor eine den Hörern aller
Fakultäten zugängliche Vorlesung über Nietzsche und eine Aussprache über
die soziale Frage zu halten. Ragaz ließ sich auch weder durch den Atheismus
noch durch den dialektischen Materialismus davon abschrecken, in dem
Gedankengut von Marx und Engels und in den Bestrebungen sozialistischer
Parteien einen Kern zu suchen, der mit seinen christlichen Überzeugungen
vereinbar war. Es konnte sogar passieren, daß er gegen einen Vortrag, in
dem die Lehre von Karl Marx oberflächlich und geringschätzig kritisiert
wurde, in der Diskussion opponierte und davor warnte, diese Geistesrichtung
als erledigt abzutun.

In seiner Schrift «Von Christus zu Marx — von Marx zu Christus» (1929)

grenzte Ragaz zwar seine Anschauung scharf gegen den Marxismus als

Weltanschauung ab. Aber in seinem Denken hatten der christliche Glaube und das

im Sozialismus steckende Streben nach Gerechtigkeit gemeinsam Platz. So

konnte er sagen:
«Es ist klar, daß die Botschaft vom Reiche Gottes mehr ist als bloß

Sozialismus Aber das ist nur die eine Seite der Wahrheit. Die andere ist, daß

im Reiche Gottes der ganze Sozialismus enthalten ist. In der Botschaft vom

332



Reiche Gottes sind die Wahrheit des Christentums und die Wahrheit des

Sozialismus aufs engste verbunden.» («Von Christus zu Marx — von Marx zu
Christus», S. 190-192.)

Der junge Marx,

das heißt die Entwicklung von Karl Marx bis zum Kommunistischen Manifest,

war damals noch wenig bekannt, weil die meisten Schriften aus der Zeit
vor 1848 teils überhaupt noch nicht bekannt, teils nur in Bruchstücken
gedruckt und in schwer zugänglichen Ausgaben und Zeitschriften verstreut
waren. Die zusammenhängende Veröffentlichung der Frühschriften im Jahre
1932, fast gleichzeitig durch S. Landshut und J. P. Mayer in Kröners Taschenausgabe

und im dritten Band der historisch-kritischen Gesamtausgabe der
Schriften von Karl Marx und Friedrich Engels, war ein Ereignis, das größte
Beachtung verdient hätte. Denn das Gedankengut, das sie zutage brachte, war
geeignet, die meisten Lehrmeinungen über die materialistische Geschichtsauffassung

über den Haufen zu werfen, bürgerliche Theorien gleichermaßen
wie sozialistische und kommunistische. Diese Wirkung trat nicht ein.
Abgesehen von den Hemmungen, denen das Umlernen immer begegnet, war
eben das Interesse der gesellschaftlich und politisch interessierten Menschen
durch die große Wirtschaftskrise und durch den aufsteigenden
Nationalsozialismus mit Beschlag belegt.

So kam es, daß erst nach dem Zweiten Weltkrieg diese «Frühschriften»
recht ans Licht gezogen wurden und daß bis heute keine Einigung über ihre
Bedeutung herrscht. Es ist auch kein Zufall, daß Theologen, die die
Verpflichtung spürten, auch die Probleme der gesellschaftlichen Gegenwart zu
studieren, jenen Anfängen der marxistischen Lehre eine besondere Aufmerksamkeit

widmeten. Einerseits waren sie weder an die sozialdemokratische noch
an die kommunistische Lehrmeinung von der materialistischen Geschichtsauffassung

noch gar an Ansichten der bürgerlichen Gruppe des Marxismus
gebunden. Anderseits spürten sie, daß man sich mit dem Marxismus, der in
seiner Form zur Lehre einer Weltmacht geworden war, wohl oder übel
auseinandersetzen muß, und daß gerade in den «Frühschriften» eine Kulturkritik
steckt, die an die tiefsten Fragen der menschlichen Gesellschaft und damit
auch an die tiefsten Fragen der Weltanschauung rührt.

Eine Übersicht über einige neuere Publikationen soll zeigen, wie weit
diese Bemühungen um den «jungen Marx» bei protestantischen Theologen
des deutschen Sprachgebiets gediehen sind.

Erich Thier

Im Jahre 1950 erschien im Verlag Gustav Kiepenheuer in Köln und Berlin
eine Schrift mit dem Titel: «Karl Marx, Nationalökonomie und Philosophie.
Mit einem einleitenden Kommentar über die Anthropologie des jungen Marx

333



nach den Pariser ökonomisch-philosophischen Manuskripten von Erich Thier».
Es handelte sich um eine neue Ausgabe des im Rahmen der «Frühschriften»
1932 erstmals veröffentlichten Manuskriptes aus dem Jahr 1844, zu welchem
Thier einleitend eine Erläuterung schrieb.

Der Hauptteil dieser Erläuterung ist nun abgedruckt in der Schrift «Das

Menschenbild des jungen Marx», Götlingen, Vandenhoeck und Ruprecht,
1957, versehen mit einer neuen Einleitung und neuen Literaturnachweisen.
Den dritten Teil des ersten Kommentars, einen Versuch der systematischen
Darstellung der «Anthropologie des jungen Marx», hat der Verfasser aus dem

Neudruck als revisionsbedürftig ausgeschaltet. Er wird vermutlich auf dessen

Fragestellung zurückkommen in dem angekündigten größeren Werk «Gestaltwandel

des Marxismus». Dieser Titel allein sagt uns, in welche umfassende

geistesgeschichtliche Aufgabe sich der Verfasser gestürzt hat. Denn es ist

notorisch, daß die Literatur über den Marximus unübersehbar ist.

In der erwähnten Schrift über «Das Menschenbild des jungen Marx»
untersucht Erich Thier die Auseinandersetzung des jungen Marx mit seinem

geistigen Lehrmeister Hegel, vor allem seine Verarbeitung' und Umwandlung

von Hegels «Phänomenologie» und «Logik», und stellt die Beziehungen
her, die Marx mit seinen Zeitgenossen Ludwig Feuerbach und Moses Heß
verbinden. Er betont mit Recht, wie Marx in jener schwer lesbaren Schrift
den Hegeischen Begriff der «Entfremdung» auf den Zustand der menschlichen

Gesellschaft unter der Herrschaft des Privateigentums beziehungsweise

des Kapitalismus anwendet. Im übrigen bleibt die Schrift des jungen
Marx auch nach dieser Erläuterung durch Thier noch reichlich unverständlich.

Zwei weitere Stücke aus dem geplanten «Gestaltwandel des Marxismus»
hat Erich Thier in den «Marxismusstudien» veröffentlicht, zwei Bänden von
Untersuchungen verschiedener Verfasser, erschienen 1954 und 1957 bei

J. C. B. Mohr in Tübingen, in der Reihe «Schriften der Studiengemeinschaft
der Evangelischen Akademien». Unter dem Titel «Etappen der Marxinterpretation»

gibt er eine geistvolle Übersicht über die lange Reihe der
Erklärungsversuche, die Marxens Gedanken von Franz Mehring bis zu Stalin zuteil

geworden sind. Dabei räumt er natürlich auch dem «jungen Marx» den ihm
gebührenden Platz ein. Zwischendurch überschreitet er einmal die Grenze

historischer Forschung, und dann sieht man plötzlich, wieso der Theologe
sich so sehr für Marxens Auffassung von der «Entfremdung des Menschen»

interessiert. Auf einmal baut er diese Lehre in seine christliche
Weltanschauung ein, wenn er sagt: «Was Marx von seinem Bewußtsein nicht
wahrhaben wollte, ist jetzt — ihn besser verstehend, als er sich verstand -
ersichtlich: Wo es um den Menschen geht, geht es zugleich um Gott. Der

junge Marx muß theologisch gewürdigt werden.»

Ein zweites Kapitel über «Marx und Proudhon», im zweiten Band der

334



«Marxismusstudien», stellt die Annäherung und spätere Entfremdung
zwischen diesen beiden Denkern dar.

Helmut Gollwitzer

ist wohl einigen Lesern bekannt durch sein Buch «.. und führen, wohin du
nicht willst», einen ergreifenden Bericht über seine russische Gefangenschaft.
Er hat nun zu einer «Festschrift für Günther Dehn» (Verlag der Buchhandlung

des Erziehungsvereins Neukirchen, Kreis Moers, 1957) eine Abhandlung
beigesteuert: «Zum Verständnis des Menschen beim jungen Marx». Auch er
befaßt sich mit den sogenannten Pariser Manuskripten über Nationolökono-
mie und Philosophie und dringt, sozusagen instinktiv, erstaunlich tief in die

Anfänge der materialistischen Geschichtsauffassung ein, indem er treffende
Worte findet für den Gedankengang, der Marx vom Erlebnis des entstellten
oder «entfremdeten» Menschentums zu der besonderen Würdigung des
Proletariats als des Trägers einer neuen, sinnvolleren Gesellschaft führte. Die
gleiche Tiefe und Energie zeigt sich auch in den kritischen Bemerkungen, mit
denen Gollwitzer zum Beispiel vom Atheismus Marxens, von dessen
«wissenschaftlichem Sozialismus» und von der bolschewistischen Ausgestaltung des

Marxismus abrückt. Dies natürlich von seiner eigenen, christlichen
Weltanschauung aus, so daß wir auch bei ihm von der geschichtlichen Analyse
weg plötzlich in einen dogmatischen, auf Offenbarungsglauben beruhenden
Gedankengang hinübergezogen werden, dem wir folgen oder in guten Treuen
die Gefolgschaft verweigern können.

Paul Tillich,

der ungefähr gleichzeitig mit den ersten schweizerischen Religiös-Sozialen in
Berlin an einer Verbindung zwischen Christentum und Sozialismus arbeitete
und jetzt als Professor in den Vereinigten Staaten wirkt, hielt im Jahre 1952

in Düsseldorf einen Vortrag: «Der Mensch im Christentum und im Marxismus»

(als Manuskript gedruckt vom Evangelischen Arbeitsausschuß Düsseldorf,

1953).
Für Tillich ist die erste Periode von Marxens Schaffen, die er mit dem

Kommunistischen Manifest gegenüber den späteren Schriften abgrenzt, so

wichtig, daß er sagt, wenn eine sozialistische Bewegung sich heute auf Marx
berufen wolle, müsse sie sich fragen, ob nicht eine Neuorientierung aus den

Quellen des ursprünglichen Marx nötig sei. Gleichzeitig stellt er den jungen
Marx in den Zusammenhang «jener Bewegung, die man heute existentia-
listisch nennt» und die eine Rebellion gegen die Entmenschlichung des
Menschen in der industriellen Gesellschaft darstelle. Anderseits glaubt er, «daß
die grundlegende Abweichung des Marxismus vom Christentum die wichtigste
Ursache für die tragische Entwicklung der revolutionären Bewegungen des

20. Jahrhunderts ist».

335



Also wird hier der junge Marx nicht nur gegenüber dem älteren Marx
aufgewertet, sondern zugleich als Atheist vom Standpunkt des Christentums

aus abgelehnt. Auch Tillich betrachtet den eigenartigen Begriff der
«Entfremdung» des Menschen (im Zeitalter des Kapitalismus) als Grundgedanken
des jungen Marx. Er vermißt aber ein positives Bild von dem aus der
Entfremdung erlösten Menschen. Neben treffenden Bemerkungen über die
Gedanken des jungen Marx liefert Tillich kühne Vergleiche und kritische Urteile
von seiner eigenen Weltanschauung aus, die aber das Verständnis der Schriften

des jungen Marx eher erschweren als erleichtern. Was hilft es uns zum
Beispiel, wenn die marxistische Lehre von der Entfremdung mit dem christlichen

Sündenbegriff und der Begriff der Ideologie mit den biblischen Gedanken

über den Götzendienst verglichen wird? Wir können ja doch nicht den

atheistischen jungen Marx aus der Bibel erklären! Auf diese Weise gewinnt
man geistreiche und zum Denken anregende Schlaglichter, aber keine
geschichtliche Erklärung.

Sehr interessant und kühn, aber im einzelnen auch nichts erklärend ist
eine Parallele, die Tillich in einem ebenfalls in Düsseldorf im Jahre 1951

gehaltenen Vortrag «Protestantische Vision» (mit dem ersten Vortrag zusammen

gedruckt) zieht. Da setzt er die «Entfremdung» des jungen Marx in
Beziehung mit der «Zerspaltung des Menschen mit sich selbst», welche er
als das Grundproblem des Kirchenvaters Augustin bezeichnet. Diese Parallele
hilft dem Verfasser, den Gedanken der Entfremdung in sein eigenes Weltbild
einzubauen — er empfiehlt, an das anzuknüpfen, was Augustin und Marx
gemeinsam haben, nämlich an den Begriff der Entfremdung, und es «in der
Tiefe zu fassen, in der der junge Marx es gesehen hat und in der Augustin
es sah». Und er schließt seinen Vortrag mit dem jedenfalls für sein geistiges
Niveau zeugenden Wunsch, «daß unser alter religiöser Sozialismus sich
ausweitet zu einer universellen Bewegung, in der beide Kirchen und die
sozialistische Idee sich vereinigen, um für das zu kämpfen, worum Augustin und

Luther und Marx gekämpft haben, nämlich: den Menschen».

Arthur Rieh

Der Zürcher Theologieprofessor Arthur Rieh ist so sehr Theologe wie

irgendeiner der Genannten, zeichnet sich aber durch umfassende wirtschaftliche

Kenntnisse aus. «Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von
Karl Marx», so lautet der Titel seiner Probevorlesung vor der Theologischen
Fakultät der Universität Zürich vom 4. Mai 1951, im Druck erschienen in der

Theologischen Zeitschrift, Mai/Juni 1951. Zunächst stellt Rieh einwandfrei
fest, daß Marx seit seiner Beschäftigung mit Ludwig Feuerbach, der die

Religion in menschliche Illusionen aufgelöst hatte, dem christlichen Glauben
nie mehr nähergekommen ist. «Betrachten wir Marx auf einer Linie, die von
Feuerbach zum .historischen Materialismus' führt, dann müssen wir zu-

336



gestehen, daß er einen Standort gewonnen hat, der völlig religionslos ist.

Sogar der Atheismus als negative Religion hat für ihn jeden Sinn verloren.»
Aber Arthur Rieh fährt fort: «Allein, dieser Marx ist nicht der ganze

Marx. Hinter dem kühlen wissenschaftlichen Philosophen steckt ein
heißes, hoffnungsfreudiges Herz, das an die kommende Erlösung des Menschen

glaubt.» Und für diese Ansicht bringt er treffende Belege aus den
«Frühschriften». Sodann schält er drei verborgene, daher «kryptoreligiöse» Motive
heraus:

1. Die Selbstentfremdung des Menschen, die auch Rieh mit dem Sündenfall

vergleicht.
2. Die kommunistische Gesellschaft als paradiesischer Zustand der

Zukunft, in welchem der Mensch von den «fremden Mächten» befreit sein soll.

3. Die erlösende Rolle, die Marx dem Proletariat zuschreibt und die Rieh,
reichlich kühn, als ein den Menschen revolutionierendes Ereignis der Gnade
auffaßt und damit in Beziehung mit der christlichen Gnadenlehre bringt!

Ungefähr den gleichen Gedankengang, etwas populärer gefaßt, entwickelt
Arthur Rieh in der Broschüre: «Marxistische und christliche Zukunftshoffnung»

(Heft 35 der «Kirchlichen Zeitfragen», Zwingli-Verlag, Zürich 1955).
Dort geht er in der Charakterisierung des eben genannten dritten Motivs noch
etwas weiter und behauptet, daß in der marxistischen Eschatalogie (das heißt
Glauben an einen Endzustand) «die Klasse des Proletariats genau die Stelle
einnimmt, die im christlichen Erwartungsglauben Jesus Christus hat». Natürlich

nicht, um beide Arten des Zukunftsglaubens zu vermischen, sondern um
sie nachher voneinander zu unterscheiden. Im Gegensatz zum christlichen
Glauben an die kommende Herrschaft Gottes stützt sich der marxistische
Zukunftsglaube nach Richs Ansicht auf eine Verherrlichung des Menschen,

speziell auf die erlösende Rolle des Proletariats, die er aber als Mythos
bezeichnet.

Die aus den «Frühschriften» gewonnenen Einsichten und Eindrücke wendet

Rieh sodann auch an in seinem Buch: «Christliche Existenz in der
industriellen Welt» (Zwingli-Verlag, Zürich 1957), nämlich in einem kurzen
Kapitel über «positive und negative Aufhebung des Privateigentums im Denken

des jungen Marx». Dabei hebt er, wiederum auf Grund genauer Zitate,
hervor, daß der junge Marx in der Schrift «Nationalökonomie und
Philosophie» den «rohen Kommunismus» abgelehnt hat.

Dieses Buch Richs ist aber auch sonst interessant, und zwar auch für
Leute, die den theologischen Gedanken nicht ganz zu folgen vermögen. Denn
es enthält eine echte Verbindung christlichen Denkens mit Einsicht in die
gesellschaftlichen Probleme und verrät das persönliche Erlebnis der
industriellen Arbeitswelt und die Vertrautheit mit den aktuellsten Fragen des

Arbeitsverhältnisses.

337



Schlußfolgerung

Wenn wir diese zweifellos von sozialer Gesinnung und echtem Wahrheitswillen

getragenen Untersuchungen protestantischer Theologen überblicken,
so können wir uns zunächst nur darüber freuen, daß diese Kreise die Frage
des Sozialismus überhaupt und das weltanschauliche Ringen des jungen Marx
im besonderen so ernst nehmen. Gerade durch ihre weltanschauliche
Fragestellung gelangen sie da und dort zu einem Verständnis, das jenen verschlossen

ist, die in den «Frühschriften» nur eine Vorstufe zu dem von Marx selbst,

von Engels, Lenin und Stalin weiter ausgebauten und zugleich vereinfachten
dialektischen Materialismus sehen.

Anderseits werden die «Frühschriften» durch solche von ganz anderem
weltanschaulichem Boden ausgehenden Interpretationen nicht einfacher,
sondern noch komplizierter, als sie es ohnehin schon sind. Und trotz mannigfacher

Erhellung einzelner Stellen bleibt das Gesamtbild des jungen Marx
sowie seine Entwicklung bis zu den berühmten Sätzen im Vorwort zur «Kritik
der politischen Ökonomie» dunkel und unverständlich. Die Flüge über die
Jahrhunderte hinweg bis zu Augustin und zu Adam und Eva helfen dem
kritischen Fußgänger wenig. Denn mit den gleichen Flügen und Sprüngen
könnte man auch die Lehren Stalins, zum Beispiel dessen Erklärung des

Kommunismus anläßlich der Einführung der sowjetischen Verfassung, aus der
Geschichte vom Sündenfall ableiten.

Wer sich jedoch darüber ärgert, daß in den geschichtlichen Fragen um
den jungen Marx Theologen eine erstaunliche Initiative entwickeln, der sollte

einschen, daß es gegen solches Malaise nur ein einziges, aber wirksames Mittel

gibt: teilzunehmen an der Erforschung der geschichtlichen Wahrheit. Denn

jeder von uns braucht diese so gut wie die Theologen und wie sie zu dem

Zwecke, darauf seine eigene Weltanschauung aufzubauen.

MARKUS MATTMULLER

Christentum und Industriegesellschaft

Seitdem die Industrialisierung unsere Welt umgestaltet hat, sind immer
wieder Denker hervorgetreten, welche sich mit dem Verhältnis der christlichen

Botschaft zu dieser neuen Wirklichkeit befaßt haben. Wenn man ihre
Werke liest, wird es einem deutlich, daß es unter ihnen zwei Typen gibt:
die Missionare und die Gestalter.

Die Missionare: Sie werden von der Entkirchlichung der Arbeitermassen
beeindruckt und wollen das Evangelium in den Arbeitervierteln verkündigen,

338


	Der junge Marx in den Händen moderner Theologen

