Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 37 (1958)

Heft: 11

Artikel: Der junge Marx in den Handen moderner Theologen
Autor: Kagi, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-337045

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-337045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

obliegende Arbeit beherrschen zu konnen: Sie erstreckte sich vom «Verkehr»

iiber «die industriellen Betriebe in den Gemeinden» zu den «Irren-, Heil-,

Straf- und Krankenanstalten der Kantone» und den «militdrischen Anstalten

und Fabriken des Bundes». Die «Beamten» spielen dabei keine entscheidende

Rolle. Die primitivsten Kenntnisse auf all den Gebieten der beruflichen

Tatigkeit im «Offentlichen Dienst» setzen eine allgemeine Bildung voraus,

die in solciem Ausmal} nur ein Intellektueller besitzen kann. Ein solcher

aber ist an dieser Stelle nicht beliebt, weil man ihn in der Bewegung im
Prinzip nicht haben will. Man fiirchtet ihn, man traut ihm nicht; man nimmt
an, dall er nur der Karriere wegen zur Bewegung kommen werde. Im
«Offentlichen Dienst» ist die Situation in dieser Beziehung nicht anders als

in der Privatwirtschaft. Auch hier herrscht die «tagliche Praxis» vor. Man

liebt auch da die «Theorie» nicht.

So konnte bisher der Intellektuelle in der Arbeiterbewegung in der Regel
nicht Full fassen. Das war nicht immer so. Die Hochkonjunktur und die
Vollbeschiftigung der Nachkriegszeit verlagerten das Interesse von der Poli-
tik auf die Wirtschaft. Das Gut- und das Viel-Verdienen wurde zur Richt-
schnur des allgemeinen Trends. Alles andere muBlte dabei in den Hinter-
grund treten. Das hat auch die Intellektuellen entscheidend beeinflult. In
der Arbeiterbewegung ist nichts zu «verdienen». So bleiben die Intellektuellen
heute bewul3t von der Arbeiterschaft fern. Frither, als die Bewegung noch
klein und ohne groflen politischen Einflu} war, traten sie aus Idealismus zur
Arbeiterschaft in Kontakt. Damals, um die Jahrhundertwende und bis zum
Ersten Weltkrieg, waren es Intellektuelle, wie Steck, Gustav Miiller, Otto
Lang, Seidel, Charles Naine, Paul Graber und andere, die entscheidend die
geistige Haltung der Arbeiterschaft in der Schweiz beeinfluBt haben. Wo
sind solche Intellektuelle heute zu finden? Was ist die Folge davon, daBl die
Intellektuellen als Sauerteig der Arbeiterbewegung fehlen? Die breite Masse
der Arbeiter ist, wie die der Biirger, dem allgemeinen Konformismus ver-
fallen, der jede unabhéngige, selbstindige und kritische Stellungnahme dem
Geschehen, der Welt gegeniiber hindert. Eine radikale Abkehr davon tite
not. Ist sie noch moglich?

Die Aufgabe der Intellektuellen in der Arbeiterbewegung wire damit
umschrieben.

PAUL KAGI

Der junge Marx in den Hédnden moderner Theologen

Es ist ein gutes Zeichen fiir die heutige Theologengeneration, daf3 sich in
ihr viele bedeutende Kopfe finden, die bereit sind, die gesellschaftlichen Tat-
sachen unserer Zeit zu sehen, die im Kampfe liegenden politischen Ideo-

331



logien zu erkennen, auch wenn sie ihnen unsympathisch sind, und sich mit
ihnen, natiirlich vom Standpunkt ihrer Weltanschauung aus, auseinander-
setzen.

Man mul3 allerdings immer darauf gefalit sein, dali sich der Theologe auf
einmal in eine Wolke der Offenbarung oder der Metaphysik hiillt und den
Blicken der Unglaubigen himmelwérts entschwindet. Aber letztere brauchen
nicht zu fiirchten, dal sie diesen Vorgang zu spit bemerken und in den Auf-
triech der Wolke mitgerissen werden. Die natiirliche Schwerkraft halt den
Erdgebundenen automatisch am Boden fest, und dort kann er ruhig warten,
bis der andere, gesichert durch einen dogmatischen Fallschirm, auf den
Boden der gewohnlichen Wirklichkeit zuriickkehrt und einem irdischen Ge-
sprach wieder zugénglich wird.

Der Unterschied zwischen der fritheren Theologengeneration und den
heutigen sozial interessierten Theologen besteht nun darin, dall letztere viel
langer am Boden bleiben, hier tiichtige Arbeit leisten und jeder ernsthaften
Diskussion iiber die Fragen der menschlichen Gesellschaft zugénglich sind.

Wer sich an eine Pfarrergeneration erinnert, die in den Werken eines
Nietzsche, wenn sie sie nicht ungelesen ablehnte, eine verabscheuungswiirdige
antichristliche AnmaBung und in den Schriften von Marx und Engels nur
den Atheismus und den grobsten Materialismus sah, der weild es zu schatzen,
dal} beide kulturkritischen Erscheinungen von heutigen Theologen mit groflem
Ernst und mit dem Willen, sie von innen heraus zu verstehen, studiert und
dargestellt werden.

Es gab allerdings auch damals leuchtende Ausnahmen. Ich erwihne nur
Leonhard Ragaz, der es wagte, als Theologieprofessor eine den Horern aller
Fakultiten zugingliche Vorlesung iiber Nietzsche und eine Aussprache iiber
die soziale Frage zu halten. Ragaz liel3 sich auch weder durch den Atheismus
noch durch den dialektischen Materialismus davon abschrecken, in dem Ge-
dankengut von Marx und Engels und in den Bestrebungen sozialistischer
Parteien einen Kern zu suchen, der mit seinen christlichen Uberzeugungen
vereinbar war. Es konnte sogar passieren, dall er gegen einen Vortrag, in
dem die Lehre von Karl Marx oberfldchlich und geringschatzig kritisiert
wurde, in der Diskussion opponierte und davor warnte, diese Geistesrichtung
als erledigt abzutun.

In seiner Schrift «Von Christus zu Marx — von Marx zu Christus» (1929)
orenzte Ragaz zwar seine Anschauung scharf gegen den Marxismus als Welt-
anschauung ab. Aber in seinem Denken hatten der christliche Glaube und das
im Sozialismus steckende Streben nach Gerechtigkeit gemeinsam Platz. So
konnte er sagen:

«Es ist klar, da} die Botschaft vom Reiche Gottes mehr ist als blo3 Sozia-
lismus ... Aber das ist nur die eine Seite der Wahrheit. Die andere ist, da3
im Reiche Gottes der ganze Sozialismus enthalten ist . . . In der Botschaft vom

332



Reiche Gottes sind die Wahrheit des Christentums und die Wahrheit des
Sozialismus aufs engste verbunden.» («Von Christus zu Marx — von Marx zu
Christus», S. 190-192.)

Der junge Marx,

das heilit die Entwicklung von Karl Marx bis zum Kommunistischen Mani-
fest, war damals noch wenig bekannt, weil die meisten Schriften aus der Zeit
vor 1848 teils {iberhaupt noch nicht bekannt, teils nur in Bruchstiicken ge-
druckt und in schwer zuginglichen Ausgaben und Zeitschriften verstreut
waren. Die zusammenhingende Veroffentlichung der Frithschriften im Jahre
1932, fast gleichzeitig durch S. Landshut und J. P. Mayer in Kroners Taschen-
ausgabe und im dritten Band der historisch-kritischen Gesamtausgabe der
Schriften von Karl Marx und Friedrich Engels, war ein Ereignis, das grofite
Beachtung verdient héitte. Denn das Gedankengut, das sie zutage brachte, war
geeignet, die meisten Lehrmeinungen iiber die materialistische Geschichts-
auffassung iiber den Haufen zu werfen, biirgerliche Theorien gleichermallen
wie sozialistische und kommunistische. Diese Wirkung trat nicht ein. Ab-
gesehen von den Hemmungen, denen das Umlernen immer begegnet, war
eben das Interesse der gesellschaftlich und politisch interessierten Menschen
durch die grofle Wirtschaftskrise und durch den aufsteigenden National-
sozialismus mit Beschlag belegt.

So kam es, dal} erst nach dem Zweiten Weltkrieg diese «Frithschriften»
recht ans Licht gezogen wurden und dall bis heute keine Einigung iiber ihre
Bedeutung herrscht. Es ist auch kein Zufall, dal Theologen, die die Ver-
pilichtung spiirten, auch die Probleme der gesellschaftlichen Gegenwart zu
studieren, jenen Anfingen der marxistischen Lehre eine besondere Aufmerk-
samkeit widmeten. Einerseits waren sie weder an die sozialdemokratische noch
an die kommunistische Lehrmeinung von der materialistischen Geschichts-
auffassung noch gar an Ansichten der biirgerlichen Gruppe des Marxismus
gebunden. Anderseits spiirten sie, dal man sich mit dem Marxismus, der in
seiner Form zur Lehre einer Weltmacht geworden war, wohl oder iibel aus-
einandersetzen mul}, und daf} gerade in den «Friithschriften» eine Kulturkritik
steckt, die an die tiefsten Fragen der menschlichen Gesellschaft und damit
auch an die tiefsten I'ragen der Weltanschauung riihrt.

Eine Ubersicht iiber einige neuere Publikationen soll zeigen, wie weit
diese Bemiihungen um den «jungen Marx» bei protestantischen Theologen
des deutschen Sprachgebiets gediehen sind.

Erich Thier

Im Jahre 1950 erschien im Verlag Gustav Kiepenheuer in Kéln und Berlin
eine Schrift mit dem Titel: «Karl Marx, Nationalokonomie und Philosophie.
Mit einem einleitenden Kommentar iiber die Anthropologie des jungen Marx

333



nach den Pariser okonomisch-philosophischen Manuskriptenvon Erich Thier».
Es handelte sich um eine neue Ausgabe des im Rahmen der «Friihschriften»
1932 erstmals veroffentlichten Manuskriptes aus dem Jahr 1844, zu welchem
Thier einleitend eine Erlduterung schrieb.

Der Hauptteil dieser Erlauterung ist nun abgedruckt in der Schrift «Das
Menschenbild des jungen Marx», Gottingen, Vandenhoeck und Ruprecht,
1957, versehen mit einer neuen Einleitung und neuen Literaturnachweisen.
Den dritten Teil des ersten Kommentars, einen Versuch der systematischen
Darstellung der «Anthropologie des jungen Marx», hat der Verfasser aus dem
Neudruck als revisionsbediir{tig ausgeschaltet. Er wird vermutlich auf dessen
Fragestellung zurlickkommen in dem angekiindigten groBeren Werk «Gestalt-
wandel des Marxismus». Dieser Titel allein sagt uns, in welche umfassende
geistesgeschichtliche Aufgabe sich der Verfasser gestiirzt hat. Denn es ist
notorisch, daB die Literatur iiber den Marximus uniibersehbar ist.

In der erwahnten Schrift iiber «Das Menschenbild des jungen Marx»
untersucht Erich Thier die Auseinandersetzung des jungen Marx mit seinem
geistigen Lehrmeister Hegel, vor allem seine Verarbeitung: und Umwand-
lung von Hegels «Phanomenologie» und «Logik», und stellt die Beziehungen
her, die Marx mit seinen Zeitgenossen Ludwig Feuerbach und Moses Hel}
verbinden. Er betont mit Recht, wie Marx in jener schwer lesbaren Schrift
den Hegelschen Begriff der «Entfremdung» auf den Zustand der mensch-
lichen Gesellschaft unter der Herrschaft des Privateigentums beziehungs-
weise des Kapitalismus anwendet. Im iibrigen bleibt die Schrift des jungen
Marx auch nach dieser Erlauterung durch Thier noch reichlich unverstdndlich.

Zwei weitere Stiicke aus dem geplanten «Gestaltwandel des Marxismus»
hat Erich Thier in den «Marxismusstudien» versffentlicht, zwei Binden von
Untersuchungen verschiedener Verfasser, erschienen 1954 und 1957 bei
J. C. B. Mohr in Tiibingen, in der Reihe «Schriften der Studiengemeinschaft
der Evangelischen Akademien». Unter dem Titel «Etappen der Marxinter-
pretation» gibt er eine geistvolle Ubersicht iiber die lange Reihe der Erkla-
rungsversuche, die Marxens Gedanken von Franz Mehring bis zu Stalin zuteil
geworden sind. Dabei rdumt er natiirlich auch dem «jungen Marx» den ihm
gebiihrenden Platz ein. Zwischendurch iiberschreitet er einmal die Grenze
historischer Forschung, und dann sieht man plotzlich, wieso der Theologe
sich so sehr fiir Marxens Auffassung von der «Entfremdung des Menschen»
interessiert. Auf einmal baut er diese Lehre in seine christliche Welt-
anschauung ein, wenn er sagt: «Was Marx von seinem BewuBtsein nicht
wahrhaben wollte, ist jetzt — ihn besser verstehend, als er sich verstand —
ersichtlich: Wo es um den Menschen geht, geht es zugleich um Gott. Der
junge Marx mul} theologisch gewiirdigt werden.»

Ein zweites Kapitel iiber «Marx und Proudhon», im zweiten Band der

334



«Marxismusstudien», stellt die Anniaherung und spatere Entfremdung zwi-
schen diesen beiden Denkern dar.

Helmut Gollwitzer

ist wohl einigen Lesern bekannt durch sein Buch «. .. und fithren, wohin du
nicht willst», einen ergreifenden Bericht iiber seine russische Gefangenschaft.
Er hat nun zu einer «Festschrift fiir Giinther Dehn» (Verlag der Buchhand-
lung des Erziehungsvereins Neukirchen, Kreis Moers, 1957) eine Abhandlung
beigesteuert: «Zum Verstiandnis des Menschen beim jungen Marx». Auch er
befal3t sich mit den sogenannten Pariser Manuskripten iiber Nationolokono-
mie und Philosophie und dringt, sozusagen instinktiv, erstaunlich tief in die
Anfidnge der materialistischen Geschichtsauffassung ein, indem er treffende
Worte findet fiir den Gedankengang, der Marx vom Erlebnis des entstellten
oder «entfremdeten> Menschentums zu der besonderen Wiirdigung des Prole-
tariats als des Trigers einer neuen, sinnvolleren Gesellschaft fiithrte. Die
gleiche Tiefe und Energie zeigt sich auch in den kritischen Bemerkungen, mit
denen Gollwitzer zum Beispiel vom Atheismus Marxens, von dessen «wissen-
schaftlichem Sozialismus» und von der bolschewistischen Ausgestaltung des
Marxismus abriickt. Dies natiirlich von seiner eigenen, christlichen Welt-
anschauung aus, so dafl wir auch bei ihm von der geschichtlichen Analyse
weg plotzlich in einen dogmatischen, auf Offenbarungsglauben beruhenden
Gedankengang hiniibergezogen werden, dem wir folgen oder in guten Treuen
die Gefolgschaft verweigern kénnen.

Paul Tillich,

der ungefihr gleichzeitig mit den ersten schweizerischen Religi6s-Sozialen in
Berlin an einer Verbindung zwischen Christentum und Sozialismus arbeitete
und jetzt als Professor in den Vereinigten Staaten wirkt, hielt im Jahre 1952
in Diisseldor{ einen Vortrag: «Der Mensch im Christentum und im Marxis-
mus» (als Manuskript gedruckt vom Evangelischen Arbeitsausschuf3 Diissel-
dorf, 1953).

Fir Tillich ist die erste Periode von Marxens Schaffen, die er mit dem
Kommunistischen Manifest gegeniiber den spiteren Schriften abgrenzt, so
wichtig, dal} er sagt, wenn eine sozialistische Bewegung sich heute auf Marx
berufen wolle, miisse sie sich fragen, ob nicht eine Neuorientierung aus den
Quellen des urspriinglichen Marx notig sei. Gleichzeitig stellt er den jungen
Marx in den Zusammenhang <jener Bewegung, die man heute existentia-
listisch nennt» und die eine Rebellion gegen die Entmenschlichung des Men-
schen in der industriellen Gesellschaft darstelle. Anderseits glaubt er, «daB
die grundlegende Abweichung des Marxismus vom Christentum die wichtigste

Ursache fiir die tragische Entwicklung der revolutioniren Bewegungen des
20. Jahrhunderts ist».

335



Also wird hier der junge Marx nicht nur gegeniiber dem alteren Marx
aufgewertet, sondern zugleich als Atheist vom Standpunkt des Christentums
aus abgelehnt. Auch Tillich betrachtet den eigenartigen Begriff der «Ent-
fremdung» des Menschen (im Zeitalter des Kapitalismus) als Grundgedanken

des jungen Marx. Er vermit aber ein positives Bild von dem aus der Ent-
fremdung erlosten Menschen. Neben treffenden Bemerkungen iiber die Ge-

danken des jungen Marx liefert Tillich kithne Vergleiche und kritische Urteile
von seiner eigenen Weltanschauung aus, die aber das Verstindnis der Schrif-
ten des jungen Marx eher erschweren als erleichtern. Was hilft es uns zum
Beispiel, wenn die marxistische Lehre von der Entfremdung mit dem christ-
lichen Siindenbegriff und der Begriff der Ideologie mit den biblischen Gedan-
ken tiber den Goétzendienst verglichen wird? Wir konnen ja doch nicht den
atheistischen jungen Marx aus der Bibel erkldren! Auf diese Weise gewinnt
man geistreiche und zum Denken anregende Schlaglichter, aber keine ge-
schichtliche Erklarung.

Sehr interessant und kiithn, aber im einzelnen auch nichts erklarend ist
eine Parallele, die Tillich in einem ebenfalls in Diisseldorf im Jahre 1951
gehaltenen Vortrag «Protestantische Vision» (mit dem ersten Vortrag zusam-
men gedruckt) zieht. Da setzt er die «Entfremdung» des jungen Marx in
Bezichung mit der «Zerspaltung des Menschen mit sich selbst», welche er
als das Grundproblem des Kirchenvaters Augustin bezeichnet. Diese Parallele
hilft dem Verfasser, den Gedanken der Entfremdung in sein eigenes Weltbild
einzubauen — er empfichlt, an das anzukniipfen, was Augustin und Marx
gemeinsam haben, ndmlich an den Begriff der Entfremdung, und es «in der
Tiefe zu fassen, in der der junge Marx es gesehen hat und in der Augustin
es sah». Und er schlielt seinen Vortrag mit dem jedenfalls fiir sein geistiges
Niveau zeugenden Wunsch, «dal} unser alter religioser Sozialismus sich aus-
weitet zu einer universellen Bewegung, in der beide Kirchen und die sozia-
listische Idee sich vereinigen, um fiir das zu kimpfen, worum Augustin und
Luther und Marx gekdmpft haben, ndmlich: den Menschen».

Arthur Rich

Der Ziircher Theologieprofessor Arthur Rich ist so sehr Theologe wie
irgendeiner der Genannten, zeichnet sich aber durch umfassende wirtschaft-
liche Kenntnisse aus. «Die kryptoreligiésen Motive in den Friihschriften von
Karl Marx», so lautet der Titel seiner Probevorlesung vor der Theologischen
Fakultit der Universitit Ziirich vom 4. Mai 1951, im Druck erschienen in der
Theologischen Zeitschrift, Mai/Juni 1951. Zunichst stellt Rich einwandfrei
fest, dafl Marx seit seiner Beschiftigung mit Ludwig Feuerbach, der die
Religion in menschliche Illusionen aufgeldst hatte, dem christlichen Glauben
nie mehr niahergekommen ist. «Betrachten wir Marx auf einer Linie, die von
Feuerbach zum historischen Materialismus® fithrt, dann mussen wir zu-

336



gestehen, dall er einen Standort gewonnen hat, der véllig religionslos ist.
Sogar der Atheismus als negative Religion hat fiir ihn jeden Sinn verloren.»

Aber Arthur Rich fiahrt fort: «Allein, dieser Marx ist nicht der ganze
Marx. Hinter dem kiihlen wissenschaftlichen Philosophen . .. steckt ein hei-
Bes, hoffnungsfreudiges Herz, das an die kommende Erlésung des Menschen
glaubt.» Und fiir diese Ansicht bringt er treffende Belege aus den «Frih-
schriften». Sodann schalt er drei verborgene, daher «kryptoreligiose» Motive
heraus:

1. Die Selbstentfremdung des Menschen, die auch Rich mit dem Siinden-
fall vergleicht.

2. Die kommunistische Gesellschaft als paradiesischer Zustand der Zu-
kunft, in welchem der Mensch von den «fremden Michten» befreit sein soll.

3. Die erlosende Rolle, die Marx dem Proletariat zuschreibt und die Rich.
reichlich kiihn, als ein den Menschen revolutionierendes Ereignis der Gnade
auffalft und damit in Beziehung mit der christlichen Gnadenlehre bringt!

Ungefihr den gleichen Gedankengang, etwas populérer gefallt, entwickelt
Arthur Rich in der Broschiire: «Marxistische und christliche Zukunftshoff-
nung» (Heft 35 der «Kirchlichen Zeitfragen», Zwingli-Verlag, Ziirich 1955).
Dort geht er in der Charakterisierung des eben genannten dritten Motivs noch
etwas weiter und behauptet, dal in der marxistischen Eschatalogie (das heif3t
Glauben an einen Endzustand) «die Klasse des Proletariats genau die Stelle
einnimmt, die im christlichen Erwartungsglauben Jesus Christus hat». Natiir-
lich nicht, um beide Arten des Zukunftsglaubens zu vermischen, sondern um
sie nachher voneinander zu unterscheiden. Im Gegensatz zum christlichen
Glauben an die kommende Herrschaft Gottes stiitzt sich der marxistische
Zukunftsglaube nach Richs Ansicht auf eine Verherrlichung des Menschen,
speziell auf die erlosende Rolle des Proletariats, die er aber als Mythos
bezeichnet.

Die aus den «Frihschriften» gewonnenen Einsichten und Eindriicke wen-
det Rich sodann auch an in seinem Buch: «Christliche Existenz in der indu-
striellen Welt» (Zwingli-Verlag, Zirich 1957), namlich in einem kurzen
Kapitel iiber «positive und negative Aufhebung des Privateigentums im Den-
ken des jungen Marx». Dabei hebt er, wiederum auf Grund genauer Zitate.
hervor, dall der junge Marx in der Schrift «Nationalokonomie und Philo-
sophie» den «rohen Kommunismus» abgelehnt hat.

Dieses Buch Richs ist aber auch sonst interessant, und zwar auch fiir
Leute, die den theologischen Gedanken nicht ganz zu folgen vermogen. Denn
es enthilt eine echte Verbindung christlichen Denkens mit Einsicht in die
gesellschaftlichen Probleme und verrdt das personliche Erlebnis der indu-
striellen Arbeitswelt und die Vertrautheit mit den aktuellsten Fragen des
Arbeitsverhaltnisses.

337



SchluBBfolgerung

Wenn wir diese zweifellos von sozialer Gesinnung und echtem Wahrheits-
willen getragenen Untersuchungen protestantischer Theologen iiberblicken,
so konnen wir uns zunichst nur dariiber freuen, dall diese Kreise die Frage
des Sozialismus iiberhaupt und das weltanschauliche Ringen des jungen Marx
im besonderen so ernst nehmen. Gerade durch ihre weltanschauliche Frage-
stellung gelangen sie da und dort zu einem Verstidndnis, das jenen verschlos-
sen ist, die in den «Friihschriften» nur eine Vorstufe zu dem von Marx selbst,
von Engels, Lenin und Stalin weiter ausgebauten und zugleich vereinfachten
dialektischen Materialismus sehen.

Anderseits werden die «Friihschriften» durch solche von ganz anderem
weltanschaulichem Boden ausgehenden Interpretationen nicht einfacher, son-
dern noch komplizierter, als sie es ohnehin schon sind. Und trotz mannig-
facher Erhellung einzelner Stellen bleibt das Gesamtbild des jungen Marx
sowie seine Entwicklung bis zu den berithmten Sétzen im Vorwort zur «Kritik
der politischen Okonomie» dunkel und unverstiandlich. Die Fliige iiber die
Jahrhunderte hinweg bis zu Augustin und zu Adam und Eva helfen dem
kritischen Fullginger wenig. Denn mit den gleichen Fliigen und Spriingen
konnte man auch die Lehren Stalins, zum Beispiel dessen Erklirung des Kom-
munismus anlidBlich der Einfihrung der sowjetischen Verfassung, aus der
Geschichte vom Siindenfall ableiten.

Wer sich jedoch dariiber adrgert, daB in den geschichtlichen Fragen um
den jungen Marx Theologen eine erstaunliche Initiative entwickeln, der sollte
einschen, dal} es gegen solches Malaise nur ein einziges, aber wirksames Mit-
tel gibt: teilzunehmen an der Erforschung der geschichtlichen Wahrheit. Denn
jeder von uns braucht diese so gut wie die Theologen und wie sie zu dem
Zwecke, darauf seine eigene Weltanschauung aufzubauen.

MARKUS MATTMULLER
Christentum und Industriegesellschaft

Seitdem die Industrialisierung unsere Welt umgestaltet hat, sind immer
wieder Denker hervorgetreten, welche sich mit dem Verhaltnis der christ-
lichen Botschaft zu dieser neuen Wirklichkeit befal3t haben. Wenn man ihre
Werke liest, wird es einem deutlich, dall es unter ihnen zwei Typen gibt:
die Missionare und die Gestalter.

Die Missionare: Sie werden von der Entkirchlichung der Arbeitermassen
beeindruckt und wollen das Evangelium in den Arbeitervierteln verkiindigen,

338



	Der junge Marx in den Händen moderner Theologen

