
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 36 (1957)

Heft: 7

Artikel: Vom Wesen der Kultur

Autor: Amberg, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336995

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


36. JAHRGANG

JULI 1957

HEFT 7
ROTE REVUE

DR. H. AMBERG

Vom Wesen der Kultur
«Wir kamen von der Kultur ab, weil kein Nachdenken über die Kultur

unter uns vorhanden war1.»

Diese Worte schrieb Albert Schweitzer während des Ersten Weltkrieges.
Sie sind auch heute noch aktuell. An würdevollen Anlässen werden zuweilen
in festlicher Stimmung die «kulturellen Werte des Abendlandes» beschworen,
es wird an das «Vermächtnis abendländischen Geistes» erinnert. Die Rhetorik

überglänzt dabei oft genießerisches Verharren im Gegenwärtigen und
Ratlosigkeit vor der Zukunft. Von «Kulturkrisen», vom «Untergang der Kultur»

usw. wird häufig gesprochen; «kulturelle Veranstaltungen», wo unter
anderem «kulturelle Genüsse» vermittelt werden, sind äußerst zahlreich. Es

gibt viel «Kultur»betrieb; dieser lebt vom geheimen Streben der Menschen
nach höheren, schöneren und wahreren Werten, als der heutige Alltag sie
ihnen bietet. Nach dem wesentlichen Inhalt, dem Kern dieses Kulturellen
fragend, erhält der Wahrheitssuchende aber selten eine überzeugende
Antwort.

Am weitesten verbreitet ist noch die Meinung, die Kultur bestehe
vornehmlich in wissenschaftlichen und künstlerischen Leistungen2. Solche

Leistungen können unter Umständen wohl kulturfördernd sein, die Kultur selbst
aber machen sie nicht aus. Diese hat vielmehr ihr eigenes Wesen, sie waltet
in weiteren Bereichen als jenen des Wissens und Gestaltens.

Voraussetzungen zur Kultur
Der Kampf ums Dasein, das heißt um die Behauptung des Menschen

gegenüber der Natur und den Mitmenschen, muß herabgesetzt werden'.
«Kultur setzt Muße voraus, Muße zum Träumen, zum Denken, zum Lesen,

zum Kunstgenuß4.» «Die gewöhnliche Überbeschäftigung des modernen
Menschen in allen Gesellschaftskreisen hat zur Folge, daß das Geistige in
ihm verkümmert5.»

1 «Verfall und Wiederaufbau der Kultur», 12. A., München 1955, S. 1.
2 Schweitzer, a. a. 0., S. 24.
3 Schweitzer, a. a. 0., S. 21.
4 F. T. Wahlen, «Hochkonjunktur und Menschenwürde», Vortrag, zit. nach «NZZ»,

Nr. 2663, 1956.
5 Schweitzer, a. a. 0., S. 11.

193



Je kümmerlicher der Geist — ist man oft versucht zu folgern —, desto

größer das Streben nach Überbeschäftigung, als Mittel zu größerem Erwerb
und Aufwand. Viele fürchten bereits, nicht mehr bestehen zu können, wenn
sie sich nicht stets nach der neuen Mode kleiden, kein Auto halten und
nicht in den besten Gaststätten einkehren können. Das ist mit ein Grund
dafür, daß kaum jemand es wagt, von ihm verlangte Überstunden zu
verweigern. Das gilt — wie Albert Schweitzer richtig sagt — für alle
Gesellschaftskreise, vor allem aber für die Selbständigerwerbenden, die als

«Arbeitgeber» für den Umfang der Arbeitsprogramme am ehesten verantwortlich
sind. Auch aus diesen Gründen kommt die Bewegung zur Verkürzung

der Arbeitszeit nicht recht vom Fleck. Das Streben nach Verdienst, oder
anders ausgedrückt, die Angst vor dem Verlust einer Gewinnchance schlägt
alles aus dem Feld.

Außer der Beseitigung der Überbeschäftigung ist auch eine weitgehende
Kontrolle und Läuterung der unechten Gefühle und der treibenden und
hetzenden Leidenschaften6 (wie Falschheit, Mißgunst, Neid, Süchte aller
Art usw.) durch die Vernunft eine Voraussetzung zur Kultur. «Nur die
Herrschaft der Vernunft über die menschlichen Gesinnungen (bietet) die Gewähr
dafür, daß die Menschen und die Völker die Macht, die ihnen die dienstbar
gemachten Naturkräfte verleihen, nicht gegeneinander brauchen...», schreibt
Albert Schweitzer. Der moderne Mensch sei «nicht der kühle Beobachter und
Rechner, als der er sich vorkommt. Ohne sich darüber Rechenschaft zu

geben, mengt er dem Verständnismäßigen soviel Gefühlsmäßiges bei, daß
das eine das andere verfälscht. In diesem Zirkel bewegen sich die Urteile
und Impulse unserer Gesellschaft von den kleinsten bis zu den größten Fragen.

Unterschiedslos arbeiten wir, die einzelnen wie die Völker, mit realen
und imaginären Werten. Gerade das unvermittelte Nebeneinander von
Sachlichkeit und Unsachlichkeit und von Nüchternheit und Begeisterungsfähigkeit

für das Sinnlose macht das Rätselhafte und Gefährliche der modernen
Mentalität aus7.» — In der Schweiz haben wir in den letzten Jahren mehrere
große Abstimmungskämpfe erlebt, bei welchen jeweils selbst innerhalb
derselben Lager vernunftgemäße Einwände nicht mehr ernsthaft erwogen wurden,

weil geschürte Leidenschaften das Feld bereits heillos beherrschten.

Auswahl von Kulturbegriffen

Sigmund Freud hat im Jahre 1927 den Begriff sehr weit und umfassend
formuliert: «Das Wort ,Kultur' (bezeichnet) die ganze Summe der Leistungen

und Einrichtungen, in denen sich unser Leben von dem unserer
tierischen Ahnen entfernt und die zwei Zwecken dienen: dem Schutze des Men-

6 Im Gegensatz zur Leidenschaftlichkeit, die als echtes Gefühl den Menschen über
sich selbst hinauszuheben vermag.

7 Schweitzer, a. a. 0., S. 22 und 25/26.

194



sehen gegen die Natur und der Regelung der Beziehungen der Menschen
untereinander8.» Viele Autoren legen besonderes Gewicht auf die vom Men-
»schen zu erbringenden Leistungen. So zum Beispiel schon J. G. Fichte:
«Niemand wird kultiviert, sondern jeder hat sich selbst zu kultivieren. Alles bloß
leidende Verhalten ist das gerade Gegenteil der Kultur .s» In der
gegenwärtigen schweizerischen Diskussion umschreibt Paul Hulliger Kultur als
«aktive Bildung bewußtes Gestalten. Wer Kultur will, kann nicht nur
Werke außer sich wollen, er muß immer auch sich selber formen wollen10.»

Albert Schweitzer sieht als letztes Ziel der Kultur «die geistige und
sittliche Vollendung des einzelnen3». Lothar Bickel schreibt: «...Kultur, das
ist aus unserem besten Können und unserem tiefsten Interesse gemäß gewandelte,

ganz uns entsprechende Natur. Kultur ist Menschlichkeit, das Wort
nach seinem umfassendsten Sinne genommen11.» J. W. Goethe begreift Kultur

als «Veredelung der Natur12».

Mit dieser Auswahl von Begriffen, die leicht vermehrt werden könnte,
ist das Wesen der Kultur freilich noch nicht exakt erfaßt, obwohl sich aus
diesen Zitaten schon vieles herausdenken läßt. Insbesondere bei Schweitzer
und Bickel wandelt sich die Frage nach dem Wesen der Kultur rasch in die
Frage: Wann ist der Mensch vollendet? Was ist wahre Menschlichkeit? 13

Zu diesen Fragen hat vielleicht Martin Buber das Klarste und Neueste

gesagt: «Die fundamentale Tatsache der menschlichen Existenz ist der
Mensch mit dem Menschen. Was die Menschenwelt eigentümlich kennzeichnet,

ist vor allem andern dies, daß sich hier zwischen Wesen und Wesen

etwas begibt, dessengleichen nirgends in der Natur zu finden ist. Jenseits
des Subjektiven, diesseits des Objektiven, auf dem schmalen Grat, darauf
Ich und Du sich begegnen, ist das Reich des Zwischen Für die
Lebensentscheidung der kommenden Geschlechter ist durch diese Wirklichkeit, deren

Entdeckung in unserem Zeitalter begonnen hat, der Weg gewiesen, der über
Individualismus und Kollektivismus hinausführt. Hier deutet sich das echte

Dritte an, dessen Erkenntnis dazu helfen wird, dem menschlichen Geschlecht
echte Person wiederzugewinnen und echte Gemeinschaft zu stiften Nur
in der lebendigen Beziehung ist die Wesenheit des Menschen, die ihm
eigentümliche, unmittelbar zu erkennen Betrachte den Menschen mit dem

8 «Das Unbehagen in der Kultur», zitiert nach Fischer-Bücherei 47, S. 122.
9 zitiert nach Vortrag von Paul Geheeb, «Die Odenwaldschule», S. 3.
10 «Die sozialistische Kultur — eine Kultur des Menschen selbst», «Rote Revue»,

1955, S.202.
11 «Kultur», aus dem Nachlaß des Autors, Zürich 1956, S. 75.
12 in der «Italienischen Reise».
13 Bei Alfred Weber, der Kultur im wesentlichen als Ausdruck des Seelischen

versteht, wandelt sich die Frage nach der Kultur ganz ähnlich in die Frage: Was ist
Seelisches? Vgl. «Prinzipielles zur Kultursoziologie», im Archiv für Sozialwissenschaft und
Sozialpolitik, Bd. 47, 1920/21, S. 30/31, und an andern Orten.

195



Menschen, und du siehst jeweils die dynamische Zweiheit, die das Menschen-

wesen ist, zusammen: hier das Gebende und hier das Empfangende, hier die
angreifende und hier die abwehrende Kraft, hier die Beschaffenheit des

Nachforschens und hier die des Erwiderns, und immer beides in einem,
einander ergänzend im wechselseitigen Einsatz, miteinander den Menschen
darzeigend. Jetzt kannst du dich zum einzelnen wenden, und du erkennst ihn
als den Menschen nach seiner Beziehungsmöglichkeit; du kannst dich zur
Gesamtheit wenden, und du erkennst sie als den Menschen nach seiner

Beziehungsfülle 14.»

Inhalt des Kulturbegriffes

Die «lebendige Beziehung», die «Begegnung des Einen mit dem Andern»,
das «gegenseitig präsente Zu-zweien-Sein» ist wahre Menschlichkeit, ist Kultur.

In der «Sphäre des Zwischen» kann der Mensch sich als Mensch — das

heißt kulturell — am weitesten entwickeln, sich vollenden. Wesentlich an
der Kultur ist, daß sie den Menschen über sich selbst (und seinen «grauen
Alltag») erhebt, dabei aber immer in engster Beziehung zu ihm bleibt.
(Außerhalb des Menschen gibt es keine Kultur.)

Der Mensch kann auch in der Begegnung mit der Natur oder mit Kulturgütern

Kultur erleben. Menschliche Werke werden zu Kulturgütern, wenn
sie geeignet sind, die Menschen zu erheben; das trifft insbesondere für die
Kunstwerke zu. Ein Sonnenaufgang, eine Wiese voll blühender Blumen, ein
Gemälde, ein Konzert usw. können dem Menschen — wenn er im Moment

aufnahmefähig ist — zum kulturellen Erlebnis werden. Er ist — wenn wirkliche

Begegnung gelingt, Erhebung sich ereignet - ergriffen, beglückt, in
Geist, Seele und Gemüt gekräftigt und aktiviert; ein solches Ereignis wirkt
kulturfördernd und wird schöpferisch durch die neugefühlte oder neugewollte
Bereitschaft, für andere etwas Gutes zu tun, ein guter Mensch zu sein.

Bei weitem nicht alle Bildbetrachtungen und Konzertbesuche führen zu

derartigen Begegnungen. Es fehlt zur Kultur nicht so sehr an Möglichkeiten
als an Fähigkeiten.

Je mehr menschliche Begegnungen, im Sinne eines erhebenden Ereignisses

und wirklichen Verstehens, alltäglich in einem Volke möglich sind
und stattfinden, desto höher steht dieses Volk kulturell. Kultur ist das

Ereignis menschlicher Begegnung.
Damit ist nun, negativ gesehen, erkennbar, daß Kultur vielfach falsch

14 «Das Problem des Menschen», in: «Dialogisches Leben», Zürich 1947, S. 454 bis
459. Buber greift hiefür, S. 365, auf Feuerbach zurück, aus dessen «Grundsätzen der
Philosophie der Zukunft» (1843) er zitiert: «Der einzelne Mensch für sich hat das

Wesen des Menschen nicht in sich, weder in sich als moralischem, noch in sich als
denkendem Wesen. Das Wesen des Menschen ist nur in der Gemeinschaft, in der
Einheit des Menschen mit dem Menschen enthalten — eine Einheit, die sich aber nur
auf die Realität des Unterschieds von Ich und Du stützt.»

196



verstanden wird: Kultur ist nicht Wissen und nicht Besitz. Die Menge an
Geld, Büchern, Gemälden usw., die ein Mensch besitzt, sagt an sich noch
nichts über seine kulturellen Fähigkeiten und Leistungen aus. Die Zahl der
Schulen, Monumentalbauten, Denkmäler, Parks usw. ist an sich noch kein
Gradmesser für den kulturellen Stand einer Stadt oder eines Volkes. Ob
Wissen, Museen voller Kunstschätze und andere äußere Mittel und Möglichkeiten

kulturfördernd sind, hängt immer davon ab, ob dieses Wissen oder
diese Güter die Zuhörer oder Betrachter geistig und sittlich tatsächlich
erheben und aktivieren. Nicht auf das Können, auf das Tun kommt es an.

Positiv ist zu folgern, daß prinzipiell alle Menschen, auch die an Geld

ärmsten, an der Kultur beteiligt sein können, nach Maßgabe ihrer
Begegnungsfähigkeit. Das Spiel der Mutter mit ihrem Kinde kann kulturell ebenso
wertvoll und schöpferisch sein wie die Arbeit des Bildhauers am Stein.
Freiester, demokratischster Wettbewerb besteht in der Kultur, und zwar —
das mag viele trösten — bereits in der bestehenden Gesellschaft wie zu allen
Zeiten. — Viele begegnungsfähige und -willige Menschen sind dem Kampf
ums Dasein oft so stark ausgesetzt, daß sie sich kulturell wenig entwickeln
können; ihnen kann bis zur Änderung ihrer gesellschaftlichen Stellung leider
nicht viel anderes gesagt werden, als daß auch ihnen «noch ein Zugang zum
ewigen Sein offen steht, nämlich in dem Ewigkeitsgehalt jedes Augenblicks,
der mit dem Einsatz des ganzen Daseins gelebt wird15».

Kulturhemmende Umstände

Nach Sigmund Freud waren es fast immer verpönte, doch ursprüngliche,
selbständige Triebregungen (aggressive, destruktive, sexuelle), welche sich
mit den kulturellen Forderungen der menschlichen Gemeinschaft nicht
vertrugen. «Triebhafte Leidenschaften sind stärker als vernünftige Interessen16.»
Die materiellen Interessen sind es nicht allein, die den Frieden unter den
Menschen stören. Diese Feststellung ist in der nachmarxistischen Zeit von
Bedeutung. Sie soll aber das Problem des Eigentums nicht verkleinern. «Es
scheint auch mir unzweifelhaft», schreibt Freud, «daß eine reale Veränderung

in den Beziehungen der Menschen zum Besitz hier mehr Abhilfe bringen

wird als jedes ethische Gebot; doch wird diese Einsicht bei den Sozialisten

durch ein neuerliches idealistisches Verkennen der menschlichen Natur
getrübt und für die Ausführung entwertet17». Er sieht die Schicksalsfrage
der Menschheit darin, «ob und in welchem Maße es ihrer Kulturentwicklung
gelingen wird, der Störung des Zusammenlebens durch den menschlichen
Aggressions- und Selbstvernichtungstrieb Herr zu werden18».

15 Buber, a. a. O., S. 427.
16 Freud, a. a. O., S. 149, 161, 190.

" ebenda, S. 188.
18 ebenda, S. 190.

197



Albert Schweitzer behandelt als kulturhemmende Umstände die Unfreiheit,

Überanstrengung, Ungesammeltheit, Unvollständigkeit, Humanitäts-
losigkeit (Unnahbarkeit, Teilnahmslosigkeit), geistige und ethische
Unselbständigkeit des modernen Menschen in dessen überorganisierten Verhältnissen,

die ihn verkleinern und psychisch schädigen. «Die Demoralisation des

einzelnen durch die Gesamtheit ist in vollem Gange19.»

Dabei ist es gerade der einzelne, der als Träger der Bewegung für eine

Erneuerung der Kultur «in so ganz ausschließlicher Weise in Betracht
kommt Wo die Kollektivitäten stärker auf den einzelnen einwirken, als

er auf sie zurückwirkt, entsteht Niedergang, weil damit die Größe, auf die
alles ankommt, die geistige und sittliche Wertigkeit des einzelnen,
notwendigerweise beeinträchtigt wird20.» Kultur kann nur dadurch wieder zustande

kommen, «daß in den vielen einzelnen, unabhängig von der jetzt herrschenden

Gesamtgesinnung und im Gegensatz zu ihr, eine neue Gesinnung
entsteht, die nach und nach auf die Gesamtgesinnung Einfluß gewinnt und sie
zuletzt bestimmt. Nichts als dieses Ereignis an den Vielen kann uns
retten20.»

Martin Buber weist auf eine Möglichkeit hin, wie der einzelne sich der

Bedrängung durch anonyme Kollektive entwinden und sich nach und nach
eine gewisse Selbständigkeit erarbeiten könnte. «Der moderne Kollektivismus
ist die letzte Schranke, die der Mensch vor der Begegnung mit sich selbst

aufgerichtet hat. Hier gibt es keinen anderen Ausweg als den Aufstand
der Person um der Befreiung der Beziehung willen. Ich sehe am Horizont,
mit der Langsamkeit aller Vorgänge der wahren Menschengeschichte, eine

große Unzufriedenheit heraufkommen, die allen bisherigen unähnlich ist.
Man wird sich nicht mehr bloß wie bisher gegen eine bestimmte herrschende
Tendenz um anderer Tendenzen willen empören, sondern gegen die falsche

Realisierung eines großen Strebens, des Strebens zur Gemeinschaft, um der
echten Realisierung willen. Man wird gegen die Verzerrung und für die reine
Gestalt kämpfen, wie sie die gläubigen und hoffenden Geschlechter des
Menschen geschaut haben21.»

Wir werden uns nicht mehr damit begnügen können, uns lediglich im
Namen eines Ismus für das Gute und Echte einzusetzen, jeder von uns wird
das als Person tun müssen. Dieser Einsatz wird den ganzen Menschen, seine

ganze Wertigkeit fordern, und nicht nur seine berufliche oder sonstwie
beschränkte Aktivität. Die Anforderungen werden entschieden gesteigert. Echtheit

kostet viel Mut und viel Verzicht. Aber «nur zwischen echten Personen

gibt es echte Beziehung22», und nur echte Beziehung schafft Kultur.
19 Schweitzer, a. a. O., S. 19.
20 Schweitzer, a. a. O., S. 44/45.
21 Buber, a. a. O., S. 452/454.
22 Buber, a. a. O., S. 453.

198



Kulturpolitische Folgerungen

Die menschliche Persönlichkeit ist zu entwickeln, damit sie begegnungsfähig

wird; das ist kulturell entscheidend. Darauf ist vor allem Bedacht zu
nehmen, auch wenn zum Beispiel über die Höhe des Preises von Büchern
und Theaterkarten diskutiert wird.

Die Qualität, die Wertigkeit des Menschen ist zu heben. Im Interesse der
Kultur müssen alle, die von Natur aus dazu fähig sind, geistige Freiheit und
Selbständigkeit erstreben. Das wird nicht allen in gleichem Maße gelingen.
Doch jeder Mensch in verantwortlicher Stellung sollte gerade in dieser
Beziehung große Fortschritte gemacht haben. Je höher die Stellung, desto

notwendiger ist diszipliniertes, phrasenloses Denken und die Beherrschung eigener

Stimmungen, Gefühle und Gelüste.

Die Selbstkontrolle und der grundsätzlich gute Wille des einzelnen
versprechen leider keine genügend guten Resultate, weil das Böse, das in des
Menschen Natur liegt, immer wieder störend dazwischen kommt. Hier kann
der andere helfen, die Auswirkungen des Bösen einzuschränken oder zu
verhindern. Die Menschen müssen daher auch zum Widerstand gegen jede
Anmaßung anderer erzogen werden. In der demokratischen Gemeinschaft muß
jedermann egoistischen, herrschsüchtigen und dergleichen Anwandlungen
anderer entgegentreten, vor allem, wenn diese bei verantwortlichen Personen
die sachliche Lösung von Führungsaufgaben beeinträchtigen.

Diese Abwehr wird vor allem in der Form der freien Meinungsäußerung
und Kritik vor sich gehen müssen. Sie wird angesichts der Macht des Bösen

und Unechten nur erfolgreich sein können, wenn alle Menschen ein gesundes
Selbstbewußtsein — gerade auch gegenüber führenden Leuten — entwickeln,
eine gewisse Respektlosigkeit gegenüber solchen hergebrachten Hierarchien,
die keinen vernünftigen Inhalt mehr haben, aufbringen und beides auch
äußern. Schon die Kinder und Jugendlichen sind dazu anzuhalten, ihre
Rechte zu verteidigen und das ihnen Gebührende zu fordern; sie dürfen
nicht zur vorbehaltlosen Unterwürfigkeit vor Eltern, Lehrern und Lehrmeistern

erzogen werden. Nur wer schon früh die Zivilcourage übt, kann stolz
und unabhängig, aktiv und kritisch an öffentlichen Angelegenheiten
teilnehmen.

Unser Ziel ist eine Gesellschaft möglichst freier, furchtloser Menschen,
die befähigt sind, auch ihr Streben nach Macht und Vorteil und ihre
Mißgunst souverän und für die Mitmenschen tragbar zu verarbeiten. Die
Wechselwirkungen zwischen den Menschen können dann zu lebendigen, differenzierten

und gehaltvollen Beziehungen werden, zu einer Kultur, worin der
einzelne dank dem Einsatz des ganzen Selbst immer neue Möglichkeiten
des Lebens verwirklicht.

199


	Vom Wesen der Kultur

