
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 36 (1957)

Heft: 5

Artikel: Dostojewskis Leidensweg

Autor: Wanner, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aufruf zur sozialen Verantwortung und Bruderschaft. Aus dieser
Gewissensentscheidung und Verantwortung heraus handelt der Sozialist, und es braucht
dazu von seiner Seite vielleicht eine größere innere Anstrengung und geistige
Energie, während der Christ, wohl wissend um seine Schwächen, in der

Hoffnung lebt, daß bei Gott alle Dinge möglich sind. Von ihm weiß er sich

zur tätigen Entscheidung für das Reich aufgerufen: «Mein Glaube ist der»,

sagt er mit Jeremias Gotthelf, «daß Gott nichts tut, wozu er mir die Kräfte
gegeben hat, daß ich diese Kräfte anzustrengen habe nach Vermögen und
Gewissen, und zwar ohne Gewißheit haben zu wollen, richte ich damit das

Erstrebenswerte aus oder nicht, sondern in aller Demut Gott das Gedeihen
überlassend. Der Mensch soll säen, aber in Gottes Hand steht die Ernte;
über das, was ich tue, bin ich verantwortlich, was ich wirke, das walte Gott!»

Der christliche Sozialist aber, in dem Christentum und Sozialismus sich

begegnet sind, um ihn mit unerschütterlichem Mut und freudiger Zuversicht

zu erfüllen, bekennt mit dem großen englischen Arbeiterführer Stafford
Cripps:

«Ich glaube an die durch das göttliche Leben Christi gelehrte Bruderschaft

aller Menschen, wie immer deren Rasse, Farbe, Glauben oder
Klasse sein mag, und ich gelobe — unter Hintansetzung meiner eigenen
Interessen — durch mein tägliches Tun —, unermüdlich für die Errichtung
jenes Maßes von Gerechtigkeit und Gleichheit in meinem eigenen Land
und in der ganzen Welt zu wirken, für jenes Maß, das allein die Grundlage

für ein glückliches, christliches Gemeinschaftsleben aller Völker
bilden kann.
Ich werde nie den Mächten des Übels, der Ungerechtigkeit oder Ungleichheit

nachgeben, möge ich auch durch meinen Widerstand noch so sehr

persönlich leiden. Ich will immer und überall kämpfen, weil ich glaube,
daß nur dadurch das Königreich Christi auf Erden errichtet werden
kann.»

J. WANNER

Dostojewskis Leidensweg

Im Februar des letzten Jahres waren 75 Jahre verflossen, da Dostojewski
in Petersburg, dem heutigen Leningrad, im Alter von 60 Jahren an einem

Blutsturz starb. Die Meinungen über diesen großen Romanschriftsteller sind

auch heute noch geteilt. Der 1948 im Exil verstorbene russische Kultur- und

Religionsphilosoph Berdjajew schreibt in einem überaus lesenswerten Buch

«Die Weltanschauung Dostojewskis» über seinen Landsmann unter anderem

folgendes: «Dostojewski war nicht nur ein großer Dichter, er war auch ein

138



großer Denker und ein großer Seher. Seine Gedankendialektik gehört zur
Eigenart seiner Kunst. Er dringt durch seine Kunst bis in die Urgründe des

Ideenlebens, und das Ideenleben durchdringt seine Kunst.»

Die nachfolgende Darstellung soll dazu dienen, uns ein Bild darüber zu
machen, wie verschiedenartig und zuwiderlaufend die Urteile sind, die bedeutende

Zeitgenossen über Dostojewski und über das Wesentliche seines
Charakters gefällt haben. Es mag für viele nicht leicht sein, das gegen alle

Erstarrung des Geistes gerichtete Schaffen dieses konsequenten Antinihilisten
und «mystischen Realisten», der alles Leben aus dem menschlichen Geist

erfaßt, voll und richtig zu verstehen, obwohl sich in vielen seiner Romane
und namentlich in seinen autobiographischen Werken alle Tiefen und
Untiefen seines Geistes spiegeln und er darin von den Zweifeln seiner Helden
berichtet, die auch sein Schicksal und seine Zweifel waren. Berdjajew betont,
daß über Dostojewski viel Interessantes und Treffendes geschrieben und
gesagt worden ist, daß es aber bei allen den verschiedenen Einstellungen und
bei der tieferen Begründung seines geistigen und literarischen Schaffens an
Kongenialität fehlte.

Leo Tolstoj, der große Vernichter aller Heiligtümer und Kulturwerte,
somit ein eigentlicher Antipode Dostojewskis, urteilt über diesen: «Er war
wehleidig, in sich selbst verliebt, schwerkrank und unglücklich. Er hat
gesunde Menschen auch gar nicht geliebt. Für ihn stand fest, daß die ganze
Welt krank sei, weil er selbst es war.» Und Tolstoj wunderte sich über den
literarischen Erfolg Dostojewskis. «Sonderbar, daß er soviel gelesen wird.
Ich kann nicht begreifen, daß es so ist..., weil alle diese Idioten, Jünglinge
und Raskalnikows in Wirklichkeit gar nicht so waren. Das ist ja alles
einfacher und verständlicher ...»

Der bedeutende russische Literaturkritiker Bjelinski tadelte an dem
Roman «Der Doppelgänger» dessen «phantastisches Kolorit» und meinte:
«Heutzutage gehört das Phantastische nur ins Irrenhaus, nicht aber in die
Literatur, und ist die Sphäre der Ärzte und nicht der Dichter.» Auch N. A.
Dobroljubow fühlte sich von der pathologischen Zerrissenheit Dostojewskis
abgestoßen, und Tschechow, der Meister der Kurzgeschichte, distanzierte
sich — wie Leo Tolstoj — von Dostojewski. Maxim Gorki ließ wenigstens
den dichterischen Qualitäten Dostojewskis volle Gerechtigkeit widerfahren
und erklärte auf dem ersten Kongreß der Sowjetschriftsteller (1934): «Die
Genialität Dostojewskis ist unbestreitbar; seiner Gestaltungskraft nach
kommt sein Talent vielleicht nur dem Shakespeares gleich.» Doch in
zahlreichen Aufsätzen beklagte Gorki die passive Einstellung des Denkers
Dostojewski gegenüber aktuellen Tagesfragen.

Zum Abschluß dieser kurzen Rückschau sei noch die revolutionäre
Vorkämpferische Rosa Luxemburg zitiert, deren musische Veranlagung schon

139



durch ihre Briefe aus dem Gefängnis erwiesen ist, und die wenigstens
versuchte, dem widerspruchsvollen Wesen Dostojewskis psychologisch
nachzuspüren. In einer Vorrede zur «Geschichte meines Zeitgenossen» von
W. Korolenko schrieb sie:

«Dostojewski ist, zumal in seinen späteren Schriften, ausgesprochener
Reaktionär, frömmelnder Mystiker und Sozialistenhasser... Und doch
wirkt er in seinen Werken aufrüttelnd, erhebend, befreiend. Dies macht:
nicht sein Ausgangspunkt ist reaktionär, nicht sozialer Haß, Engherzigkeit,

Kastenegoismus, Festhalten an dem Bestehenden beherrschen sein
Denken und Fühlen, sondern umgekehrt: weitherzigste Menschenliebe
und tiefstes Verantwortlichkeitsgefühl für soziales Unrecht. Gerade der
Reaktionär Dostojewski ist der künstlerische Anwalt der Erniedrigten
und Enterbten... Die Romane Dostojewskis sind die furchtbarste
Anklage gegen die bürgerliche Gesellschaft, der er ins Gesicht schleudert:
der wahre Mörder der Menschenseelen bist du!»

Es mag sonderbar erscheinen, wenn wir allen diesen, einander teilweise

widersprechenden Urteilen über Dostojewski ein Bild gegenüberstellen; der
russische Maler Peroff hat es geschaffen, und es wirkt —- nach unserer
Meinung — in seiner Stummheit viel aufschlußreicher als alle vorstehenden
Urteile über Dostojewski, die durch den Gedankenfilter der betreffenden
Autoren hindurchgegangen sind: Da sitzt der Dichter vor uns, mit ineinander

verkrampften Händen, mit beinahe stierem Blick unter der hochgewölbten

Stirn, hinter der qualvolle Gedanken zu lauern scheinen. Jedem Betrachter
dieses Porträts muß sich der Gedanke aufdrängen: Welchen Leidensweg muß
dieser Mann durchmessen haben, um zu dem zu werden, dessen ganze
Haltung gleichsam zum Ausdruck bringt: Wer sich frei von Schuld fühlt, der
werfe den ersten Stein auf mich!

*
Es war wahrlich ein Leidensweg, den Dostojewski zu durchschreiten

hatte, ehe er literarische Weltgeltung erlangte. Ein Teil dieses Leidensweges
wurde in einem russischen Dostojewski-Film gezeigt, der im Jahre 1933 nach

Mitteleuropa kam. Der Darsteller Dostojewskis war der bekannte russische
Schauspieler N. P. Chmeljow. Die Filmhandlung war dramaturgisch recht
geschickt aufgezogen: sie begann mit jenem Augenblick im Leben
Dostojewskis, der dessen höchsten Triumph bedeutete, nämlich mit der großen
Rede des Dichters zum Gedenken Puschkins. Der Eindruck dieser Rede war
so gewaltig, daß alle weiteren vorgemerkten Redner auf das Wort verzichteten.

Und nun wird im Verlauf der Handlung das Erleben des Dichters
geschildert, das zu seiner Verurteilung und Verbannung nach Sibirien führte.
Der Kontrast zur vorweggenommenen Puschkin-Feier war um so größer,
doch in Wahrheit verhielt es sich umgekehrt: Dostojewski hatte die
leidvollen Tage der Zwangsarbeit in Sibirien lange hinter sich, als er nach seiner

140



Puschkin-Rede wie ein Sieger gefeiert wurde. Doch hier müssen wir einige

Vorgänge aus der Kindheit des Dichters schildern, deren Kenntnis der Film
gleichsam voraussetzt: Der junge Fjodor litt unter der Härte seines Vaters,
und so entwickelte sich in ihm jener Vaterhaß, der in seinen Romanen

(namentlich in den «Brüdern Karamasow») so anschaulich geschildert ist.

Lange bevor in der modernen Tiefenpsychologie der sogenannte «Ödipus-

Komplex» entdeckt wurde, hatte Dostojewski, der ein großer Psychologe

war, ein Wort geprägt, das er einem der Brüder Karamasow, Iwan, in den

Mund legt: «Wer wünscht nicht den Tod seines Vaters?» Man muß sich
diesen Ausspruch vor Augen halten, um nachempfinden zu können, was in
der Seele des jugendlichen Fjodor vor sich ging, als er, kaum 18 Jahre alt,
erfuhr, daß sein Vater von den erbitterten Leibeigenen erschlagen worden

war.
Diesen Donnerschlag des Schicksals hat Dostojewski zeitlebens nicht

überwunden, und manche Sonderbarkeit seines Wesens läßt sich zweifellos auf
dieses für ihn so furchtbare Ereignis zurückführen. Denn er fühlte sich an
dem Tod seines Vaters gleichsam mitschuldig, hatte er doch diesen Tod —
heimlich — selbst gewünscht. Dostojewski hat auch diesen Zusammenhang
psychologisch ganz richtig erkannt: In dem bereits erwähnten weltberühmten

Roman «Die Brüder Karamasow» wird der älteste dieser Brüder, Dmitri,
des Vatermordes beschuldigt und verurteilt; er nimmt die Strafe willig auf
sich, obwohl er unschuldig ist, denn er ist sich dunkel dessen bewußt, daß er
den Tod seines Vaters heimlich gewünscht hatte. Hier muß abermals eine

Einschaltung gemacht werden: Dostojewski litt seit seiner frühesten Kindheit

an epileptischen Anfällen, und es ist leicht einzusehen, daß er nach dem
Tode seines Vaters die Anfälle als eine Art Strafe empfand; er selbst äußerte
sich darüber seinem Freunde Strachow gegenüber; er komme sich wie ein
Verbrecher vor und werde das Gefühl nicht los, eine ihm unbekannte Schuld
auf sich geladen, eine große Missetat verübt zu haben. Schuldgefühle sind
stets mit einem Strafbedürfnis verbunden, das Dostojewski selbst in seinem
Roman «Raskolnikow» glänzend dargestellt hat.

Nun können wir uns wieder in das Filmgeschehen einschalten: Der 27-

jährige Dostojewski schloß sich einer Gruppe junger Leute an, die sich um
einen utopisch angehauchten Gutsbesitzer, namens Petraschewski, scharten
und eifrig über die sozialistischen Systeme von Fourier und Saint-Simon
diskutierten. In dieser Vereinigung von Intellektuellen waren Leute
verschiedenster Überzeugung zu finden: Revolutionäre und sonderbare Schwärmer,

die von einer Verbindung des Sozialismus mit der Religion träumten.
Schon diese Gruppierung politischer Wirrköpfe verhinderte jede wirkliche
revolutionäre Tätigkeit dieser «Verschwörer», aber für den Zaren Nikolaus I.
war — wie es in dem Filmprospekt hieß — «bereits der leise Schatten einer

141



Revolution beängstigend». Und so wurde den Mitgliedern des Diskussionszirkels

der Prozeß wegen Geheimbündelei gemacht, was mit dem Tode durch
Erschießen bestraft werden sollte. Für den 22. Dezember 1849 war die
Vollstreckung des Urteils angesetzt; die Verurteilten standen auf dem Semjonow-
platz in Petersburg bereits vor den Gewehrmündungen, da kam im letzten

Moment ein Kurier des Zaren: sämtliche Verurteilten wurden zu neunjähriger
Zwangsarbeit in Sibirien begnadigt. Wer derlei erlebt hat, verwindet den

dabei erlittenen Nervenschock nicht mehr, und wir verstehen, daß

Dostojewski innerlich gebrochen war; er richtete Gnadengesuche an den Zaren,
der ihn schließlich in ein sibirisches Regiment steckte, wo er vier Jahre als

«Gemeiner» diente. Seine Erlebnisse in der Katorga hat Dostojewski
wahrheitsgetreu in den «Aufzeichnungen aus einem Totenhaus» geschildert, die

einem großen Teil des Films zur Grundlage dienten.

Erst im Jahre 1859 durfte Dostojewski nach Moskau zurückkehren. Sein

Leidensweg war damit nicht zu Ende, wenn auch der Film nichts mehr
darüber berichtete, sondern sich mit dem Hinweis auf die berühmte Puschkin-
Rede begnügt. Ein ehrlicher Chronist darf jedoch nicht verschweigen, daß

Dostojewski auch sonst noch seelisch belastet war. Strachow bemerkt in
einem Brief an Leo Tolstoj, daß Dostojewski in seiner Veranlagung am
meisten jenen zwei seiner Romangestalten ähnlich war, deren Verhalten uns
stutzen läßt: Stawrogin (in den «Dämonen») und Swidrigailow (in «Ras-

kolnikow»). Wenn das wahr ist — und das erwähnte Bild des Malers Peroff
spricht für die Richtigkeit des Urteils Strachows —, dann trug Dostojewski
eine seelische Hölle mit sich herum. Doch wir wollen uns mit dieser knappen
Bemerkung begnügen, um uns einem anderen Sündenregister von
Dostojewski zuzuwenden: er war ein Spieler und hat seine diesbezüglichen
Empfindungen in einer höchst realistischen Skizze «Der Spieler» geschildert. Tief
verschuldet flüchtete er (mit seiner zweiten Frau) nach Deutschland, wo er
seiner Spielleidenschaft mit der Begründung frönte, daß er sich auf diese

Weise seiner Schulden entledigen wollte, um nach Rußland zurückkehren zu
können. In Wahrheit endete jeder derartige Versuch damit, daß er alles, was

er noch besaß, verlor. Er versprach seiner Frau immer wieder, nicht mehr

zu spielen, aber er hielt sein Versprechen nicht, und seine Frau fand sich
schließlich mit seiner Schwäche ab, weil sie beobachtete, daß seine literarische
Leistungsfähigkeit einen mächtigen Impuls empfing, sobald er alles verloren
hatte. Wir erkennen auch hier wieder ein Stück Schuldgefühl, das nach
Strafe verlangt, die durch seine Spielleidenschaft stets neu heraufbeschworen
wurde. (Auch in seiner wiederholten Demütigung vor seiner Frau lag eine
Art Befriedigung seines Strafbedürfnisses.)

Dies alles gibt uns Anhaltspunkte dafür, warum er sich freiwillig den

reaktionären Gewalten — dem Zarismus und der orthodoxen Kirche —

142



unterwarf. Von einer echten Religiosität kann bei Dostojewski keine Rede

sein. In seinen Briefen finden sich zahlreiche Stellen, die Zeugnis ablegen
für seine atheistische Gesinnung: «Ich bin ein Kind dieser Zeit, ein Kind des

Unglaubens und der Zweifelsucht, und werde es wahrscheinlich bis an mein
Lebensende bleiben.» Wenn er trotzdem immer wieder auf die Religion zu
sprechen kommt, so hat dies seelische Hintergründe: Gott ist — psychologisch
gesehen — ein Vatersymbol, und es ist für einen Neurotiker naheliegend,
der — wie Dostojewski — an einem unbändigen Vaterhaß leidet, wenigstens
seinen Frieden mit der Kirche, der Hüterin einer patriarchalen Gesellschaftsordnung,

zu schließen. Auch das «Väterchen» Zar kann in gewisser Hinsicht
als Vaterersatz gelten, und so erklärt sich manche politisch reaktionäre
Einstellung, nicht nur bei Dostojewski. (Man beachte auch, daß die weltberühmte

Erzählung «Der Großinquisitor» sich nicht gegen die orthodoxe Kirche richtet,

sondern gegen den imperialistischen Katholizismus.)

Mit diesen Hinweisen soll nicht eine Art «Ehrenrettung» für Dostojewski
versucht werden. Schließlich darf man nicht vergessen, daß auch die äußeren
Lebensumstände der Menschen eine große Rolle spielen. Namentlich bei
einem so empfindsamen Schriftsteller wie Dostojewski, der auf seine Umwelt
mit «bedingten Reflexen» reagierte. Man würde ein falsches Bild von
Dostojewski erhalten, wollte man darüber hinweggleiten, daß gerade zu seiner
Zeit im zaristischen Rußland eine Bewegung verbreitet war, die man als

«Nihilismus» (das Wort stammt von Turgenjew) bezeichnete. Dostojewski
hat sich — nicht nur in den «Dämonen» — mit diesen «Mönchen des

Unglaubens» eingehend befaßt. Nicht zu vergessen, daß diesem Nihilismus der

sogenannte «Dekabristen-Aufstand» (1825) vorausging, der eine
liberalkonstitutionelle Militärrevolte darstellte und historisch als ein Ausläufer der
großen Französischen Revolution anzusehen ist, deren Wellenschlag sich
— schon vor 1848 — in Europa bemerkbar machte.

Die vorstehenden Ausführungen deuten an, wie widerspruchsvoll in der
Bewertung des Lebens und Schaffens Dostojewskis die Auffassungen sind
und offenbar noch lange bleiben werden. So deckt sich die Behauptung,
wonach Dostojewski nicht ein echt religiöser Mensch war, in keiner Weise mit
den Erkenntnissen Berdjajews, bei dem wir eine Wahlverwandtschaft mit
dem großen Dichter feststellen. Er ist nicht wie ein Chirurg mit Verdächtigung

und Skepsis, sondern als gläubige Seele an das Geistesphänomen
Dostojewski herangetreten und bezeichnet die Religion Dostojewskis als die freieste
Religion, die in ihrer Wesensart allerdings dem autoritativ-transzendenten
Religionstypus entgegengesetzt und vom Pathos der Freiheit ganz
durchdrungen ist. Dostojewski verdient, wie Berdjajew ausführt, viel mehr den
Namen eines religiösen Reformators als Tolstoj. Er hatte den Mut, am
Christentum scharfe Kritik zu üben und schrieb von diesem, daß es in tote

143



Scholastik verwandelt worden sei, in eine Konfession seelenloser abstrakter
Formen, die an einer klerikalen Degeneration krankt und keine
wiedererweckende Kraft in sich birgt. Dostojewski ist aber kein düsterer und
hoffnungsloser Pessimist; er sucht vielmehr den Boden zu ebnen zu einer
schöpferischen Wiedergeburt des Geistes und zu einem Christentum, welches frei
ist von einem Leichengift, das zur Erstarrung der geistigen Lebensquellen
geführt hat. Wie Tolstoj ist auch Dostojewski ergriffen von religiösem
Schmerz und religiöser Qual; wie jener sucht auch er nach Erlösung.

Wer vorurteilslos in die Geheimkammern von Dostojewskis unergründlicher

Weltauffassung einzudringen und diese zu verstehen sucht, wird, wie

Berdjajew bemerkt, die geniale Intuition des Menschen- und Weltgeschicks
erkennen. Der Eckstein von Dostojewskis Weltempfindung war die Freiheitsidee,

die religiös zu begründen er nie müde wurde.

Wenigen Kritikern dürfte es bis jetzt gelungen sein, die Persönlichkeit
Dostojewskis und deren Schaffen und Wollen mit dieser Sachlichkeit und
mit diesem Ernst zu umschreiben, wie dies bei Berdjajew als einem der

gründlichsten Kenner des russischen Geisteslebens und bedeutendsten
Vertreter der zeitgenössischen religiös-philosophischen Bewegung in Rußland der
Fall ist. Er selber schreibt über sein Verhältnis zu Dostojewski, daß dieser
Genius bestimmende Bedeutung für sein Geistesleben hatte, und daß dessen

Geisteswelt auch mancherlei auf seine eigene Weltanschauung Bezügliches
enthält. Berdjajew glaubt, daß wir dem Mensch und Dichter Dostojewski
heute näherstehen als je. Er äußert sich darüber mit den Worten: «Wir haben

uns ihm wieder genähert. Und viel Neues erschließt sich uns im Lichte der
Erkenntnis des tragischen Schicksals Rußlands, das wir erlebt haben.»

Wie Berdjajew sieht auch der bedeutende russische Schriftsteller Dmitri
Mereschkowskij nicht in Tolstoj oder Turgenjew den größten der drei
russischen Meister, sondern in Dostojewski. In seinem Buch «Ewige Gefährten»
schreibt Mereschkowskij über Dostojewskis Schaffen unter anderem: «Dessen

Bücher kann man nicht lesen: man muß sie durchmachen, um sie zu begreifen.

Und dann vergißt man sie nie wieder.» Dazu bemerkt Berdjajew, daß

zum Verständnis Dostojewskis eine besondere Seelenart, eine Wahlverwandtschaft

und ein Etwas von seinem Geiste gehört. Für uns Westeuropäer ist
Dostojewski ohne Zweifel der interessanteste von allen russischen
Schriftstellern. Aber ihn restlos verstehen, heißt etwas sehr Wesentliches in der
russischen Seelenstruktur verstehen, heißt sich der Lösung des Geheimnisses
«Rußland» nähern. Ein anderer russischer Genius (F. Tujtschew) sagt:
«Mit dem Verstand kann man Rußland nicht verstehen, mit dem allgemeinen
Maß nicht ermessen.»

Wer sich für die Tragödie Dostojewskis und die tragischen Wege seines

Denkens nicht interessieren kann und für alle jene, die ihn nur als Dichter

144



und Psychologe kennen, stehen seinem Geist verständnislos gegenüber. Keiner
wie Dostojewski war dem russischen Volk organisch so stark verbunden,
und keiner wie er hat das Wesen des russischen Nihilismus bis zum Grunde
erfaßt und diesen so entschieden abgelehnt. Statt dieser hauptsächlich von
Tolstoj propagierten nihilistischen Verneinung zu verfallen oder einem
flachen humanitären Idealismus zu huldigen, hat er den Menschen durch die
Abgründe des Zwiespalts geführt und ihm den Glauben wiedergegeben. Damit
wurde er zum großen Befreier des Geistes. Was dieser prophetische Kopf der
Christenheit von heute bedeuten könnte, hat Mereschkowskij mit folgenden
eindrucksvollen Worten zum Ausdruck gebracht:

«Dostojewski, dieser größte Realist, der alle Abgründe des menschlichen
Leidens, Wahnsinns und Lasters erforscht hat, ist zugleich der größte Dichter
der christlichen Liebe. Sein ganzes Buch atmet Liebe, Liebe ist Flamme, Seele,
Poesie des Buches.»

Mit diesem etwas lückenhaften Überblick wollte der Schreibende eines
Mannes gedenken, der trotz der Tragik seines Lebens imstande war, sein
großes Leid zu sublimieren.

WERNER KLUGE

Maschinen kaufen nicht

Jetzt sind wir in einer zweiten industriellen Revolution, die sich mit
auffallender Geschwindigkeit ausbreitet. Ihre Eigentümlichkeit zeigt
sich darin, daß sie Maschinen für die Steuerung und Kontrolle
anderer Maschinen einsetzt. Man nennt sie Automation. (New York
Times, 1. Dezember 1954.)

Man könnte sagen: Automatisierte Produktion sei eigentlich gar nichts
Neues; weil schon frühzeitig Unternehmer die Arbeit des Handwerkers so in
Teilarbeiten zerlegten, daß nun immer die gleichen Hände immer wieder die
gleichen Teilarbeiten zur Herstellung eines Produktes taten. Die Arbeit ging
schneller voran, und jedes Produkt glich dem anderen fast völlig. Der
Unternehmer konnte sogar billiger verkaufen, wenn er wollte.

So entwickelte zum Beispiel das klasssische Griechenland die frühen
Anfänge eines Fabriksystems mit Arbeitsteilung. Damals herrschte in den
Städten ein beträchtlicher Wohlstand, und alle Lebensmittel waren reichlich
vorhanden. Die Gewerbetreibenden in Athen waren nicht mehr selbstschaffende

Handwerker, die von Sklaven unterstützt wurden, sondern sie lebten als

Kapitalisten, die von den Erzeugnissen der Sklaven Gewinn zogen. Der Export
blühte; aber der Binnenmarkt blieb bedeutungslos, weil die Sklaven nichts

145


	Dostojewskis Leidensweg

