Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 36 (1957)

Heft: 5

Artikel: Dostojewskis Leidensweg

Autor: Wanner, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-336990

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-336990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aufruf zur sozialen Verantwortung und Bruderschaft. Aus dieser Gewissens-
entscheidung und Verantwortung heraus handelt der Sozialist, und es braucht
dazu von seiner Seite vielleicht eine gréBere innere Anstrengung und geistige
Energie, wihrend der Christ, wohl wissend um seine Schwichen, in der
Hoffnung lebt, daBl bei Gott alle Dinge moglich sind. Von ihm weil} er sich
zur titigen Entscheidung fiir das Reich aufgerufen: «Mein Glaube ist der»,
sagt er mit Jeremias Gotthelf, «dal} Gott nichts tut, wozu er mir die Krifte
gegeben hat, da ich diese Krifte anzustrengen habe nach Vermogen und
Gewissen, und zwar ohne Gewilheit haben zu wollen, richte ich damit das
Erstrebenswerte aus oder nicht, sondern in aller Demut Gott das Gedeihen
iiberlassend. Der Mensch soll sden, aber in Gottes Hand steht die Ernte;
iiber das, was ich tue, bin ich verantwortlich, was ich wirke, das walte Gott!»

Der christliche Sozialist aber, in dem Christentum und Sozialismus sich
begegnet sind, um ihn mit unerschiitterlichem Mut und freudiger Zuversicht
zu erfillen, bekennt mit dem grollen englischen Arbeiterfiithrer Stafford
Cripps:

«Ich glaube an die durch das goéttliche Leben Christi gelehrte Bruder-

schaft aller Menschen, wie immer deren Rasse, Farbe, Glauben oder

Klasse sein mag, und ich gelobe — unter Hintansetzung meiner eigenen

Interessen — durch mein tigliches Tun —, unermiidlich fiir die Errichtung

jenes MaBes von Gerechtigkeit und Gleichheit in meinem eigenen Land

und in der ganzen Welt zu wirken, fiir jenes Mal3, das allein die Grund-
lage fiir ein gliickliches, christliches Gemeinschaftsleben aller Vélker

bilden kann.

Ich werde nie den Michten des Ubels, der Ungerechtigkeit oder Ungleich-
heit nachgeben, mége ich auch durch meinen Widerstand noch so sehr
persénlich leiden. Ich will immer und uberall kdmpfen, weil ich glaube,
da nur dadurch das Konigreich Christi auf Erden errichtet werden

kann.»

J. WANNER
Dostojewskis Leidensweg

Im Februar des letzten Jahres waren 75 Jahre verflossen, da Dostojewski
in Petersburg, dem heutigen Leningrad, im Alter von 60 Jahren an einem
Blutsturz starb. Die Meinungen iiber diesen groBen Romanschriftsteller sind
auch heute noch geteilt. Der 1948 im Exil verstorbene russische Kultur- und
Religionsphilosoph Berdjajew schreibt in einem iiberaus lesenswerten Buch
«Die Weltanschauung Dostojewskis» iiber seinen Landsmann unter anderem
folgendes: «Dostojewski war nicht nur ein groBer Dichter, er war auch ein

138



groBer Denker und ein groBer Seher. Seine Gedankendialektik gehdrt zur
Eigenart seiner Kunst. Er dringt durch seine Kunst bis in die Urgriinde des
Ideenlebens, und das Ideenleben durchdringt seine Kunst.»

Die nachfolgende Darstellung soll dazu dienen, uns ein Bild dariiber zu
machen, wie verschiedenartig und zuwiderlaufend die Urteile sind, die bedeu-
tende Zeitgenossen iiber Dostojewski und iiber das Wesentliche seines Cha-
rakters gefillt haben. Es mag fiir viele nicht leicht sein, das gegen alle Er-
starrung des Geistes gerichtete Schaffen dieses konsequenten Antinihilisten
und «mystischen Realisten», der alles Leben aus dem menschlichen Geist
erfalt, voll und richtig zu verstehen, obwohl sich in vielen seiner Romane
und namentlich in seinen autobiographischen Werken alle Tiefen und Un-
tiefen seines Geistes spiegeln und er darin von den Zweifeln seiner Helden
berichtet, die auch sein Schicksal und seine Zweifel waren. Berdjajew betont,
daB iiber Dostojewski viel Interessantes und Treffendes geschrieben und
gesagt worden ist, dal} es aber bei allen den verschiedenen Einstellungen und
bei der tieferen Begriindung seines geistigen und literarischen Schaffens an
Kongenialitat fehlte.

Leo Tolstoj, der grole Vernichter aller Heiligtiimer und Kulturwerte,
somit ein eigentlicher Antipode Dostojewskis, urteilt iiber diesen: «Er war
wehleidig, in sich selbst verliebt, schwerkrank und ungliicklich. Er hat ge-
sunde Menschen auch gar nicht geliebt. Fiir ihn stand fest, daB die ganze
Welt krank sei, weil er selbst es war.» Und Tolstoj wunderte sich tiber den
literarischen Erfolg Dostojewskis. «Sonderbar, daB} er soviel gelesen wird.
Ich kann nicht begreifen, daf} es so ist..., weil alle diese Idioten, Jiinglinge
und Raskalnikows in Wirklichkeit gar nicht so waren. Das ist ja alles ein-
facher und verstdndlicher . . .»

Der bedeutende russische Literaturkritiker Bjelinski tadelte an dem Ro-
man «Der Doppelgénger> dessen «phantastisches Kolorit> und meinte:
«Heutzutage gehort das Phantastische nur ins Irrenhaus, nicht aber in die
Literatur, und ist die Sphire der Arzte und nicht der Dichter.» Auch N. A.
Dobroljubow fiihlte sich von der pathologischen Zerrissenheit Dostojewskis
abgestoBBen, und Tschechow, der Meister der Kurzgeschichte, distanzierte
sich — wie Leo Tolstoj — von Dostojewski. Maxim Gorki lieB wenigstens
den dichterischen Qualititen Dostojewskis volle Gerechtigkeit widerfahren
und erklarte auf dem ersten KongreB der Sowjetschriftsteller (1934): «Die
Genialitit Dostojewskis ist unbestreitbar; seiner Gestaltungskraft nach
kommt sein Talent vielleicht nur dem Shakespeares gleich.» Doch in zahl-
reichen Aufsitzen beklagte Gorki die passive Einstellung des Denkers Dosto-
jewski gegeniiber aktuellen Tagesfragen.

Zum Abschlull dieser kurzen Riickschau sei noch die revolutionire Vor-
kidmpferische Rosa Luxemburg zitiert, deren musische Veranlagung schon

139



durch ihre Briefe aus dem Gefangnis erwiesen ist, und die wenigstens ver-
suchte, dem widerspruchsvollen Wesen Dostojewskis psychologisch nach-
zuspiiren. In einer Vorrede zur «Geschichte meines Zeitgenossen» von
W. Korolenko schrieb sie:
«Dostojewski ist, zumal in seinen spéteren Schriften, ausgesprochener
Reaktiondr, frommelnder Mystiker und Sozialistenhasser ... Und doch
wirkt er in seinen Werken aufriittelnd, erhebend, befreiend. Dies macht:
nicht sein Ausgangspunkt ist reaktiondr, nicht sozialer Haf3, Engherzig-
keit, Kastenegoismus, Festhalten an dem Bestehenden beherrschen sein
Denken und Fiihlen, sondern umgekehrt: weitherzigste Menschenliebe
und tiefstes Verantwortlichkeitsgefiihl fiir soziales Unrecht. Gerade der
Reaktiondr Dostojewski ist der kiinstlerische Anwalt der Erniedrigten
und Enterbten... Die Romane Dostojewskis sind die furchtbarste An-
klage gegen die biirgerliche Gesellschaft, der er ins Gesicht schleudert:
der wahre Morder der Menschenseelen bist du!»

Es mag sonderbar erscheinen, wenn wir allen diesen, einander teilweise
widersprechenden Urteilen iiber Dostojewski ein Bild gegeniiberstellen; der
russische Maler Peroff hat es geschaffen, und es wirkt — nach unserer Mei-
nung — in seiner Stummbheit viel aufschluflreicher als alle vorstehenden
Urteile iiber Dostojewski, die durch den Gedankenfilter der betreffenden
Autoren hindurchgegangen sind: Da sitzt der Dichter vor uns, mit ineinan-
der verkrampften Hinden, mit beinahe stierem Blick unter der hochgewdlb-
ten Stirn, hinter der qualvolle Gedanken zu lauern scheinen. Jedem Betrachter
dieses Portrits mul} sich der Gedanke aufdriangen: Welchen Leidensweg mull
dieser Mann durchmessen haben, um zu dem zu werden, dessen ganze Hal-
tung gleichsam zum Ausdruck bringt: Wer sich frei von Schuld fiihlt, der
werfe den ersten Stein auf mich!

*

Es war wahrlich ein Leidensweg, den Dostojewski zu durchschreiten
hatte, ehe er literarische Weltgeltung erlangte. Ein Teil dieses Leidensweges
wurde in einem russischen Dostojewski-Film gezeigt, der im Jahre 1933 nach
Mitteleuropa kam. Der Darsteller Dostojewskis war der bekannte russische
Schauspieler N. P. Chmeljow. Die Filmhandlung war dramaturgisch recht
geschickt aufgezogen: sie begann mit jenem Augenblick im Leben Dosto-
jewskis, der dessen hoéchsten Triumph bedeutete, namlich mit der groflen
Rede des Dichters zum Gedenken Puschkins. Der Eindruck dieser Rede war
so gewaltig, dal alle weiteren vorgemerkten Redner auf das Wort verzich-
teten. Und nun wird im Verlauf der Handlung das Erleben des Dichters
geschildert, das zu seiner Verurteilung und Verbannung nach Sibirien fiihrte.
Der Kontrast zur vorweggenommenen Puschkin-Feier war um so grofer,
doch in Wahrheit verhielt es sich umgekehrt: Dostojewski hatte die leid-
vollen Tage der Zwangsarbeit in Sibirien lange hinter sich, als er nach seiner

140



Puschkin-Rede wie ein Sieger gefeiert wurde. Doch hier miissen wir einige
Vorginge aus der Kindheit des Dichters schildern, deren Kenntnis der Film
gleichsam voraussetzt: Der junge Fjodor litt unter der Hérte seines Vaters,
und so entwickelte sich in ihm jener Vaterhall, der in seinen Romanen
(namentlich in den «Briidern Karamasow») so anschaulich geschildert ist.
Lange bevor in der modernen Tiefenpsychologie der sogenannte «Odipus-
Komplex» entdeckt wurde, hatte Dostojewski, der ein grofler Psychologe
war, ein Wort gepriigt, das er einem der Briider Karamasow, Iwan, in den
Mund legt: «Wer wiinscht nicht den Tod seines Vaters?» Man muf} sich
diesen Ausspruch vor Augen halten, um nachempfinden zu kénnen, was in
der Seele des jugendlichen Fjodor vor sich ging, als er, kaum 18 Jahre alt,
erfuhr, daf} sein Vater von den erbitterten Leibeigenen erschlagen worden
war.

Diesen Donnerschlag des Schicksals hat Dostojewski zeitlebens nicht iiber-
wunden, und manche Sonderbarkeit seines Wesens ldBt sich zweifellos auf
dieses fiir ihn so furchtbare Ereignis zuriickfithren. Denn er fiihlte sich an
dem Tod seines Vaters gleichsam mitschuldig, hatte er doch diesen Tod —
heimlich — selbst gewiinscht. Dostojewski hat auch diesen Zusammenhang
psychologisch ganz richtig erkannt: In dem bereits erwithnten weltberiihm-
ten Roman «Die Briider Karamasow» wird der ilteste dieser Briider, Dmitri,
des Vatermordes beschuldigt und verurteilt; er nimmt die Strafe willig auf
sich, obwohl er unschuldig ist, denn er ist sich dunkel dessen bewul3t, dal} er
den Tod seines Vaters heimlich gewiinscht hatte. Hier mufl abermals eine
Einschaltung gemacht werden: Dostojewski litt seit seiner frithesten Kind-
heit an epileptischen Anféllen, und es ist leicht einzusehen, daf} er nach dem
Tode seines Vaters die Anfille als eine Art Strafe empfand; er selbst dullerte
sich dariiber seinem Freunde Strachow gegeniiber; er komme sich wie ein
Verbrecher vor und werde das Gefiihl nicht los, eine ihm unbekannte Schuld
auf sich geladen, eine groBBe Missetat vertibt zu haben. Schuldgefiihle sind
stets mit einem Strafbediirfnis verbunden, das Dostojewski selbst in seinem
Roman «Raskolnikow» glinzend dargestellt hat.

Nun konnen wir uns wieder in das Filmgeschehen einschalten: Der 27-
jdhrige Dostojewski schlof} sich einer Gruppe junger Leute an, die sich um
einen utopisch angehauchten Gutsbesitzer, namens Petraschewski, scharten
und eifrig iiber die sozialistischen Systeme von Fourier und Saint-Simon
diskutierten. In dieser Vereinigung von Intellektuellen waren Leute ver-
schiedenster Uberzeugung zu finden: Revolutionire und sonderbare Schwiir-
mer, die von einer Verbindung des Sozialismus mit der Religion trdumten.
Schon diese Gruppierung politischer Wirrkopfe verhinderte jede wirkliche
revolutionare Tatigkeit dieser «Verschworer», aber fiir den Zaren Nikolaus I.
war — wie es in dem Filmprospekt hieB — «bereits der leise Schatten einer

141



Revolution beingstigend». Und so wurde den Mitgliedern des Diskussions-
zirkels der ProzeB wegen Geheimbiindelei gemacht, was mit dem Tode durch
ErschieBen bestraft werden sollte. I'iir den 22. Dezember 1849 war die Voll-
streckung des Urteils angesetzt; die Verurteilten standen auf dem Semjonow-
platz in Petersburg bereits vor den Gewehrmiindungen, da kam im letzten
Moment ein Kurier des Zaren: simtliche Verurteilten wurden zu neunjdhriger
Zwangsarbeit in Sibirien begnadigt. Wer derlei erlebt hat, verwindet den
dabei erlittenen Nervenschock nicht mehr, und wir verstehen, dall Dosto-
jewski innerlich gebrochen war; er richtete Gnadengesuche an den Zaren,
der ihn schlieBlich in ein sibirisches Regiment steckte, wo er vier Jahre als
«Gemeiner» diente. Seine Erlebnisse in der Katorga hat Dostojewski wahr-
heitsgetreu in den «Aufzeichnungen aus einem Totenhaus» geschildert, die
einem groflen Teil des Films zur Grundlage dienten.

Erst im Jahre 1859 durfte Dostojewski nach Moskau zuriickkehren. Sein
Leidensweg war damit nicht zu Ende, wenn auch der Film nichts mehr dar-
iiber berichtete, sondern sich mit dem Hinweis auf die berithmte Puschkin-
Rede begniigt. Ein ehrlicher Chronist darf jedoch nicht verschweigen, da3
Dostojewski auch sonst noch seelisch belastet war. Sirachow bemerkt in
einem Brief an Leo Tolstoj, daB Dostojewski in seiner Veranlagung am
meisten jenen zwei seiner Romangestalten dhnlich war, deren Verhalten uns
stutzen laBt: Stawrogin (in den «Ddmonen») und Swidrigailow (in «Ras-
kolnikow»). Wenn das wahr ist — und das erwihnte Bild des Malers Peroff
spricht fiir die Richtigkeit des Urteils Strachows —, dann trug Dostojewski
eine seelische Holle mit sich herum. Doch wir wollen uns mit dieser knappen
Bemerkung begniigen, um uns einem anderen Siindenregister von Dosto-
jewski zuzuwenden: er war ein Spieler und hat seine diesbeziiglichen Emp-
findungen in einer hochst realistischen Skizze «Der Spieler» geschildert. Tief
verschuldet fliichtete er (mit seiner zweiten Frau) nach Deutschland, wo er
seiner Spielleidenschaft mit der Begriindung fronte, dall er sich auf diese
Weise seiner Schulden entledigen wollte, um nach RuBlland zuriickkehren zu
konnen. In Wahrheit endete jeder derartige Versuch damit, da3 er alles, was
er noch besal}, verlor. Er versprach seiner Frau immer wieder, nicht mehr
zu spielen, aber er hielt sein Versprechen nicht, und seine Frau fand sich
schlieBlich mit seiner Schwiche ab, weil sie beobachtete, dafl seine literarische
Leistungsfahigkeit einen machtigen Impuls empfing, sobald er alles verloren
hatte. Wir erkennen auch hier wieder ein Stiick Schuldgefiihl, das nach
Strafe verlangt, die durch seine Spielleidenschaft stets neu heraufbeschworen
wurde. (Auch in seiner wiederholten Demiitigung vor seiner Frau lag eine
Art Befriedigung seines Strafbediirfnisses.)

Dies alles gibt uns Anhaltspunkte dafiir, warum er sich freiwillig den
reaktionaren Gewalten — dem Zarismus und der orthodoxen Kirche —

142



unterwarf. Von einer echten Religiositdt kann bei Dostojewski keine Rede
sein. In seinen Briefen finden sich zahlreiche Stellen, die Zeugnis ablegen
fiir seine atheistische Gesinnung: «Ich bin ein Kind dieser Zeit, ein Kind des
Unglaubens und der Zweifelsucht, und werde es wahrscheinlich bis an mein
Lebensende bleiben.» Wenn er trotzdem immer wieder auf die Religion zu
sprechen kommt, so hat dies seelische Hintergriinde: Gott ist — psychologisch
gesehen — ein Vatersymbol, und es ist fir einen Neurotiker naheliegend,
der — wie Dostojewski — an einem unbéndigen Vaterhal} leidet, wenigstens
seinen Frieden mit der Kirche, der Hiiterin einer patriarchalen Gesellschafts-
ordnung, zu schlieBen. Auch das «Viterchen» Zar kann in gewisser Hinsicht
als Vaterersatz gelten, und so erklirt sich manche politisch reaktionéire Ein-
stellung, nicht nur bei Dostojewski. (Man beachte auch, daf} die weltberithmte
Erzdhlung «Der GroBinquisitor» sich nicht gegen die orthodoxe Kirche rich-
tet, sondern gegen den imperialistischen Katholizismus.)

Mit diesen Hinweisen soll nicht eine Art «Ehrenrettung» fiir Dostojewski
versucht werden. Schlielllich darf man nicht vergessen, da} auch die duleren
Lebensumstinde der Menschen eine grofle Rolle spielen. Namentlich bei
einem so empfindsamen Schriftsteller wie Dostojewski, der auf seine Umwelt
mit «bedingten Reflexen» reagierte. Man wiirde ein falsches Bild von Dosto-
jewski erhalten, wollte man dariiber hinweggleiten, dall gerade zu seiner
Zeit im zaristischen RuBlland eine Bewegung verbreitet war, die man als
«Nihilismus» (das Wort stammt von Turgenjew) bezeichnete. Dostojewski
hat sich — nicht nur in den «Ddmonen» — mit diesen «<Monchen des Un-
glaubens» eingehend befafit. Nicht zu vergessen, dafl diesem Nihilismus der
sogenannte «Dekabristen-Aufstand» (1825) vorausging, der eine liberal-
konstitutionelle Militarrevolte darstellte und historisch als ein Ausldufer der
groflen Franzosischen Revolution anzusehen ist, deren Wellenschlag sich
— schon vor 1848 — in Europa bemerkbar machte.

Die vorstehenden Ausfithrungen deuten an, wie widerspruchsvoll in der
Bewertung des Lebens und Schaffens Dostojewskis die Auffassungen sind
und offenbar noch lange bleiben werden. So deckt sich die Behauptung, wo-
nach Dostojewski nicht ein echt religioser Mensch war, in keiner Weise mit
den Erkenntnissen Berdjajews, bei dem wir eine Wahlverwandtschaft mit
dem grolen Dichter feststellen. Er ist nicht wie ein Chirurg mit Verdachti-
gung und Skepsis, sondern als gldubige Seele an das Geistesphianomen Dosto-
jewski herangetreten und bezeichnet die Religion Dostojewskis als die freieste
Religion, die in ihrer Wesensart allerdings dem autoritativ-transzendenten
Religionstypus entgegengesetzt und vom Pathos der Freiheit ganz durch-
drungen ist. Dostojewski verdient, wie Berdjajew ausfithrt, viel mehr den
Namen eines religiosen Reformators als Tolstoj. Er hatte den Mut, am Chri-
stentum scharfe Kritik zu iiben und schrieb von diesem, daB es in tote

143



Scholastik verwandelt worden sei, in eine Konfession seelenloser abstrakter
Formen, die an einer klerikalen Degeneration krankt und keine wieder-
erweckende Kraft in sich birgt. Dostojewski ist aber kein disterer und hoff-
nungsloser Pessimist; er sucht vielmehr den Boden zu ebnen zu einer schop-
ferischen Wiedergeburt des Geistes und zu einem Christentum, welches frei
ist von einem Leichengift, das zur Erstarrung der geistigen Lebensquellen
gefithrt hat. Wie Tolstoj ist auch Dostojewski ergriffen von religidsem
Schmerz und religioser Qual; wie jener sucht auch er nach Erlosung.

Wer vorurteilslos in die Geheimkammern von Dostojewskis unergriind-
licher Weltauffassung einzudringen und diese zu verstehen sucht, wird, wie
Berdjajew bemerkt, die geniale Intuition des Menschen- und Weltgeschicks
erkennen. Der Eckstein von Dostojewskis Weltempfindung war die Freiheits-
idee, die religios zu begriinden er nie miide wurde.

Wenigen Kritikern diirfte es bis jetzt gelungen sein, die Personlichkeit
Dostojewskis und deren Schaffen und Wollen mit dieser Sachlichkeit und
mit diesem Ernst zu umschreiben, wie dies bei Berdjajew als einem der
grindlichsten Kenner des russischen Geisteslebens und bedeutendsten Ver-
treter der zeitgenossischen religids-philosophischen Bewegung in RuBlland der
Fall ist. Er selber schreibt iiber sein Verhilinis zu Dostojewski, daB dieser
Genius bestimmende Bedeutung fiir sein Geistesleben hatte, und dal dessen
Geisteswelt auch mancherlei auf seine eigene Weltanschauung Beziigliches
enthalt. Berdjajew glaubt, daB wir dem Mensch und Dichter Dostojewski
heute niherstehen als je. Er dullert sich dariiber mit den Worten: «Wir haben
uns ihm wieder gendhert. Und viel Neues erschlieit sich uns im Lichte der
Erkenntnis des tragischen Schicksals Rufllands, das wir erlebt haben.»

Wie Berdjajew sieht auch der bedeutende russische Schriftsteller Dmitri
Mereschkowskij nicht in Tolstoj oder Turgenjew den groBten der drei rus-
sischen Meister, sondern in Dostojewski. In seinem Buch «Ewige Gefghrten»
schreibt Mereschkowskij iiber Dostojewskis Schaffen unter anderem: «Dessen
Biicher kann man nicht lesen: man mul} sie durchmachen, um sie zu begrei-
fen. Und dann vergiflt man sie nie wieder.» Dazu bemerkt Berdjajew, daf3
zum Verstandnis Dostojewskis eine besondere Seelenart, eine Wahlverwandt-
schaft und ein Etwas von seinem Geiste gehort. Fiir uns Westeuropéaer ist
Dostojewski ohne Zweifel der interessanteste von allen russischen Schrift-
stellern. Aber ihn restlos verstehen, heift etwas sehr Wesentliches in der
russischen Seelenstruktur verstehen, heiflit sich der Losung des Geheimnisses
«RuBlland» n#hern. Ein anderer russischer Genius (F. Tujtschew) sagt:
«Mit dem Verstand kann man RuBland nicht verstehen, mit dem allgemeinen
Mal nicht ermessen.»

Wer sich fiir die Tragodie Dostojewskis und die tragischen Wege seines
Denkens nicht interessieren kann und fiir alle jene, die ihn nur als Dichter

144



und Psychologe kennen, stehen seinem Geist verstidndnislos gegeniiber. Keiner
wie Dostojewski war dem russischen Volk organisch so stark verbunden,
und keiner wie er hat das Wesen des russischen Nihilismus bis zum Grunde
erfaBt und diesen so entschieden abgelehnt. Statt dieser hauptsdchlich von
Tolstoj propagierten nihilistischen Verneinung zu verfallen oder einem
flachen humanitéren Idealismus zu huldigen, hat er den Menschen durch die
Abgriinde des Zwiespalts gefithrt und ihm den Glauben wiedergegeben. Damit
wurde er zum groBen Befreier des Geistes. Was dieser prophetische Kopf der
Christenheit von heute bedeuten konnte, hat Mereschkowskij mit folgenden
eindrucksvollen Worten zum Ausdruck gebracht:

«Dostojewski, dieser grofite Realist, der alle Abgriinde des menschlichen
Leidens, Wahnsinns und Lasters erforscht hat, ist zugleich der gro3te Dichter
der christlichen Liebe. Sein ganzes Buch atmet Liebe, Liebe ist Flamme, Seele,
Poesie des Buches.»

Mit diesem etwas liickenhaften Uberblick wollte der Schreibende eines
Mannes gedenken, der trotz der Tragik seines Lebens imstande war, sein
groBes Leid zu sublimieren.

WERNER KLUGE
Maschinen kaufen nicht

Jetzt sind wir in einer zweiten industriellen Revolution, die sich mit
auffallender Geschwindigkeit ausbreitet. Ihre Eigentiimlichkeit zeigt
sich darin, dal sie Maschinen fiir die Steuerung und Kontrolle an-
derer Maschinen einsetzt. Man nennt sie Automation. (New York

Times, 1. Dezember 1954.)

Man konnte sagen: Automatisierte Produktion sei eigentlich gar nichts
Neues; weil schon friihzeitig Unternehmer die Arbeit des Handwerkers so in
Teilarbeiten zerlegten, dall nun immer die gleichen Hande immer wieder die
gleichen Teilarbeiten zur Herstellung eines Produktes taten. Die Arbeit ging
schneller voran, und jedes Produkt glich dem anderen fast vollig. Der Unter-
nehmer konnte sogar billiger verkaufen, wenn er wollte.

So entwickelte zum Beispiel das klasssische Griechenland die frithen
Anfinge eines Fabriksystems mit Arbeitsteilung. Damals herrschte in den
Stiddten ein betrichtlicher Wohlstand, und alle Lebensmittel waren reichlich
vorhanden. Die Gewerbetreibenden in Athen waren nicht mehr selbstschaf-
fende Handwerker, die von Sklaven unterstiitzt wurden, sondern sie lebten als
Kapitalisten, die von den Erzeugnissen der Sklaven Gewinn zogen. Der Export
blithte; aber der Binnenmarkt blieb bedeutungslos, weil die Sklaven nichts

145



	Dostojewskis Leidensweg

