Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 36 (1957)

Heft: 5

Artikel: Christentum und Sozialismus [Schluss]
Autor: Schmid-Ammann, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-336989

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-336989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

36. JAHRGANG

MAI 1857

ROTE REVUE

HEFT 5

PAUL SCHMID-AMMANN
Christentum und Sozialismus
113,

Die Welt hat sich aber auch in geistiger Hinsicht verandert. Die Welt-
anschauung des liberalen Biirgertums des 19. Jahrhunderts, durch die auch
der Marxismus stark beeinfluBt worden war, gehort der Vergangenheit an.
Man ist langst iiber Darwin und Haeckel hinausgekommen, und der Glaube,
daB man eines Tages mit den Entdeckungen der Naturwissenschaften hinter
das letzte Lebens- und Weltritsel kommen werde, hat sich ebenso als Irrtum
erwiesen wie die Erwartung, dal} sich durch Dialektik alles klaren und er-
kldren lasse und der Gang der Geschichte sich auf Grund einer zwangslaufig
mechanischen Entwicklung sozusagen gesetzmidllig vollziehe. Am stirksten
aber hat sich die Annahme als Wahn erwiesen, daf3 es auf allen Gebieten des
Wissens, der Technik und des Lebens einen unaufhaltsamen Fortschritt gebe
und schlieflich am Ende dieser Entwicklung der Sieg der menschlichen Ver-
nunft stehe. Mit derartigen Illusionen haben nicht nur die beiden Weltkriege,
sondern im Westen auch der Faschismus und im Osten der Bolschewismus
aufgeraumt. Auch das naturwissenschaftliche Weltbild hat eine tiefgehende
Verinderung durch die neuen Erkenntnisse auf dem Gebiete der Physik,
Chemie und Biologie erfahren. Mit der einstigen Hybris ist es zu Ende, und
die wirklich groBen Naturforscher erkennen das Stiickwerk ihrer Forschung
und sind voller Ehrfurcht vor den letzten Geheimnissen der Schépfung.
Diese Wandlungen tibersehen die dogmatischen und doktrindren Marxisten. Sie
sind im Grunde genommen beim Weltbild des 19. Jahrhunderts stehengeblie-
ben und konservativ geworden. Nicht nur verschiedene wirtschaftliche, auch
einige geistig-politische Prognosen von Marx haben sich als Irrtiimer erwie-
sen. Er selber hielt bekanntlich recht wenig von seinen Vorldufern, den uto-
pischen Sozialisten; sie erschienen ihm als Phantasten und idealistische
Schwirmer. Aber er selber trug in sich Widerspriiche. Er beurteilte im
Grunde genommen den Menschen pessimistisch. Er hielt ihn fiir unféhig, das
zu wollen, wodurch er ein das Allgemeininteresse wahrnehmender Allgemein-
mensch wire, weil er durch objektive Miachte bestimmt werde und auch dann

129



noch den durch seine Klassenzugehorigkeit bestimmten Interessen verhaftet
bleibe, wenn er sich sozial benehme. Aber diesen gleichen gebundenen Men-
schen hidlt Marx dann doch plétzlich als Proletarier berufen, eine sozia-
listische, klassenlose Gesellschaft zu errichten, in der Freiheit, Gerechtigkeit,
Harmonie herrschen, der Staat als funktionslos absterben und alles Ubel
iiberwunden sein wird, weil solche Ubel lediglich Folgen falscher gesell-
schaftlicher Ordnung sein sollen. Er iiberwertet das Proletariat geradezu zu
einer iiberweltlichen GroB3e, mi3t ihm, wie Arthur Rich in seiner schon er-
wihnten Schrift iberzeugend nachweist, geradezu eschatologische Bedeutung
zu mit Absolutheitsanspruch und bereitet damit dem Marxismus mit innerer
Notwendigkeit den Weg zur Totalitiit und zur Antimenschlichkeit. Das Er-
gebnis dieser Entwicklung sehen wir im marxistisch-leninistischen Muster-
staat der Sowjetunion. Auch wenn man hier die besondere geschichtliche
Vergangenheit Rulllands in Abzug bringen mufl, so bleibt noch genug zur
Feststellung, daf dort keine klassenlose freie Gesellschaft entstanden ist, son-
dern ein ungeheurer Staatsapparat und Staatskapitalismus mit einer neuen
privilegierten, der Staatsbiirokratie angehorenden Klasse, mit Zensur, Poli-
zei, Terror, Streikverbot, Verbot der freien Arbeitswahl, Diktatur einer Min-
derheit, eine neue Herrschaft des Menschen iiber den Menschen. Aber wie
sollte es denn anders sein? Wenn man einer Gesellschaftsklasse Letztcharak-
ter zuspricht, sie mit dem Nimbus des Endgiiltigen, des Absoluten, des Gott-
lichen umgibt, dann kann das, wenn diese Klasse zur Macht gelangt, nur mit
der totalen Vergewaltigung der Menschen enden.

Deshalb kann der alte, dogmatische Marxismus nicht mehr die einzige
theoretische und geistige Grundlage des Sozialismus und der Sozialdemo-
kratie bilden. Der Sozialismus ist etwas GroBleres, Weiteres, Lebendigeres,
Menschlicheres. Was an den marxistischen Erkenntnissen gut ist, behalte
man, und seine soziologischen Analysierungs- und Arbeitsmethoden. beniitze
und entwickle man weiter. Aber man versperre sich nicht selber den Weg zu
neuen Erkenntnissen, indem man an tiberholten Anschauungen festhalt und
sie erst noch zu einer Doktrin erhebt. André Philip hat recht, wenn er den
systematischen Materialismus verabschiedet, durch welchen die Geschichte
zu ihrer eigenen Rechtferticung wiirde: «Was ist, besagt nicht, was sein
sollte. Der Lauf der Geschichte ist nie unausweichlich und bezeichnet nicht
immer das, was richtig ist.»

Im iibrigen hat der doktrindre Marxismus in der politischen Praxis der
Sozialdemokratie auch nie die iiberragende Rolle gespielt, wie man gemein-
hin annimmt, nicht einmal bei den kontinentalen Parteien. Noch weniger
gab er die Richtung an bei den sozialistischen Parteien Englands, Hollands
und der skandinavischen Linder. Die grofite und die lebendigste sozia-
listische Partei, die Labour Party GroBbritanniens, hat ihre Triebkraft weni-

130



ger von Marx als vom christlichen und freikirchlichen Gedankengut her
erhalten. Die Methodistenbewegung der Briider Wesley fand starken Eingang
in der englischen Arbeiterschaft und ihren gewerkschaftlichen Organisa-
tionen. Der Begriinder und erste Fiithrer der Labour Party, Keir Hardie, war
ein Presbyterianer, und Ménner wie Arthur Henderson und andere Labour-
Vorkampfer lernten die Kunst der 6{fentlichen Rede zuerst als Laienprediger.
In den Reihen der Partei stehen viele Vertreter der Kirche, und der Jahres-
parteitag der Labour Party wird regelméallig mit einem Sondergottesdienst
eroffnet. Ahnliches wire zu sagen von den Arbeiterparteien Hollands und
der nordischen Lander.

In den letzten Jahrzehnten hat sich aber auch die Einstellung des
Christentums und zum Teil wenigstens auch der Kirche zu den sozialen Fra-
gen gedndert. Innerhalb der katholischen Kirche freilich blieb jenen Grup-
pen, die die Bindungen der Kirche an den politischen und sozialen Konser-
vativismus l6sen mochten, bis jetzt der Erfolg versagt. Die Bewegung der
Arbeiterpriester in Frankreich fand im Vatikan keine Billigung, auch der
Einheitsgedanke der Gewerkschaftsbewegung wird abgelehnt, und in den
westeuropdischen Landern steht der romische Klerikalismus in enger Zusam-
menarbeit mit den Kréften der politischen Reaktion.

VerheiBungsvollere Ansitze fiir wachsende soziale Einsichten sind da-
gegen im protestantischen Lager festzustellen. Hier geschah schon ein erster
Vorstof} in der BuBl- und Erweckungsbewegung der beiden Blumhardt in
Méttlingen und Bad Boll, die aus ihrem unbedingten Ernstnehmen der bib-
lischen VerheiBung und Forderung den Kampf um das Reich Gottes auf
Erden, der im geschichtlichen Augenblick das revolutionidre Eintreten fiir die
soziale Gerechtigkeit beinhaltet, itber Kirche, Religion und Dogma stellten.
Besonders dem jiingeren Blumhardt erschien die soziale Bewegung geradezu
als eine «Prophetenstimme aus der Welt». Er pflichtete diesem Ruf nach
sozialer Gerechtigkeit bei und sah in ihm, mochte er sich noch so rauh und
gottlos geben, eine realere Gotteswahrheit als in allen religiosen und geist-
lichen Weisen:

«Wie kannst du religios sein, wenn du gut issest und nicht an deine Neben-
menschen denkst, die im Hunger sind? Heute muf¢ du daran denken,
und es ist ein Gottesdienst, wenn Menschen aufstehen und sagen: ,Ich
will auch leben. Gerade die sogenannten gottlosen Menschen schaffen
und arbeiten oft im Weinberg — sie sind nicht kirchlich und tun, als ob
sie keine Religion hitten, aber ist das keine Religion und nicht gebetet,
wenn man sich darum bemiiht, da8 der Mensch zu seinem Rechte kommi?»

Das war die Meinung des jiingeren Blumhardt, der hier nur die Linie
seines Vaters fortsetzte. Mehrmals wendet er in seinen Predigten und Schrif-
ten das Gleichnis von den beiden Sohnen auf die Sozialisten an:

131



«Sie gleichen dem einen Sohn mit seinem barschen ,Ich tu’s nicht' —
aber sie besorgen doch, was Christus will; sie schwatzen nicht von Gott,
aber sie handeln religios. — Die Sozialdemokraten studieren auf ein Frie-
densreich — sie studieren Theologie; denn der Friede ist ein Stiick
Gottes.»

So sah der jiingere Blumhardt die Sache. Er ist denn auch der Sozial-
demokratischen Partei beigetreten und war eine Zeitlang ihr Abgeordneter
im wiirttembergischen Landtag.

Von den beiden Blumhardt ist ein machtiger Impuls ausgegangen auf
zwei schweizerische Theologen, die schon vor dem Ersten Weltkrieg das
soziale Gewissen der Kirchen und Christen aufriittelten: auf Hermann Kut-
ter und Leonhard Ragaz. Kutters Schrift «Sie miissen» war eine bittere An-
klage an das selbstzufriedene, fromme Biirgertum:

«Unsere ganze Gesellschaft und die Kirche ist vom Mammon beherrscht»,

stellt er darin fest. «Lasset den Privatbesitz in jener schrankenlosen Aus-

dehnung bestehen, wie er heute existiert, und haltet meinetwegen tausend

Meisterpredigten gegen den Mammon. Thr werdet nicht ein Stiublein

anders machen. Und der Mammon wird euch eure Miihe mit Gold und

guten Stellen lohnen . .. Soll der Mammon fallen, dann muf3 das heutige

Privateigentum fallen. Das hat die Sozialdemokratie erkannt.» — «Sind

alle die furchtbaren, moralischen und physischen Leiden, die tausend

Wunden, aus denen unser Volkskorper blutet, nicht Folge unseres Pro-

duktionssystems?»

So Kutter im Jahre 1904. Und noch schirfer, noch konsequenter, noch an-
haltender und umfassender fithrten Leonhard Ragaz und seine religios-soziale
Schar aus ihrem Glauben heraus an das Reich Gottes den Kampf fiir die
soziale Gerechtigkeit, die Freiheit und den Irieden auf Erden. In allen Bii-
chern und Schriften von Leonhard Ragaz, der seinen Universitatslehrstuhl
aufgegeben hatte, um mitten im Arbeiterviertel von Auflersihl mit prophe-
tischer Kraft sein Lebenswerk fortzusetzen, leuchtet immer wieder der eine
grolle Gedanke auf:
«Der Sozialismus ist ein Ruf Gottes in diese Weltstunde hinein; er be-
deutet ein wunderbares Auftauchen des alten Gottesreichgedankens; die
soziale Wahrheit des Evangeliums mull wieder auf den Leuchter gestellt
werden; die Arbeiterbewegung aber dient der Arbeiterklasse am besten,
wenn sie allen dient, was menschliches Interesse hat. Es mul} in ihr das
leben, was den Kern des Sozialismus ausmacht, ohne den er nicht mehr
wert ist als eine taube NuB3: eine weite, tiefe, warme, ins Unendliche
weisende, dem Unendlichen offene Menschlichkeit.»

Das jahrzehntelange, von Biirgertum und Kirche oft geschmahte Wirken
von Leonhard Ragaz, von seinen Freunden und seiner ganzen Gemeinde, die
sich ja auch auf andere Lénder erstreckte, hat schlieBlich doch seine Friichte

132



getragen. Manches von dem, was sie schon lange Zeit vertraten, ist heute
- Bestandteil kirchlichen und theologischen Gedankenguts geworden.

Es ist heute namentlich unter der jungen Generation der Theologen und
Kirchenleute nicht mehr bestritten, dafl die Kirche nicht mehr nur einen
Seelenhimmel zu verkiinden, sondern gemill der biblischen Botschaft und
des tiefsten Sinnes der Lehre Christi auch fiir die Verwirklichung der sozia-
len und politischen Gerechtigkeit in dieser Welt einzutreten hat. Zu dieser
Einsicht ist die Kirche nicht zuletzt auch durch die Verfolgung von seiten
des Nationalsozialismus gelangt. Neben den Sozialisten war es in Deutschland
vor allem die Bekenntniskirche, die einen tapferen und opferreichen Kampf
gegen den Totalitarismus Hitlers und die Barbarei seines Regimes fiihrte.
Die Theorie des Luthertums von den «Zwei Reichen», die dann spiter im
Sinne der Eigengesetzlichkeit der Welt miverstanden wurde, erlitt einen
jammerlichen und hoffentlich endgiiltigen Zusammenbruch. Die Kirche spiirte
und erlebte, dal sie selber dem Untergang anheimfillt, wenn auBerhalb ihrer
Mauern der Bruder Mensch zertreten wird. Aus dieser Kampfgemeinschaft
gegen den Antichrist blithte zwischen Sozialisten und Christen manche
Freundschaft auf, und das Versténdnis fiir die Anliegen jedes Partners wuchs
in beiden Lagern. Noch vor zwanzig Jahren wire es kaum denkbar gewesen,
dall man von einem Inhaber des positiv-kirchlichen Lehrstuhles fiir Neues
Testament an der Universitat Ziirich ein Wort vernommen hitte, wie das-

jenige des frith zu akademischen Ehren gelangten jungen Theologen Prof.
Eduard Schweizer:

«Evangelium und Sozialismus gehoren zusammen wie Kirschbaum und
Kirschen. Wenn sie auseinandergerissen wurden, dann ist es Schuld auf
beiden Seiten. Darum haben wir fiireinander sehr offen zu sein, weil wir
auf beiden Seiten viel voneinander zu lernen haben.»

Die Kirche zeigte sich denn auch lernbereit. Schon der Kongrell des Welt-
rates der protestantischen und anglikanischen Kirchen in Amsterdam im
Jahre 1948 verurteilte in einem Bericht seiner dritten Abteilung den Kapi-
talismus grundsitzlich: «Die Kirche mufl deutlich sehen lassen, dafl zwischen
Christentum und Kapitalismus Konflikte sind», heifit es in der Amsterdamer
Erklarung. Der Kongrell forderte als Aufgabe des Christentums, daf}, nach-
dem Kapitalismus und Kommunismus grundsitzlich verworfen wurden, der-
artige neue schopferische Losungen gefunden werden miissen, die es moglich
machen, dall Gerechtigkeit und Freiheit einander nicht gegenseitig vernich-
ten. Der Kongrel3 stellte weiter fest, dal} der Kapitalismus die Neigung habe,
das, was die vordringlichste Aufgabe jedes Wirtschaftssystems sein miil3te,
niamlich die Befriedigung der menschlichen Bediirfnisse, den wirtschaftlichen
Vorteilen derer unterzuordnen, die iiber die meiste Macht an wirtschaftlichen
Mitteln verfiigen. Der Kapitalismus neige ferner dazu, ernsthafte Ungleich-

133



heiten entstehen zu lassen. Er habe bei den westlichen Vélkern im Wider-
spruch zu ihren christlichen Fundamenten eine praktische Form des Mate-
rialismus hervorgerufen, weil er den groiten Wert lege auf den Erfolg des
Geldverdienens. Auch habe er die Vélker der kapitalistischen Linder einer
Art Schicksal unterworfen, das die Form einer sozialen Katastrophe als
Massenarbeitslosigkeit angenommen habe. SchlieBlich forderte der welt-
kirchliche Amsterdamer KongreB eine «VerantwortungsbewuBte Gesell-
schaft» als Norm fiir christliches, soziales, politisches Handeln und umschrieb
diesen Gesellschafisbegriff folgendermaBien:

«In einer verantwortungsbewuBiten Gesellschaft besteht Freiheit der Men-
schen, die sich verantwortlich fiihlen fiir die Gerechtigkeit und die 6ffent-
liche Ordnung und sind diejenigen, die politischen EinfluB und wirt-
schaftliche Macht besitzen, fiir die Ausiibung davon Gott Verantwortung
schuldig und den Menschen, deren Wohlsein davon abhéngt. Der Mensch
darf nie Instrument politischer oder wirtschaftlicher Ziele werden. Der
Mensch ist nicht fiir den Staat, sondern der Staat fir den Menschen ge-
schaffen. Der Mensch ist nicht fiir die Produktion, sondern die Produk-
tion fiir den Menschen da. Will eine Gemeinschaft unter modernen Ver-
hilinissen verantwortungsbewulit bleiben, dann ist es nétig, dal die
Menschen die Freiheit der Kontrolle ihrer Regierungen besitzen, Kritik
tiben und eine Regierung #dndern konnen. Dann ist es nétig, dall die
Macht an Gesetze und Traditionen gebunden ist und soweit moglich
verteilt wird iiber die gesamte Gesellschaft. Es ist notwendig, dall wirt-
schaftliche Gerechtigkeit und gleiche Moglichkeiten allen Mitgliedern
der Gesellschaft gewihrt werden.»

Das war eine klare, erfreulich aufgeschlossene Einstellung der Amsterdamer
Weltkirchenkonferenz zu den modernen Gesellschaftsproblemen. In gleicher
Weise behandelte auch die Versammlung des Okumenischen Rates der glei-
chen Kirchen an ihrer Tagung vom August 1953 in Evanston soziale Fragen.
Sie nahm einen Bericht ihrer dritten Sektion entgegen und empfahl den Kir-
chen zum geeigneten Vorgehen einen Bericht, der klar und eindeutig die
soziale Verantwortung der Kirche festhilt und ihre Verpflichtung, «sich mit
ganzem Herzen an der Arbeit und den téglichen Aufgaben der Welt zu be-
teiligen und sich um eine bessere soziale und politische Lebensform zu
bemiihen». Der Bericht lehnt im ferneren jede totalitire Staatsform ab,
spricht sich fiir die Glaubens- und Gewissensfreiheit aus, fordert die Aner-
kennung sittlich-ethischer Grundsitze auch im Wirtschaftsleben, verlangt fiir
den Arbeiter die Stellung in der Gesellschaft, die seiner Menschenwiirde und
Verantwortung entspricht, anerkennt das Begehren der Arbeiterschaft nach
groBerer sozialer Sicherheit und nach einer gerechten Verteilung des Ein-
kommens, wiederholt die biblischen Warnungen vor den Gefahren des Reich-
tums, begriift die Rolle der Gewerkschaften im Kampf gegen Ausbeutung

134



und fiir bessere menschliche Arbeitsbedingungen, wendet sich gegen die
nationalistische Politik der Staaten und betont die Pflicht der reichen Lander,
ihre wirtschaftlichen Mittel fiir die Hilfe der unterentwickelten Gebiete der
Welt einzusetzen. Die Beschlisse von Evanston sind ein ermutigendes
Zeichen fiir die Wandlungen, die sich im Christentum vollziehen.

Solche Wandlungen sind auch beim Sozialismus im Gange. Die diirre
marxistische Ideologie, die an die Naturnotwendigkeit der Entwicklung zum
Sozialismus geglaubt hat und Gefahr gelaufen war, die Ethik nicht als eine
Aufgabe fiir die Menschen zu betrachten, sondern sie ins Reich des «Uber-
baus» zu verweisen, sie also zu relativieren und ihr den verbindlichen Cha-
rakter als Grundlage des menschlichen Lebens zu rauben: diese Ideologie hat
sich als unheilvoller Irrtum erwiesen. Wir miissen neue, festere geistige
Grundlagen fiir den Sozialismus suchen. Diese Erkenntnis ist in den sozia-
listischen Reihen weit verbreitet, sie hat auch zum Ruf nach Revision des
sozialistischen Parteiprogramms gefiihrt. Aber auch auf internationaler Ebene
erkannten die Sozialisten die Notwendigkeit einer geistigen Neuordnung und
einer tieferen Begriindung des Sozialismus. Es geschah im Jahre 1953 zum
erstenmal in der Geschichte der Sozialistischen Internationale, daf3 eine Ldin-
derkonferenz nach Bentveld einberufen wurde, um die Frage «Sozialismus
und Religion» zu klaren. Prof. W. Banning, Dozent fiir Soziologie in Leyden,
Prisident der Internationalen Vereinigung religioser Sozialisten und Mit-
glied des Parteivorstandes der Sozialistischen Partei Hollands, und Willi
Eichler, sozialdemokratisches Mitglied des Deutschen Bundestages und des
Parteivorstandes der SPD, hielten einleitende Referate, an die sich eine auf
hohem Niveau gefiihrte Diskussion anschlof3. Die Gesichtspunkte sowohl der
religiosen Sozialisten wie derjenigen, die eine Autonomie der Ethik ver-
traten, wurden sehr eindriicklich herausgearbeitet, wobei auch das Verhilt-
nis zwischen den sozialdemokratischen Parteien und den Kirchen in den ver-
schiedenen Liandern ausgiebig behandelt wurde. Natiirlich gab es zwischen
den Bekennern eines religiosen Glaubens und den «Nur»-Ethikern in den
Letzten Dingen keine Einigung; aber man fand sich doch auf dem Boden
einer gemeinsamen Prinzipienerkldrung, die folgende Richtlinien enthielt:

«1. Der Sozialismus ist ein sittlicher Protest gegen die Entmenschlichung der
Menschen in der modernen Gesellschaft. Er ist unlosbar verbunden mit
einer bedingungslosen Anerkennung des Personlichkeitswertes und der
Gleichberechtigung aller Menschen und ihrer geistigen, politischen und
wirtschaftlichen Freiheit. Er vertritt das Recht jedes Menschen, bei Ent-
scheidungen, die sein Leben und seine Arbeit bestimmen, verantwortlich
mitzuwirken.

2. Im Geiste dieser Grundsitze erstrebt der Sozialismus neue Formen der
gesellschaftlichen Ordnung durch Anderung der Eigentumsverhiltnisse

135



und der sozialen Struktur. Die sozialistische Politik ist daher die prak-
tische Auswirkung einer Ethik, die sowohl aus religiosen als auch aus
nichtreligiosen Quellen flieBen kann.

3. Die ethischen Grundsitze, auf denen die sozialistische Idee und Politik
fuBlen, gehéren zu den fruchtbaren Elementen schopferischer Kultur-
entwicklung. Der Sozialismus, der allen Menschen die Bedingungen eines
menschenwiirdigen Daseins erkdmpft, wird dadurch zum Tréiger einer
weltumfassenden kulturellen Bewegung.

4. Der Sozialismus anerkennt, dal} religiose wie auch humanistische Krafte
die Kulturtradition aller Volker und ihre ethischen Prinzipien mitgeformt
haben. Er anerkennt, dal in Europa die christliche Lehre eine der geisti-
gen und ethischen Quellen des sozialistischen Gedankengutes ist. Er be-
griullt die wachsende Erkenntnis vieler Christen, daB diese Lehre eine
soziale Verpflichtung fiir sie einschlief3t.

5. Der Sozialismus beruht an sich weder auf einer religiosen noch einer
antireligiosen Uberzeugung. Er ist eine politische Bewegung, bestrebt,
die Gesellschaftsordnung nach sozialistischen Grundsatzen zu gestalten.
Er ist der Auffassung, daBl es keine konfessionell gebundene Parteien
geben soll.»

Der Kompromif3charakter dieser Richtlinien ist offensichtlich. Es konnte ja
auch gar nicht anders sein. Die Mitglieder der sozialistischen Parteien und der
Internationale gehoren den verschiedensten Richtungen an: es sind darunter
Protestanten und Katholiken, Freikirchler und Freidenker, Juden, Moham-
medaner und Hindus. Auch sind die kirchlich-religiosen Verhiltnisse selbst
in Europa von Land zu Land vollig verschieden. Es wire also ganz ausge-
schlossen, da} die Sozialistische Internationale sich auf irgendeine religiose
oder antireligiése Linie festlegen konnte. Das ist ja auch nicht ihre Aufgabe;
selbst der religiose Sozialist miite das mit aller Entschiedenheit ablehnen.
Gerade der christliche Glauben darf seinem ganzen Sinne nach nicht an
eine Partei gebunden werden. Die Geschichte des Christentums zeigt selber
mit aller Deutlichkeit, zu welch schiandlichen Betriigereien und MiBbriuchen
die christliche Religion von konfessionellen Parteien zur Stiitzung ihrer
Macht benutzt wurde und damit bei vielen Menschen in hoffnungslosen Mif3-
kredit gefallen ist. Eine so weltumfassende Bewegung wie die Sozialistische
Internationale kann ihren geistigen Zusammenhalt nur bewahren, wenn sie
in ihren Reihen die Grundsitze der Toleranz und der Achtung vor den welt-
anschaulichen Auffassungen aller ihrer Mitglieder hochhilt. Darum ist die
Erklarung der Konferenz von Bentveld kein fauler, sondern ein guter Kom-
promi}, weil er immerhin unzweideutig den Sozialismus als eine sizliche
Idee proklamiert, seine ethischen Grundlagen zum Ausdruck bringt, Huma-
nismus und Christentum als geistige Krifte anerkennt, die das sozialistische
Denken geformt haben, und den Menschen, seine Personlichkeit, seine Wiirde,

136



seine Freiheit ins Zentrum des sozialistischen Handelns stellt. Die Bentvelder
Erklarung hat damit in bedeutsamer Weise die Grundsatzerkldrung der Sozia-
listischen Internationale von Frankfurt aus dem Jahre 1951 erginzt und
erweitert:

«Der demokratische Sozialismus erstrebt weit mehr als eine neue wirt-
schaftliche und soziale Ordnung. Wirtschaftliche und soziale Fortschritte
finden ihre moralische Rechtfertigung in dem Male, in dem sie der Be-
freiung und Entfaltung der menschlichen Persénlichkeit dienen.

Der demokratische Sozialismus bekdmpft den Kapitalismus nicht nur
wegen seiner wirtschaftlichen Unzulidnglichkeit und seiner materiellen
Bedriickung groBer Massen, sondern weil er das sittliche Empfinden ver-
letzt. Er verwirft jedes totalitire System, weil es die Wiirde des Men-
schen schiandet.»

Auf diesem Boden, meinen wir, konnten Christ und Sozialist sich finden.
Nicht, dal man aus einem Christen einen Sozialisten und aus einem Sozia-
listen einen Christen machen soll. «Machen» kann man ja so etwas nicht,
das ist der Gewissens- und Glaubensentscheidung jedes einzelnen anheim-
gestellt. Darin liegt die Not des Menschen, aber auch seine eigentliche Wiirde
und Freiheit. Aber Christ oder Sozialist, jeder trage an seinem Orte dazu bei,
und wo sich dazu die Moglichkeit bietet, auch in gemeinsamem Zusammen-
wirken, dal3 es vorwirts auf dieses Ziel hin zugeht. Beide haben ja &hnlich
enttiuschende Erfahrungen hinter sich. Der Sozialist erlebte, dal es keine
automatische Entwicklung der sittlichen Wahrheit und auch keine Dialektik
gibt, die das sittliche Ideal aus einer materiellen Entwicklung herausspringen
1aBt, und daB darum der Versuch, dem Proletariat hochste, absolute Wertung
beizumessen, dort, wo die Klasse des Proletariats die Macht iibernahm, im
Totalitarismus und in der Antimenschlichkeit enden muflte. Und der Christ
hat ebenso erfahren, dall der Versuch, den christlichen Glauben mit organi-
sierter Religion und Kirche gleichzusetzen und diesen menschlichen Insti-
tutionen letzte, hochste, absolute Wertung beizumessen, in der ebenso un-
menschlichen Tyrannei des GroBinquisitors Dostojewskijs endet. Heil3t das,
an den Menschen verzweifeln? Nein, im Gegenteil. Der Christ weill zwar,
«daf} wir des Ruhmes ermangeln, den wir eigentlich vor Gott haben sollen»,
und der ernsthafte sozialistische Ethiker erkennt aus der Erfahrung, daB er
niemals in der Natur ein sittlich Vollendeter sein wird ... Aber beide, Christ
wie Sozialist, wissen, dafl es nicht nur Natur, Materie, Zwang und Fatum
gibt, sondern fiir den Christen den lebendig schaffenden Gott, der in der
Welt und mit dem Menschen seine Gerechtigkeit bauen will, und fiir den
Sozialisten schopferische Geisteskréfte, sittliche Ideen, die den Menschen iiber
den Futtertrog erheben, seine Seele erfiillen, sein Herz erwirmen und ein
nie liberhorbarer Appell sind an sein Gewissen, ein nie mehr verhallender

137



Aufruf zur sozialen Verantwortung und Bruderschaft. Aus dieser Gewissens-
entscheidung und Verantwortung heraus handelt der Sozialist, und es braucht
dazu von seiner Seite vielleicht eine gréBere innere Anstrengung und geistige
Energie, wihrend der Christ, wohl wissend um seine Schwichen, in der
Hoffnung lebt, daBl bei Gott alle Dinge moglich sind. Von ihm weil} er sich
zur titigen Entscheidung fiir das Reich aufgerufen: «Mein Glaube ist der»,
sagt er mit Jeremias Gotthelf, «dal} Gott nichts tut, wozu er mir die Krifte
gegeben hat, da ich diese Krifte anzustrengen habe nach Vermogen und
Gewissen, und zwar ohne Gewilheit haben zu wollen, richte ich damit das
Erstrebenswerte aus oder nicht, sondern in aller Demut Gott das Gedeihen
iiberlassend. Der Mensch soll sden, aber in Gottes Hand steht die Ernte;
iiber das, was ich tue, bin ich verantwortlich, was ich wirke, das walte Gott!»

Der christliche Sozialist aber, in dem Christentum und Sozialismus sich
begegnet sind, um ihn mit unerschiitterlichem Mut und freudiger Zuversicht
zu erfillen, bekennt mit dem grollen englischen Arbeiterfiithrer Stafford
Cripps:

«Ich glaube an die durch das goéttliche Leben Christi gelehrte Bruder-

schaft aller Menschen, wie immer deren Rasse, Farbe, Glauben oder

Klasse sein mag, und ich gelobe — unter Hintansetzung meiner eigenen

Interessen — durch mein tigliches Tun —, unermiidlich fiir die Errichtung

jenes MaBes von Gerechtigkeit und Gleichheit in meinem eigenen Land

und in der ganzen Welt zu wirken, fiir jenes Mal3, das allein die Grund-
lage fiir ein gliickliches, christliches Gemeinschaftsleben aller Vélker

bilden kann.

Ich werde nie den Michten des Ubels, der Ungerechtigkeit oder Ungleich-
heit nachgeben, mége ich auch durch meinen Widerstand noch so sehr
persénlich leiden. Ich will immer und uberall kdmpfen, weil ich glaube,
da nur dadurch das Konigreich Christi auf Erden errichtet werden

kann.»

J. WANNER
Dostojewskis Leidensweg

Im Februar des letzten Jahres waren 75 Jahre verflossen, da Dostojewski
in Petersburg, dem heutigen Leningrad, im Alter von 60 Jahren an einem
Blutsturz starb. Die Meinungen iiber diesen groBen Romanschriftsteller sind
auch heute noch geteilt. Der 1948 im Exil verstorbene russische Kultur- und
Religionsphilosoph Berdjajew schreibt in einem iiberaus lesenswerten Buch
«Die Weltanschauung Dostojewskis» iiber seinen Landsmann unter anderem
folgendes: «Dostojewski war nicht nur ein groBer Dichter, er war auch ein

138



	Christentum und Sozialismus [Schluss]

