
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 36 (1957)

Heft: 5

Artikel: Christentum und Sozialismus [Schluss]

Autor: Schmid-Ammann, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


36. JAHRGANG

MAI 1957

HEFT 5
ROTE REVUE

PAUL SCHMID-AMMANN

Christentum und Sozialismus

III.

Die Welt hat sich aber auch in geistiger Hinsicht verändert. Die
Weltanschauung des liberalen Bürgertums des 19. Jahrhunderts, durch die auch

der Marxismus stark beeinflußt worden war, gehört der Vergangenheit an.
Man ist längst über Darwin und Haeckel hinausgekommen, und der Glaube,
daß man eines Tages mit den Entdeckungen der Naturwissenschaften hinter
das letzte Lebens- und Welträtsel kommen werde, hat sich ebenso als Irrtum
erwiesen wie die Erwartung, daß sich durch Dialektik alles klären und
erklären lasse und der Gang der Geschichte sich auf Grund einer zwangsläufig
mechanischen Entwicklung sozusagen gesetzmäßig vollziehe. Am stärksten
aber hat sich die Annahme als Wahn erwiesen, daß es auf allen Gebieten des

Wissens, der Technik und des Lebens einen unaufhaltsamen Fortschritt gebe
und schließlich am Ende dieser Entwicklung der Sieg der menschlichen
Vernunft stehe. Mit derartigen Illusionen haben nicht nur die beiden Weltkriege,
sondern im Westen auch der Faschismus und im Osten der Bolschewismus

aufgeräumt. Auch das naturwissenschaftliche Weltbild hat eine tiefgehende
Veränderung durch die neuen Erkenntnisse auf dem Gebiete der Physik,
Chemie und Biologie erfahren. Mit der einstigen Hybris ist es zu Ende, und
die wirklich großen Naturforscher erkennen das Stückwerk ihrer Forschung
und sind voller Ehrfurcht vor den letzten Geheimnissen der Schöpfung.
Diese Wandlungen übersehen die dogmatischen und doktrinären Marxisten. Sie

sind im Grunde genommen beim Weltbild des 19. Jahrhunderts stehengeblieben

und konservativ geworden. Nicht nur verschiedene wirtschaftliche, auch

einige geistig-politische Prognosen von Marx haben sich als Irrtümer erwiesen.

Er selber hielt bekanntlich recht wenig von seinen Vorläufern, den

utopischen Sozialisten; sie erschienen ihm als Phantasten und idealistische
Schwärmer. Aber er selber trug in sich Widersprüche. Er beurteilte im
Grunde genommen den Menschen pessimistisch. Er hielt ihn für unfähig, das

zu wollen, wodurch er ein das Allgemeininteresse wahrnehmender Allgemeinmensch

wäre, weil er durch objektive Mächte bestimmt werde und auch dann

129



noch den durch seine Klassenzugehörigkeit bestimmten Interessen verhaftet
bleibe, wenn er sich sozial benehme. Aber diesen gleichen gebundenen
Menschen hält Marx dann doch plötzlich als Proletarier berufen, eine
sozialistische, klassenlose Gesellschaft zu errichten, in der Freiheit, Gerechtigkeit,
Harmonie herrschen, der Staat als funktionslos absterben und alles Übel
überwunden sein wird, weil solche Übel lediglich Folgen falscher
gesellschaftlicher Ordnung sein sollen. Er überwertet das Proletariat geradezu zu
einer überweltlichen Größe, mißt ihm, wie Arthur Rieh in seiner schon
erwähnten Schrift überzeugend nachweist, geradezu eschatologische Bedeutung
zu mit Absolutheitsanspruch und bereitet damit dem Marxismus mit innerer
Notwendigkeit den Weg zur Totalität und zur Antimenschlichkeit. Das
Ergebnis dieser Entwicklung sehen wir im marxistisch-leninistischen Musterstaat

der Sowjetunion. Auch wenn man hier die besondere geschichtliche
Vergangenheit Rußlands in Abzug bringen muß, so bleibt noch genug zur
Feststellung, daß dort keine klassenlose freie Gesellschaft entstanden ist,
sondern ein ungeheurer Staatsapparat und Staatskapitalismus mit einer neuen
privilegierten, der Staatsbürokratie angehörenden Klasse, mit Zensur, Polizei,

Terror, Streikverbot, Verbot der freien Arbeitswahl, Diktatur einer
Minderheit, eine neue Herrschaft des Menschen über den Menschen. Aber wie
sollte es denn anders sein? Wenn man einer Gesellschaftsklasse Letztcharakter

zuspricht, sie mit dem Nimbus des Endgültigen, des Absoluten, des
Göttlichen umgibt, dann kann das, wenn diese Klasse zur Macht gelangt, nur mit
der totalen Vergewaltigung der Menschen enden.

Deshalb kann der alte, dogmatische Marxismus nicht mehr die einzige
theoretische und geistige Grundlage des Sozialismus und der Sozialdemokratie

bilden. Der Sozialismus ist etwas Größeres, Weiteres, Lebendigeres,
Menschlicheres. Was an den marxistischen Erkenntnissen gut ist, behalte

man, und seine soziologischen Analysierungs- und Arbeitsmethoden benütze
und entwickle man weiter. Aber man versperre sich nicht selber den Weg zu
neuen Erkenntnissen, indem man an überholten Anschauungen festhält und
sie erst noch zu einer Doktrin erhebt. Andre Philip hat recht, wenn er den

systematischen Materialismus verabschiedet, durch welchen die Geschichte

zu ihrer eigenen Rechtfertigung würde: «Was ist, besagt nicht, was sein
sollte. Der Lauf der Geschichte ist nie unausweichlich und bezeichnet nicht
immer das, was richtig ist.»

Im übrigen hat der doktrinäre Marxismus in der politischen Praxis der
Sozialdemokratie auch nie die überragende Rolle gespielt, wie man gemeinhin

annimmt, nicht einmal bei den kontinentalen Parteien. Noch weniger
gab er die Richtung an bei den sozialistischen Parteien Englands, Hollands
und der skandinavischen Länder. Die größte und die lebendigste
sozialistische Partei, die Labour Party Großbritanniens, hat ihre Triebkraft weni-

130



ger von Marx als vom christlichen und freikirchlichen Gedankengut her
erhalten. Die Methodistenbewegung der Brüder Wesley fand starken Eingang
in der englischen Arbeiterschaft und ihren gewerkschaftlichen Organisationen.

Der Begründer und erste Führer der Labour Party, Keir Hardie, war
ein Presbyterianer, und Männer wie Arthur Henderson und andere Labour-
Vorkämpfer lernten die Kunst der öffentlichen Rede zuerst als Laienprediger.
In den Reihen der Partei stehen viele Vertreter der Kirche, und der
Jahresparteitag der Labour Party wird regelmäßig mit einem Sondergottesdienst
eröffnet. Ähnliches wäre zu sagen von den Arbeiterparteien Hollands und
der nordischen Länder.

In den letzten Jahrzehnten hat sich aber auch die Einstellung des

Christentums und zum Teil wenigstens auch der Kirche zu den sozialen Fragen

geändert. Innerhalb der katholischen Kirche freilich blieb jenen Gruppen,

die die Bindungen der Kirche an den politischen und sozialen
Konservativismus lösen möchten, bis jetzt der Erfolg versagt. Die Bewegung der

Arbeiterpriester in Frankreich fand im Vatikan keine Billigung, auch der

Einheitsgedanke der Gewerkschaftsbewegung wird abgelehnt, und in den

westeuropäischen Ländern steht der römische Klerikalismus in enger
Zusammenarbeit mit den Kräften der politischen Reaktion.

Verheißungsvollere Ansätze für wachsende soziale Einsichten sind
dagegen im protestantischen Lager festzustellen. Hier geschah schon ein erster
Vorstoß in der Büß- und Erweckungsbewegung der beiden Blumhardt in
Möttlingen und Bad Boll, die aus ihrem unbedingten Ernstnehmen der
biblischen Verheißung und Forderung den Kampf um das Reich Gottes auf
Erden, der im geschichtlichen Augenblick das revolutionäre Eintreten für die
soziale Gerechtigkeit beinhaltet, über Kirche, Religion und Dogma stellten.
Besonders dem jüngeren Blumhardt erschien die soziale Bewegung geradezu
als eine «Prophetenstimme aus der Welt». Er pflichtete diesem Ruf nach
sozialer Gerechtigkeit bei und sah in ihm, mochte er sich noch so rauh und
gottlos geben, eine realere Gotteswahrheit als in allen religiösen und
geistlichen Weisen:

«Wie kannst du religiös sein, wenn du gut issest und nicht an deine
Nebenmenschen denkst, die im Hunger sind? Heute mußt du daran denken,
und es ist ein Gottesdienst, wenn Menschen aufstehen und sagen: ,Ich
will auch leben.' Gerade die sogenannten gottlosen Menschen schaffen
und arbeiten oft im Weinberg — sie sind nicht kirchlich und tun, als ob
sie keine Religion hätten, aber ist das keine Religion und nicht gebetet,
wenn man sich darum bemüht, daß der Mensch zu seinem Rechte kommt?»

Das war die Meinung des jüngeren Blumhardt, der hier nur die Linie
seines Vaters fortsetzte. Mehrmals wendet er in seinen Predigten und Schriften

das Gleichnis von den beiden Söhnen auf die Sozialisten an:

131



«Sie gleichen dem einen Sohn mit seinem barschen ,Ich tu's nicht' -
aber sie besorgen doch, was Christus will; sie schwatzen nicht von Gott,
aber sie handeln religiös. — Die Sozialdemokraten studieren auf ein
Friedensreich — sie studieren Theologie; denn der Friede ist ein Stück
Gottes.»

So sah der jüngere Blumhardt die Sache. Er ist denn auch der
Sozialdemokratischen Partei beigetreten und war eine Zeitlang ihr Abgeordneter
im württembergischen Landtag.

Von den beiden Blumhardt ist ein mächtiger Impuls ausgegangen auf
zwei schweizerische Theologen, die schon vor dem Ersten Weltkrieg das
soziale Gewissen der Kirchen und Christen aufrüttelten: auf Hermann Kutter

und Leonhard Ragaz. Kutters Schrift «Sie müssen» war eine bittere
Anklage an das selbstzufriedene, fromme Bürgertum:

«Unsere ganze Gesellschaft und die Kirche ist vom Mammon beherrscht»,
stellt er darin fest. «Lasset den Privatbesitz in jener schrankenlosen
Ausdehnung bestehen, wie er heute existiert, und haltet meinetwegen tausend
Meisterpredigten gegen den Mammon. Ihr werdet nicht ein Stäublein
anders machen. Und der Mammon wird euch eure Mühe mit Gold und
guten Stellen lohnen Soll der Mammon fallen, dann muß das heutige
Privateigentum fallen. Das hat die Sozialdemokratie erkannt.» — «Sind
alle die furchtbaren, moralischen und physischen Leiden, die tausend
Wunden, aus denen unser Volkskörper blutet, nicht Folge unseres
Produktionssystems »

So Kutter im Jahre 1904. Und noch schärfer, noch konsequenter, noch
anhaltender und umfassender führten Leonhard Ragaz und seine religiös-soziale
Schar aus ihrem Glauben heraus an das Reich Gottes den Kampf für die
soziale Gerechtigkeit, die Freiheit und den Frieden auf Erden. In allen
Büchern und Schriften von Leonhard Ragaz, der seinen Universitätslehrstuhl
aufgegeben hatte, um mitten im Arbeiterviertel von Außersihl mit prophetischer

Kraft sein Lebenswerk fortzusetzen, leuchtet immer wieder der eine

große Gedanke auf:
«Der Sozialismus ist ein Ruf Gottes in diese Weltstunde hinein; er
bedeutet ein wunderbares Auftauchen des alten Gottesreichgedankens; die
soziale Wahrheit des Evangeliums muß wieder auf den Leuchter gestellt
werden; die Arbeiterbewegung aber dient der Arbeiterklasse am besten,

wenn sie allen dient, was menschliches Interesse hat. Es muß in ihr das

leben, was den Kern des Sozialismus ausmacht, ohne den er nicht mehr
wert ist als eine taube Nuß: eine weite, tiefe, warme, ins Unendliche
weisende, dem Unendlichen offene Menschlichkeit.»

Das jahrzehntelange, von Bürgertum und Kirche oft geschmähte Wirken

von Leonhard Ragaz, von seinen Freunden und seiner ganzen Gemeinde, die
sich ja auch auf andere Länder erstreckte, hat schließlich doch seine Früchte

132



getragen. Manches von dem, was sie schon lange Zeit vertraten, ist heute
Bestandteil kirchlichen und theologischen Gedankenguts geworden.

Es ist heute namentlich unter der jungen Generation der Theologen und
Kirchenleute nicht mehr bestritten, daß die Kirche nicht mehr nur einen
Seelenhimmel zu verkünden, sondern gemäß der biblischen Botschaft und
des tiefsten Sinnes der Lehre Christi auch für die Verwirklichung der sozialen

und politischen Gerechtigkeit in dieser Welt einzutreten hat. Zu dieser
Einsicht ist die Kirche nicht zuletzt auch durch die Verfolgung von Seiten
des Nationalsozialismus gelangt. Neben den Sozialisten war es in Deutschland

vor allem die Bekenntniskirche, die einen tapferen und opferreichen Kampf
gegen den Totalitarismus Hitlers und die Barbarei seines Regimes führte.
Die Theorie des Luthertums von den «Zwei Reichen», die dann später im
Sinne der Eigengesetzlichkeit der Welt mißverstanden wurde, erlitt einen
jämmerlichen und hoffentlich endgültigen Zusammenbruch. Die Kirche spürte
und erlebte, daß sie selber dem Untergang anheimfällt, wenn außerhalb ihrer
Mauern der Bruder Mensch zertreten wird. Aus dieser Kampfgemeinschaft
gegen den Antichrist blühte zwischen Sozialisten und Christen manche
Freundschaft auf, und das Verständnis für die Anliegen jedes Partners wuchs
in beiden Lagern. Noch vor zwanzig Jahren wäre es kaum denkbar gewesen,
daß man von einem Inhaber des positiv-kirchlichen Lehrstuhles für Neues
Testament an der Universität Zürich ein Wort vernommen hätte, wie
dasjenige des früh zu akademischen Ehren gelangten jungen Theologen Prof.
Eduard Schweizer:

«Evangelium und Sozialismus gehören zusammen wie Kirschbaum und
Kirschen. Wenn sie auseinandergerissen wurden, dann ist es Schuld auf
beiden Seiten. Darum haben wir füreinander sehr offen zu sein, weil wir
auf beiden Seiten viel voneinander zu lernen haben.»

Die Kirche zeigte sich denn auch lernbereit. Schon der Kongreß des Weltrates

der protestantischen und anglikanischen Kirchen in Amsterdam im
Jahre 1948 verurteilte in einem Bericht seiner dritten Abteilung den
Kapitalismus grundsätzlich: «Die Kirche muß deutlich sehen lassen, daß zwischen
Christentum und Kapitalismus Konflikte sind», heißt es in der Amsterdamer
Erklärung. Der Kongreß forderte als Aufgabe des Christentums, daß, nachdem

Kapitalismus und Kommunismus grundsätzlich verworfen wurden,
derartige neue schöpferische Lösungen gefunden werden müssen, die es möglich
machen, daß Gerechtigkeit und Freiheit einander nicht gegenseitig vernichten.

Der Kongreß stellte weiter fest, daß der Kapitalismus die Neigung habe,
das, was die vordringlichste Aufgabe jedes Wirtschaftssystems sein müßte,
nämlich die Befriedigung der menschlichen Bedürfnisse, den wirtschaftlichen
Vorteilen derer unterzuordnen, die über die meiste Macht an wirtschaftlichen
Mitteln verfügen. Der Kapitalismus neige ferner dazu, ernsthafte Ungleich-

133



heiten entstehen zu lassen. Er habe bei den westlichen Völkern im Widerspruch

zu ihren christlichen Fundamenten eine praktische Form des
Materialismus hervorgerufen, weil er den größten Wert lege auf den Erfolg des
Geldverdienens. Auch habe er die Völker der kapitalistischen Länder einer
Art Schicksal unterworfen, das die Form einer sozialen Katastrophe als

Massenarbeitslosigkeit angenommen habe. Schließlich forderte der
weltkirchliche Amsterdamer Kongreß eine «Verantwortungsbewußte
Gesellschaft» als Norm für christliches, soziales, politisches Handeln und umschrieb
diesen Gesellschaftsbegriff folgendermaßen:

«In einer verantwortungsbewußten Gesellschaft besteht Freiheit der
Menschen, die sich verantwortlich fühlen für die Gerechtigkeit und die öffentliche

Ordnung und sind diejenigen, die politischen Einfluß und
wirtschaftliche Macht besitzen, für die Ausübung davon Gott Verantwortung
schuldig und den Menschen, deren Wohlsein davon abhängt. Der Mensch
darf nie Instrument politischer oder wirtschaftlicher Ziele werden. Der
Mensch ist nicht für den Staat, sondern der Staat für den Menschen
geschaffen. Der Mensch ist nicht für die Produktion, sondern die Produktion

für den Menschen da. Will eine Gemeinschaft unter modernen
Verhältnissen verantwortungsbewußt bleiben, dann ist es nötig, daß die
Menschen die Freiheit der Kontrolle ihrer Regierungen besitzen, Kritik
üben und eine Regierung ändern können. Dann ist es nötig, daß die
Macht an Gesetze und Traditionen gebunden ist und soweit möglich
verteilt wird über die gesamte Gesellschaft. Es ist notwendig, daß
wirtschaftliche Gerechtigkeit und gleiche Möglichkeiten allen Mitgliedern
der Gesellschaft gewährt werden.»

Das war eine klare, erfreulich aufgeschlossene Einstellung der Amsterdamer
Weltkirchenkonferenz zu den modernen Gesellschaftsproblemen. In gleicher
Weise behandelte auch die Versammlung des Ökumenischen Rates der
gleichen Kirchen an ihrer Tagung vom August 1953 in Evanston soziale Fragen.
Sie nahm einen Bericht ihrer dritten Sektion entgegen und empfahl den
Kirchen zum geeigneten Vorgehen einen Bericht, der klar und eindeutig die
soziale Verantwortung der Kirche festhält und ihre Verpflichtung, «sich mit
ganzem Herzen an der Arbeit und den täglichen Aufgaben der Welt zu
beteiligen und sich um eine bessere soziale und politische Lebensform zu
bemühen». Der Bericht lehnt im ferneren jede totalitäre Staatsform ab,

spricht sich für die Glaubens- und Gewissensfreiheit aus, fordert die
Anerkennung sittlich-ethischer Grundsätze auch im Wirtschaftsleben, verlangt für
den Arbeiter die Stellung in der Gesellschaft, die seiner Menschenwürde und
Verantwortung entspricht, anerkennt das Begehren der Arbeiterschaft nach

größerer sozialer Sicherheit und nach einer gerechten Verteilung des

Einkommens, wiederholt die biblischen Warnungen vor den Gefahren des Reichtums,

begrüßt die Rolle der Gewerkschaften im Kampf gegen Ausbeutung

134



und für bessere menschliche Arbeitsbedingungen, wendet sich gegen die
nationalistische Politik der Staaten und betont die Pflicht der reichen Länder,
ihre wirtschaftlichen Mittel für die Hilfe der unterentwickelten Gebiete der
Welt einzusetzen. Die Beschlüsse von Evanston sind ein ermutigendes
Zeichen für die Wandlungen, die sich im Christentum vollziehen.

Solche Wandlungen sind auch beim Sozialismus im Gange. Die dürre
marxistische Ideologie, die an die Naturnotwendigkeit der Entwicklung zum
Sozialismus geglaubt hat und Gefahr gelaufen war, die Ethik nicht als eine

Aufgabe für die Menschen zu betrachten, sondern sie ins Reich des «Überbaus»

zu verweisen, sie also zu relativieren und ihr den verbindlichen
Charakter als Grundlage des menschlichen Lebens zu rauben: diese Ideologie hat
sich als unheilvoller Irrtum erwiesen. Wir müssen neue, festere geistige
Grundlagen für den Sozialismus suchen. Diese Erkenntnis ist in den
sozialistischen Reihen weit verbreitet, sie hat auch zum Ruf nach Revision des

sozialistischen Parteiprogramms geführt. Aber auch auf internationaler Ebene
erkannten die Sozialisten die Notwendigkeit einer geistigen Neuordnung und
einer tieferen Begründung des Sozialismus. Es geschah im Jahre 1953 zum
erstenmal in der Geschichte der Sozialistischen Internationale, daß eine
Länderkonferenz nach Bentveld einberufen wurde, um die Frage «Sozialismus
und Religion» zu klären. Prof. W. Banning, Dozent für Soziologie in Leyden,
Präsident der Internationalen Vereinigung religiöser Sozialisten und
Mitglied des Parteivorstandes der Sozialistischen Partei Hollands, und Willi
Eichler, sozialdemokratisches Mitglied des Deutschen Bundestages und des

Parteivorstandes der SPD, hielten einleitende Referate, an die sich eine auf
hohem Niveau geführte Diskussion anschloß. Die Gesichtspunkte sowohl der

religiösen Sozialisten wie derjenigen, die eine Autonomie der Ethik
vertraten, wurden sehr eindrücklich herausgearbeitet, wobei auch das Verhältnis

zwischen den sozialdemokratischen Parteien und den Kirchen in den
verschiedenen Ländern ausgiebig behandelt wurde. Natürlich gab es zwischen
den Bekennern eines religiösen Glaubens und den «Nur»-Ethikern in den
Letzten Dingen keine Einigung; aber man fand sich doch auf dem Boden
einer gemeinsamen Prinzipienerklärung, die folgende Richtlinien enthielt:

«1. Der Sozialismus ist ein sittlicher Protest gegen die Entmenschlichung der
Menschen in der modernen Gesellschaft. Er ist unlösbar verbunden mit
einer bedingungslosen Anerkennung des Persönlichkeitswertes und der
Gleichberechtigung aller Menschen und ihrer geistigen, politischen und
wirtschaftlichen Freiheit. Er vertritt das Recht jedes Menschen, bei
Entscheidungen, die sein Leben und seine Arbeit bestimmen, verantwortlich
mitzuwirken.

2. Im Geiste dieser Grundsätze erstrebt der Sozialismus neue Formen der
gesellschaftlichen Ordnung durch Änderung der Eigentumsverhältnisse

135



und der sozialen Struktur. Die sozialistische Politik ist daher die
praktische Auswirkung einer Ethik, die sowohl aus religiösen als auch aus
nichtreligiösen Quellen fließen kann.

3. Die ethischen Grundsätze, auf denen die sozialistische Idee und Politik
fußen, gehören zu den fruchtbaren Elementen schöpferischer
Kulturentwicklung. Der Sozialismus, der allen Menschen die Bedingungen eines
menschenwürdigen Daseins erkämpft, wird dadurch zum Träger einer
weltumfassenden kulturellen Bewegung.

4. Der Sozialismus anerkennt, daß religiöse wie auch humanistische Kräfte
die Kulturtradition aller Völker und ihre ethischen Prinzipien mitgeformt
haben. Er anerkennt, daß in Europa die christliche Lehre eine der geistigen

und ethischen Quellen des sozialistischen Gedankengutes ist. Er
begrüßt die wachsende Erkenntnis vieler Christen, daß diese Lehre eine
soziale Verpflichtung für sie einschließt.

5. Der Sozialismus beruht an sich weder auf einer religiösen noch einer
antireligiösen Überzeugung. Er ist eine politische Bewegung, bestrebt,
die Gesellschaftsordnung nach sozialistischen Grundsätzen zu gestalten.
Er ist der Auffassung, daß es keine konfessionell gebundene Parteien
geben soll.»

Der Kompromißcharakter dieser Richtlinien ist offensichtlich. Es konnte ja
auch gar nicht anders sein. Die Mitglieder der sozialistischen Parteien und der
Internationale gehören den verschiedensten Richtungen an: es sind darunter
Protestanten und Katholiken, Freikirchler und Freidenker, Juden,
Mohammedaner und Hindus. Auch sind die kirchlich-religiösen Verhältnisse selbst
in Europa von Land zu Land völlig verschieden. Es wäre also ganz
ausgeschlossen, daß die Sozialistische Internationale sich auf irgendeine religiöse
oder antireligiöse Linie festlegen könnte. Das ist ja auch nicht ihre Aufgabe;
selbst der religiöse Sozialist müßte das mit aller Entschiedenheit ablehnen.
Gerade der christliche Glauben darf seinem ganzen Sinne nach nicht an
eine Partei gebunden werden. Die Geschichte des Christentums zeigt selber
mit aller Deutlichkeit, zu welch schändlichen Betrügereien und Mißbräuchen
die christliche Religion von konfessionellen Parteien zur Stützung ihrer
Macht benutzt wurde und damit bei vielen Menschen in hoffnungslosen
Mißkredit gefallen ist. Eine so weltumfassende Bewegung wie die Sozialistische
Internationale kann ihren geistigen Zusammenhalt nur bewahren, wenn sie
in ihren Reihen die Grundsätze der Toleranz und der Achtung vor den
weltanschaulichen Auffassungen aller ihrer Mitglieder hochhält. Darum ist die
Erklärung der Konferenz von Bentveld kein fauler, sondern ein guter
Kompromiß, weil er immerhin unzweideutig den Sozialismus als eine sittliche
Idee proklamiert, seine ethischen Grundlagen zum Ausdruck bringt,
Humanismus und Christentum als geistige Kräfte anerkennt, die das sozialistische
Denken geformt haben, und den Menschen, seine Persönlichkeit, seine Würde,

136



seine Freiheit ins Zentrum des sozialistischen Handelns stellt. Die Bentvelder
Erklärung hat damit in bedeutsamer Weise die Grundsatzerklärung der
Sozialistischen Internationale von Frankfurt aus dem Jahre 1951 ergänzt und
erweitert:

«Der demokratische Sozialismus erstrebt weit mehr als eine neue
wirtschaftliche und soziale Ordnung. Wirtschaftliche und soziale Fortschritte
finden ihre moralische Rechtfertigung in dem Maße, in dem sie der
Befreiung und Entfaltung der menschlichen Persönlichkeit dienen.

Der demokratische Sozialismus bekämpft den Kapitalismus nicht nur
wegen seiner wirtschaftlichen Unzulänglichkeit und seiner materiellen
Bedrückung großer Massen, sondern weil er das sittliche Empfinden
verletzt. Er verwirft jedes totalitäre System, weil es die Würde des
Menschen schändet.»

Auf diesem Boden, meinen wir, könnten Christ und Sozialist sich finden.

Nicht, daß man aus einem Christen einen Sozialisten und aus einem Sozialisten

einen Christen machen soll. «Machen» kann man ja so etwas nicht,
das ist der Gewissens- und Glaubensentscheidung jedes einzelnen anheimgestellt.

Darin liegt die Not des Menschen, aber auch seine eigentliche Würde
und Freiheit. Aber Christ oder Sozialist, jeder trage an seinem Orte dazu bei,
und wo sich dazu die Möglichkeit bietet, auch in gemeinsamem Zusammenwirken,

daß es vorwärts auf dieses Ziel hin zugeht. Beide haben ja ähnlich
enttäuschende Erfahrungen hinter sich. Der Sozialist erlebte, daß es keine
automatische Entwicklung der sittlichen Wahrheit und auch keine Dialektik
gibt, die das sittliche Ideal aus einer materiellen Entwicklung herausspringen
läßt, und daß darum der Versuch, dem Proletariat höchste, absolute Wertung
beizumessen, dort, wo die Klasse des Proletariats die Macht übernahm, im
Totalitarismus und in der Antimenschlichkeit enden mußte. Und der Christ
hat ebenso erfahren, daß der Versuch, den christlichen Glauben mit organisierter

Religion und Kirche gleichzusetzen und diesen menschlichen
Institutionen letzte, höchste, absolute Wertung beizumessen, in der ebenso
unmenschlichen Tyrannei des Großinquisitors Dostojewskijs endet. Heißt das,

an den Menschen verzweifeln? Nein, im Gegenteil. Der Christ weiß zwar,
«daß wir des Ruhmes ermangeln, den wir eigentlich vor Gott haben sollen»,
und der ernsthafte sozialistische Ethiker erkennt aus der Erfahrung, daß er
niemals in der Natur ein sittlich Vollendeter sein wird Aber beide, Christ
wie Sozialist, wissen, daß es nicht nur Natur, Materie, Zwang und Fatum
gibt, sondern für den Christen den lebendig schaffenden Gott, der in der
Welt und mit dem Menschen seine Gerechtigkeit bauen will, und für den
Sozialisten schöpferische Geisteskräfte, sittliche Ideen, die den Menschen über
den Futtertrog erheben, seine Seele erfüllen, sein Herz erwärmen und ein
nie überhörbarer Appell sind an sein Gewissen, ein nie mehr verhallender

137



Aufruf zur sozialen Verantwortung und Bruderschaft. Aus dieser
Gewissensentscheidung und Verantwortung heraus handelt der Sozialist, und es braucht
dazu von seiner Seite vielleicht eine größere innere Anstrengung und geistige
Energie, während der Christ, wohl wissend um seine Schwächen, in der

Hoffnung lebt, daß bei Gott alle Dinge möglich sind. Von ihm weiß er sich

zur tätigen Entscheidung für das Reich aufgerufen: «Mein Glaube ist der»,

sagt er mit Jeremias Gotthelf, «daß Gott nichts tut, wozu er mir die Kräfte
gegeben hat, daß ich diese Kräfte anzustrengen habe nach Vermögen und
Gewissen, und zwar ohne Gewißheit haben zu wollen, richte ich damit das

Erstrebenswerte aus oder nicht, sondern in aller Demut Gott das Gedeihen
überlassend. Der Mensch soll säen, aber in Gottes Hand steht die Ernte;
über das, was ich tue, bin ich verantwortlich, was ich wirke, das walte Gott!»

Der christliche Sozialist aber, in dem Christentum und Sozialismus sich

begegnet sind, um ihn mit unerschütterlichem Mut und freudiger Zuversicht

zu erfüllen, bekennt mit dem großen englischen Arbeiterführer Stafford
Cripps:

«Ich glaube an die durch das göttliche Leben Christi gelehrte Bruderschaft

aller Menschen, wie immer deren Rasse, Farbe, Glauben oder
Klasse sein mag, und ich gelobe — unter Hintansetzung meiner eigenen
Interessen — durch mein tägliches Tun —, unermüdlich für die Errichtung
jenes Maßes von Gerechtigkeit und Gleichheit in meinem eigenen Land
und in der ganzen Welt zu wirken, für jenes Maß, das allein die Grundlage

für ein glückliches, christliches Gemeinschaftsleben aller Völker
bilden kann.
Ich werde nie den Mächten des Übels, der Ungerechtigkeit oder Ungleichheit

nachgeben, möge ich auch durch meinen Widerstand noch so sehr

persönlich leiden. Ich will immer und überall kämpfen, weil ich glaube,
daß nur dadurch das Königreich Christi auf Erden errichtet werden
kann.»

J. WANNER

Dostojewskis Leidensweg

Im Februar des letzten Jahres waren 75 Jahre verflossen, da Dostojewski
in Petersburg, dem heutigen Leningrad, im Alter von 60 Jahren an einem

Blutsturz starb. Die Meinungen über diesen großen Romanschriftsteller sind

auch heute noch geteilt. Der 1948 im Exil verstorbene russische Kultur- und

Religionsphilosoph Berdjajew schreibt in einem überaus lesenswerten Buch

«Die Weltanschauung Dostojewskis» über seinen Landsmann unter anderem

folgendes: «Dostojewski war nicht nur ein großer Dichter, er war auch ein

138


	Christentum und Sozialismus [Schluss]

