
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 36 (1957)

Heft: 4

Artikel: Christentum und Sozialismus

Autor: Schmid-Ammann, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


36. JAHRGANG

APRIL 1957

HEFT 4
ROTE REVUE

PAUL SCHMID-AMMANN

Christentum und Sozialismus

IL

Wir haben gesehen, wie von der Bibel und vom ursprünglichen Christentum

her Gott als der alleinige Eigentümer betrachtet wird und die Menschen

ihren Besitz nur zu Lehen haben. Alle sollen Anteil haben an den Gütern
dieser Erde. Es darf keine Reichen und Armen geben. Nur das Eigentum
aus Arbeit ist erlaubt; was darüber hinausgeht, ist von Übel. Reichtum ist
Verkürzung und Diebstahl gegenüber dem Armen. Wir sind alle auch sozial

und wirtschaftlich füreinander verantwortlich und solidarisch. Der Mensch
und nicht der Besitz steht im Mittelpunkt der uns verheißenen neuen Erde.
Das ist der zentrale Inhalt der sozialen Botschaft der ganzen Bibel, das Alten
wie des Neuen Testamentes.

Im allerschärfsten Gegensatz zu diesen Anschauungen und Forderungen
des ursprünglichen, unverfälschten Christentums steht die kapitalistische
Wirtschaft, besonders die Wirtschaft des Manchesterliberalismus. Ziel des

Erwerbslebens wird nicht mehr nur die Deckung der Lebensbedürfnisse,
genügende Nahrung, Kleidung, Wohnung, sondern der Gelderwerb um des

Gelderwerbes willen. Das Kapital wird als Sachvermögen dazu verwendet,
durch geschäftliche Unternehmungen sich selbst mit Gewinn zugunsten des

Eigentümers zu reproduzieren. Wirtschaftlicher Individualismus und Egoismus

triumphieren. Die Kraft, die die kapitalistische Wirtschaft in ständigem
Gang hält, ist der Profit, und Grundzug aller kapitalistischen Produktion die

Steigerung ihrer selbst ins Grenzenlose. Alles wird diesem Prinzip, dem
Gelderwerb, der Mehrung des Geldes, dem Profit, der ständig sich steigernden
Produktion unterworfen, auch der Mensch, der zur Ware herabsinkt und
Objekt der Ausbeutung wird. Nicht mehr beherrscht der Mensch das Kapital,
sondern das Kapital beherrscht den Menschen und bringt ihn um sein Gottesrecht.

Wir kennen das Bild des Elends, das dieser Kapitalismus in seinen
Anfängen erzeugt hat: Hungerlöhne, Kinderarbeit, Wohnlöcher, Arbeitslosigkeit,

unvorstellbare Armut und Not des Massenproletariats. Die moderne
Arbeiterfrage entstand und drängte gebieterisch nach einer Lösung.

97



Die Kirche hatte darauf keine Antwort zu geben. Sie kam von Karl Marx
her. Marx ist ein Zeitgenosse Hegels und Darwins. Es ist wichtig, das zu
wissen, um das Geschichtsbild Marxens besser zu verstehen. Von Hegel hat

er die Denkmethode der Dialektik der Entwicklung in These, Antithese und
Synthese übernommen. Doch während Hegel gelehrt hatte, daß es die Idee sei,
die sich im Kosmos von Stufe zu Stufe selbst entfalte, setzte Marx an Stelle der
«Idee» die «Gesellschaft», blieb aber davon überzeugt, daß immer die
vorhergehende Stufe die nächste unausweichlich bestimme. Von Darwin und
den eben neuaufgeblühten Naturwissenschaften übernahm er den Glauben

an die Determination, an die Begrenzung der menschlichen Willensfreiheit
durch das Gesetz der Entwicklung und übertrug ihn auf seine Gesellschaftswissenschaft.

Es ist wichtig, in diesem Zusammenhang hervorzuheben, daß

das geistige Weltbild von Marx in seinen Hauptzügen mit demjenigen des

aufgeklärten, intellektuellen, antireligiösen Bürgertums des 19. Jahrhunderts
übereinstimmte. Nicht die Idee, sondern die Gesamtheit der materiellen
Lebensbedürfnisse also ist nach Marx entscheidend: «Es ist nicht das

Bewußtsein des Menschen, das ihr Sein, sondern umgekehrt ihr
gesellschaftliches Sein, das ihr Bewußtsein bestimmt.» Die Grundlage
dieses «gesellschaftlichen Seins» sind von jeher die Produktionsverhältnisse

gewesen: «Die Gesamtheit der Produktionsverhältnisse bildet
die ökonomische Struktur der Gesellschaft, die reale Basis, worauf sich ein

juristischer und politischer Überbau erhebt, und welcher bestimmte
gesellschaftliche Bewußtseinsformen entsprechen» (Kapital I). Im Rahmen des

Entwicklungsgesetzes löst in der Menschheitsgeschichte die eine Stufe die
andere ab, wird die eine durch die andere vorbereitet: zuerst die urkommunistische

(man könnte sagen, die «paradiesische»), die unorganisierte
Wirtschaft der Vorzeit; dann beginnt nach Auflösung des Gemeinbesitzes der

Klassenkampf als der zwischen Mann und Frau, die orientalische Despotie,
die antike Sklaverei, der mittelalterliche Feudalismus; und schließlich folgt
der moderne Kapitalismus, alles mit Übergängen und Mischformen, aber
auf allen Stufen ist diese Geschichte eine Geschichte von Klassenkämpfen.
Im Kapitalismus aber hat nun dieser Kampf eine Stufe erreicht, wo der Sieg
der unterdrückten Klassen, des Proletariats über die Bourgeoisie zwangsläufig

eintreten muß und zugleich die endgültige Befreiung der ganzen
Gesellschaft von Ausbeutung, Unterdrückung und Klassenkampf bringen wird
(das neue Paradies, die neue Erde könnte man sagen).

Scharfsinnig analysiert Marx das Wesen und System des Kapitalismus.
Die Verfügungsgewalt über die Produktionsmittel liegt in den Händen der
Unternehmer. Diese Macht gestattet es ihnen, den Arbeiter zur Schaffung
eines höheren Wertes zu zwingen, als er im Arbeitslohn wieder erhält. Der
Mehrwert fließt in die Taschen des Kapitalisten als dem «Eigentümer» des

98



Betriebes. Dieser Mehrwert sammelt sich rasch an und ermöglicht es dem

Unternehmer, den Produktionsapparat immer weiter auszubauen. Das führt
zur Bildung von Großbetrieben und zur Ausschaltung der mittleren und
kleinen Unternehmungen. Reichtum und Produktionsmittel konzentrieren
sich in immer weniger Händen. Die Zahl der Kapitalisten wird kleiner, ihr
Vermögen, ihre wirtschaftliche Macht dank der Akkumulation und
Konzentration des Besitzes an Produktionsmitteln größer. Das ist die Marxsche
Mehrwert-Akkumulations- und Konzentrationstheorie. Diese Entwicklung
führt auf der anderen Seite zu einer immer größeren Verelendung des
Proletariats. Der Kapitalismus muß aus dem kapitalistischen Prinzip heraus
immer größere Summen als konstantes Kapital in seinen Produktionsapparat
investieren, wodurch das variable Kapital, das als Arbeitslohn den Proletariern

zufließen müßte, stets geringer wird. Das führt zu immer größeren
sozialen und schließlich auch politischen Gegensätzen. L> kapitalistische
Mehrproduktion kann von der verelendeten und verarmten Mass* der Völker
nicht mehr abgenommen werden, es kommt zu Dauerkrisen und
Arbeitslosigkeit, zu sozialen Aufständen und Bürgerkriegen, und in dieser Situation
erhebt sich dann das unterdrückte Proletariat, fegt den untergangsreifen
Kapitalismus hinweg und führt nach einer diktatorialen Übergangszeit eine
neue Gesellschaftsordnung herauf, in welcher das Eigentum an den
Produktionsmitteln auf die Gesamtheit übertragen wird und es keinen Klassenkampf
und keine Ausbeutung mehr gibt. Es herrscht ein dauernder Zustand des

Friedens, der Gerechtigkeit und der Freiheit, das Proletariat sieht seine Mission

erfüllt, und selbst der Staat stirbt ab.

Bemerkenswerterweise will Marx das Eigentum nicht abschaffen. Er
anerkennt auch die Verschiedenheit der Konsumgüter und ihrer
Verwendung und Verwertung wie die Verschiedenheit der Lebenshaltung,
des Vermögens und der Bildung: «Der Kommunismus nimmt keinem die
Macht, sich gesellschaftliche Produkte anzueignen, er nimmt nur die
Macht, sich durch diese Aneignung fremde Arbeit zu unterjochen.»
(Kommunistisches Manifest.) Die Frage des Eigentums ist bei ihm die Frage
einer Durchgangsstufe der Entwicklung: «Alle Eigentumsverhältnisse waren
einem beständigen geschichtlichen Wechsel, einer beständigen geschichtlichen

Veränderung unterworfen. Die Französische Revolution zum
Beispiel schaffte das Feudaleigentum zugunsten des bürgerlichen ab.»
(Kommunistisches Manifest.) Und der Kapitalismus selber raubte darauf dem
Arbeiter den Ertrag der Arbeit und ist also in Wirklichkeit ein System der
Enteignung. Im Unterschied zum kapitalistischen System will der Marxismus

im Gegenteil das Eigentum dem wahren Eigentümer, nämlich der
Allgemeinheit, wieder zurückgeben: «Die Abschaffung bisheriger
Eigentumsverhältnisse ist nichts dem Kommunismus eigentümlich Bezeichnen-

99



des... Was den Kommunismus auszeichnet, ist nicht die Abschaffung des

Eigentums, sondern die Abschaffung des bürgerlichen Eigentums.»
(Kommunistisches Manifest.) Karl Marx mißt der Kapitalbildung große Bedeutung

für die Produktion bei. Als das Gothaer Programm der deutschein

Sozialdemokratischen Partei unter Lassalles Einfluß unter anderem die
Forderung nach der Verteilung des «ungekürzten Arbeitsertrages» in einer

künftigen sozialistischen Gesellschaftsordnung aufstellte, da hatte Marx für
eine solche Forderung nur Spott und Hohn übrig. Das sei eine leere Phrase,
denn vom geschäftlichen Gesamtprodukt müsse abgezogen werden: 1. Eine
Deckung zum Ersatz der verbrauchten Produktionsmittel; 2. ein zusätzlicher

Teil für Ausdehnung der Produktion; 3. ein Reserve- oder
Assekuranzfonds gegen Mißfälle, Störungen durch Naturereignisse usw. Neben
diesen Abzügen für die Sicherstellung der Produktion seien aber noch für
die allgemeine Konsumtion abzuziehen; 4. die allgemeinen Verwaltungskosten;

5. die Kosten für kulturelle und soziale Bedürfnisse, wie Schulen,
Spitäler, Armenpflege. Erst das, was nach allen diesen Abzügen übrigbleibe,
könne dann an den einzelnen in seiner Eigenschaft als Gesellschaftsglied
verteilt wer»len. «Wie die Phrase des ,ungekürzten Arbeitsertrages'
verschwunden ist, verschwindet jetzt die Phrase des ,Arbeitsertrages'
überhaupt», so schließt Marx seine bitteren Belehrungen an die deutschen
Genossen, die in ihrem Idealismus geglaubt hatten, das Recht des
Menschen auf einen «ungekürzten Arbeitsertrag» gehöre zum Sozialismus. Es

handelt sich streng genommen nicht um Enteignung, sondern um eine

Verwandlung: «Wenn das Kapital in gemeinschaftliches, allen Mitgliedern
der Gesellschaft angehöriges Eigentum verwandelt wird, so verwandelt sich
nicht persönliches Eigentum in gesellschaftliches. Nur der gesellschaftliche
Charakter des Eigentums verwandelt sich. Es verliert seinen
Klassencharakter.» (Kommunistisches Manifest.) Marx will also das Kapital nicht
aufheben und der Kommunismus das Eigentum nicht verteilen, er will es

verändern, er will es vergesellschaften — und bereitet damit gerade den

Weg zu einer Wirtschaft, in der das Kapital nicht etwa beseitigt sein,
sondern im Gegenteil als Staatskapitalismus eine beherrschende Stellung
einnehmen wird. Das war natürlich nicht die ursprüngliche Absicht von
Marx gewesen. In seinen Theorien spielt zwar der Einzelmensch eine
untergeordnete Rolle, auch er wird nur als Produkt der materialistischen
Geschichtsentwicklung gesehen, an seiner Stelle tritt die Klasse, nur durch seine
Klasse kann der Proletarier die vorgezeichneten Stufen der Entwicklung
durchschreiten, nur als Klasse den Übergang zur klassenlosen Gesellschaft
vollziehen, als organisierte Massenpartei des Proletariates mit dem Mittel des

Klassenkampfes. Dennoch aber ist Marx und der frühe Marxismus vom
Recht der menschlichen Persönlichkeit, vom Recht des Menschen auf Freiheit
und Würde tief durchdrungen, und sein gewaltiger geistiger Einfluß auf die

100



Arbeiterschaft aller Länder wäre unerklärlich ohne die Tatsache, daß Marx
das Proletariat für die geradezu messianische Aufgabe ausersehen hat, das

Reich eines höheren Menschentums herbeizuführen. Die Hegeische
Philosophie genügte ihm nicht: «Die Philosophen haben die Welt nur verschieden

interpretiert, es kommt darauf an, sie zu verändern.» Das ganze menschliche

Dasein gilt es umzuwälzen. Auch Marx' jammerte des Volkes. Er rebelliert

gegen die Herabsetzung des Menschen zum Objekt, zum Spielball ausbeuterischer

Kräfte des Kapitalismus, und mit einer Wucht ohnegleichen erhebt

er Anklage gegen die menschliche Gesellschaft. In einer hinreißenden,
prophetischen Sprache wendet sich das Kommunistische Manifest an die
«Verdammten dieser Erde» und kündet dem Kapitalismus den Untergang an.
Vernehmen wir einige Stellen daraus:

«Die Geschichte aller bisherigen Gesellschaft ist die Geschichte von
Klassenkämpfen. Freier und Sklave, Patrizier und Plebejer, Baron und
Leibeigener, Zunftbürger und Gesell, kurz Unterdrücker und Unterdrückte standen

in stetem Gegensatz zueinander, führten einen ununterbrochenen, bald
versteckten, bald offenen Kampf, einen Kampf, der jedesmal mit einer
revolutionären Umgestaltung der ganzen Gesellschaft endete oder mit dem
gemeinsamen Untergang der kämpfenden Klassen

Die Bourgeoisie, wo sie zur Herrschaft gekommen, hat alle feudalen,
patriarchalischen, idyllischen Verhältnisse zerstört. und kein anderes Band
zwischen Mensch und Mensch übriggelassen, als das nackte Interesse, als
die gefühllose bare Zahlung. Sie hat die heiligen Schauer der frommen
Schwärmerei, der ritterlichen Begeisterung, der spießbürgerlichen Wehmut
in dem eiskalten Wasser egoistischer Berechnung ertränkt. Sie hat die
persönliche Würde in den Tauschwert aufgelöst und an die Stelle der zahllosen
verbrieften und wohlerworbenen Freiheiten die eine gewissenlose Handelsfreiheit

gesetzt. Sie hat, mit einem Wort, an die Stelle der mit religiösen
und politischen Illusionen verhüllten Ausbeutung die offene, unverschämte,
direkte, dürre Ausbeutung gesetzt.

Die Bourgeoisie kann nicht existieren, ohne die Produktionsinstrumente,
also die Produktionsverhältnisse, also sämtliche gesellschaftlichen Verhält-
nise fortwährend zu revolutionieren.. Die fortwährende Umwälzung der
Produktion, die ununterbrochene Erschütterung aller gesellschaftlichen
Zustände, die ewige Unsicherheit und Bewegung zeichnet die Bourgeoisieepoche

vor allen andern aus.. alles Ständische und Stehende verdampft,
alles Heilige wird entweiht, und die Menschen sind endlich gezwungen, ihre
Lebensstellung, ihre gegenseitigen Beziehungen mit nüchternen Augen
anzusehen

Die Bourgeoisie hat durch ihre Exploitation des Weltmarktes die Produktion

und Konsumtion aller Länder kosmopolitisch gestaltet... Sie schafft
sicn eine wen naen lnrem eigenen unu»». i/ic uuiugouiaic» neu. uew xjcnn-i u».j
Herrschaft der Stadt unterworfen. Sie hat enorme Städte geschaffen, sie hat

101



die Zahl der städtischen Bevölkerung gegenüber der ländlichen in hohem
Grade vermehrt.

Die Bourgeoisie hebt mehr und mehr die Zersplitterung der Produktionsmittel,

des Besitzes und der Bevölkerung auf. Sie hat die Bevölkerung
agglomeriert, die Produktionsmittel zentralisiert und das Eigentum in wenigen
Händen konzentriert. Die notwendige Folge hievon war die politische
Zentralisation Die Bourgeosie hat die Fesseln der alten Feudalwirtschaft
gesprengt. An ihre Stelle trat die freie Konkurrenz mit der ihr angemessenen
gesellschaftlichen und politischen Konstitution, mit der ökonomischen und
politischen Herrschaft der Bourgeoisklasse. Die bürgerlichen Produktions-

und Verkehrsverhältnisse, die moderne bürgerliche Gesellschaft, die
so gewaltige Produktions- und Verkehrsmittel hervorgezaubert hat, gleicht
dem Hexenmeister, der die unterirdischen Gewalten nicht mehr zu beherrschen

vermag, die er heraufbeschwor. Seit Dezennien ist die Geschichte der
Industrie und des Handels nur die Geschichte der Empörung der modernen
Produktivkräfte gegen die modernen Produktionsverhältnisse, gegen die
Eigentumsverhältnisse, welche die Lebensbedingungen der Bourgeoisie und
ihrer Herrschaft sind. Es genügt, die Handelskrisen zu nennen, welche in
ihrer periodischen Wiederkehr immer drohender die Existenz der ganzen
bürgerlichen Gesellschaft in Frage stellen In den Krisen bricht eine
gesellschaftliche Epidemie aus, welche allen früheren Epochen als ein Widersinn
erschienen wäre: die Epidemie der Überproduktion... Die bürgerlichen
Verhältnisse sind zu eng geworden, um den von ihnen erzeugten Reichtum
zu fassen — wodurch überwindet die Bourgeoisie die Krisen? Einerseits durch
die erzwungene Vernichtung einer Masse von Produktivkräften; anderseits
durch die Eroberung neuer Märkte und die gründlichere Ausbeutung alter
Märkte. Wodurch also? Dadurch, daß sie allseitigere und gewaltigere Krisen
vorbereitet und die Mittel, den Krisen vorzubeugen, vermindert. Die Waffen,
womit die Bourgeoisie den Feudalismus zu Boden geschlagen hat, richten sich

jetzt gegen die Bourgeoisie selbst. Aber die Bourgeoisie hat nicht nur die
Waffen geschmiedet, die ihr den Tod bringen, sie hat auch die Männer
erzeugt, die diese Waffen führen werden: die modernen Arbeiter, die
Proletarier. In demselben Maße, worin sich die Bourgeoisie, das heißt das Kapital,
entwickelt, in demselben Maße entwickelt sich das Proletariat, die Klasse der
modernen Arbeiter, die nur so lange leben, als sie Arbeit finden, und die nur
so lange Arbeit finden, als ihre Arbeit das Kapital vermehrt. Diese Arbeiter,
die sich stückweise verkaufen müssen, sind eine Ware, wie jeder andere
Handelsartikel, und daher gleichmäßig allen Wechselfällen der Konkurrenz,
allen Schwankungen des Marktes ausgesetzt. — Die Arbeit der Proletarier
hat durch die Ausdehnung der Maschinerie und die Teilung der Arbeit allen
selbständigen Charakter und damit allen Reiz für den Arbeiter verloren

Die moderne Industrie hat die kleine Werkstube des patriarchalischen
Meisters in die große Fabrik des industriellen Kapitalisten verwandelt.
Arbeitermassen, in der Fabrik zusammengedrängt, werden solidarisch organisiert.

Sie werden als gemeine Industriesoldaten unter die Aufsicht einer voll-

102



ständigen Hierarchie von Unteroffizieren und Offizieren gestellt. Sie sind
nicht nur Knechte der Bourgeoisklasse, des Bourgeoisstaates, sie sind täglich
und stündlich geknechtet von der Maschine, von dem Aufseher und vor allem
von den einzelnen fabrizierenden Bourgeois selbst.

Aber mit der Entwicklung der Industrie vermehrt sich nicht nur das

Proletariat; es wird in größeren Massen zusammengedrängt, seine Kraft
wächst, und es fühlt sie mehr Die Arbeiter beginnen damit, Koalitionen
gegen die Bourgeois zu bilden; sie treten zusammen zur Behauptung ihres
Arbeitslohnes. Sie stiften selbst dauernde Assoziationen, um sich für die gelegentlichen

Empörungen zu verproviantieren... Es kommt zu immer besser

organisierten Klassenkämpfen. In Zeiten endlich, wo der Klassenkampf sich
der Entscheidung nähert, nimmt der Auflösungsprozeß innerhalb der
herrschenden Klasse, innerhalb der ganzen alten Gesellschaft, einen so heftigen,
so grellen Charakter an, daß ein kleiner Teil der herrschenden Klasse sich

von ihr lossagt und sich der revolutionären Klasse anschließt, der Klasse,
welche die Zukunft in ihren Händen trägt.. Von allen Klassen, welche
heutzutage der Bourgeoisie gegenüberstehen, ist nur das Proletariat eine
wirklich revolutionäre Klasse

Alle früheren Klassen, die sich die Herrschaft eroberten, suchten ihre
schon erworbene Lebensstellung zu sichern, indem sie die ganze Gesellschaft
den Bedingungen ihres Erwerbes unterwarfen. Die Proletarier (die
eigentumslos sind) können sich die gesellschaftlichen Produktivkräfte nur
erobern, indem sie ihre eigene bisherige Aneignungsweise und damit die ganze
bisherige Aneignungsweise abschaffen. Die Proletarier haben nichts von
dem ihrigen zu sichern, sie haben alle bisherigen Privatsicherheiten und
Privatversicherungen zu zerstören. — Alle bisherigen Bewegungen waren
Bewegungen von Minoritäten oder im Interesse von Minoritäten. Die proletarische

Bewegung ist die selbständige Bewegung der ungeheuren Mehrzahl
im Interesse der ungeheuren Mehrzahl. Das Proletariat, die unterste Schicht
der jetzigen Gesellschaft, kann sich nicht erheben, nicht aufrichten, ohne daß
der ganze Überbau der Schichten, die die offizielle Gesellschaft bilden, in
die Luft gesprengt wird

Der moderne Arbeiter, statt sich mit dem Fortschritt der Industrie zu
heben, sinkt immer tiefer unter die Bedingungen seiner eigenen Klasse herab.
Der Arbeiter wird zum Pauper, und der Pauperismus entwickelt sich noch
schneller als Bevölkerung und Reichtum. Es tritt hiermit offen hervor, daß
die Bourgeoisie unfähig ist, noch länger die herrschende Klasse der Gesellschaft

zu bleiben Die wesentliche Bedingung für die Existenz und für die
Herrschaft der Bourgeoisklasse ist die Anhäufung des Reichtums in den
Händen von Privaten, die Bildung und Vermehrung des Kapitals; die
Bedingung des Kapitals ist die Lohnarbeit. Die Lohnarbeit beruht ausschließlich

auf der Konkurrenz der Arbeiter unter sich. Der Fortschritt der Industrie,

dessen willenloser und widerstandsloser Träger die Bourgeoisie ist,
setzt an die Stelle der Isolierung der Arbeiter durch die Konkurrenz ihre
revolutionäre Vereinigung durch die Assoziation. Mit der Entwicklung der

103



großen Industrie wird also unter den Füßen der Bourgeoisie die Grundlage
selbst hinweggezogen, worauf sie produziert und die Produkte sich aneignet.
Sie produziert vor allem ihren eigenen Totengräber. Ihr Untergang und der
Sieg des Proletariates sind gleich unvermeidlich

Das Proletariat wird seine politische Herrschaft dazu benützen, der
Bourgeoisie nach und nach alles Kapital zu entreißen, alle Produktionsinstrumente
in den Händen des Staates, das heißt des als herrschende Klasse organisierten
Proletariates zu zentralisieren und die Masse der Produktionskräfte möglichst
rasch zu vermehren.

Es kann dies natürlich zunächst nur geschehen vermittels despotischer
Eingriffe in das Eigentumsrecht und in die bürgerlichen Produktionsverhältnisse,
durch Maßregeln also, die ökonomisch unzureichend und unhaltbar erscheinen,

die aber im Laufe der Bewegung über sich selbst hinaustreiben und als
Mittel zur Umwälzung der ganzen Produktionsweise unvermeidlich sind

Sind im Laufe der Entwicklung die Klassenunterschiede verschwunden
und ist alle Produktion in den Händen der assoziierten Individuen konzentriert,

so verliert die öffentliche Gewalt den politischen Charakter. Die
politische Gewalt im eigentlichen Sinne ist die organisierte Gewalt einer Klasse
zur Unterdrückung einer andern. Wenn das Proletariat im Kampfe gegen
die Bourgeoisie sich notwendig zur Klasse vereint, durch eine Revolution
sich zur herrschenden Klasse macht und als herrschende Klasse gewaltsam
die alten Produktionsverhältnisse aufhebt, so hebt es mit diesen
Produktionsverhältnissen die Existenzbedingungen des Klassengegensatzes, die Klassen
überhaupt und damit seine eigene Herrschaft als Klasse auf. An die Stelle
der alten bürgerlichen Gesellschaft mit ihren Klassen und Klassengegensätzen

tritt eine Assoziation, worin die freie Entwicklung eines jeden die
Bedingung für die freie Entwicklung aller ist.

Die Kommunisten verschmähen es, ihre Ansichten und Absichten zu
verheimlichen. Sie erklären es offen, daß ihre Zwecke nur erreicht werden können

durch den gewaltsamen Umsturz aller bisherigen Gesellschaftsordnungen.
Mögen die herrschenden Klassen vor einer kommunistischen Revolution
zittern. Die Proletarier haben nichts in ihr zu verlieren als ihre Ketten. Sie
haben eine Welt zu gewinnen. Proletarier aller Länder vereinigt euch!»

Vergegenwärtigt man sich die elende materielle Lage des Proletariats
unter der Herrschaft des Manchesterliberalismus, so versteht man, daß es den

zündenden Appell dieses Manifestes wie eine erlösende Tat empfinden mußte.
Hier war einer aufgestanden, der es zur Selbstbefreiung aufrief, der es zu
neuem Glauben erhob, ihm ein kraftvolles Klassenbewußtsein verlieh und
ihm die gewaltige Aufgabe zutraute, den «Sprung aus dem Reiche der
Notwendigkeit in das Reich der Freiheit» zu vollziehen (Engels), der Gewalt
als der Geburtshelferin der neuen Zeit beizustehen und eine neue Welt, eine
klassenlose Gesellschaft frei von Ausbeutung und Unterdrückung zu schaffen.

104



Man geht wohl nicht fehl, wenn man die ungeheure Wirkung von Marxens
Lehre auf Millionen von Proletariern aller Länder auf diese geradezu mes-
sianischen Zukunftshoffnungen zurückführt. Es ist denn auch schon wiederholt

von Marx-Kennern darauf hingewiesen worden, wie überraschend
manche seiner Gedanken mit der jüdisch-christlichen Grundkonzeption
übereinstimmt. So bemerkt Franz Borkenau in seiner Marx-Studie nicht mit
Unrecht, daß die Marxsche Utopie ein Weltdrama darstelle, das deutlich in fünf
Akte gegliedert sei. Es beginne mit dem Urkommunismus, einer Zeit völliger
gesellschaftlicher Harmonie, allerdings auch größter Abhängigkeit von der
Natur. Diesem ersten primitiven Paradies der Unschuld folge als 2. Akt der
Sündenfall durch die Einführung des Privateigentums. Mit ihm komme die

Ungleichheit, der Staat, die Religion, die Familie; Akt drei bringe den Höhepunkt

der Verderbnis, den Kapitalismus; Akt vier den erlösenden Umschlag,
die proletarische Revolution, und Akt fünf endlich führe das neue Paradies

herauf, den Kommunismus, der auf «höherer Ebene» das erste Paradies, die
Unschuld des Urkommunismus wiederherstelle. In neuester Zeit haben auch

drei reformierte schweizerische Theologen bemerkenswerte Ähnlichkeiten
formaler Natur in den Zielrichtungen des Christentums und des Marxismus
festgestellt: der religiöse Sozialist Professor Fritz Lieb, Basel, in seinem
aufschlußreichen Buch «Rußland unterwegs» und in seinem Aufsatz «Die
marxistische Idee im Lichte des Evangeliums» (Schweizer Rundschau,
Mai 1948, Heft 2), dann Dr. Gottfried Locher, Privatdozent an der
Zürcher Universität in seiner ausgezeichneten Habilitationsschrift «Der

Eigentumsbegriff als Problem evangelischer Theologie» (Zwingli-Verlag,
Zürich) und der das religiös-soziale Anliegen vertretende Professor
Arthur Rieh, der Nachfolger Emil Brunners auf dem Zürcher Lehrstuhl
für systematische Theologie, in seiner trefflichen Antrittsvorlesung
«Marxistische und christliche Zukunftshoffnung» (Zwingli-Verlag, Zürich).
Eindrücklich weist besonders Arthur Rieh nach, wie sowohl im christlichen
Glauben wie in der marxistischen Erwartung die Hoffnung eschatologischer
Natur sei: sie ziele auf ein absolutes Endreich, das — marxistisch formuliert —

die Geschichte aller bisherigen Gesellschaft, nämlich die Geschichte des

Klassenkampfes, aufheben oder — christlich ausgedrückt — den «jetzigen
Aion», die bisherige Zeit mit der sie charakterisierenden Weltgestalt beenden
werde. Beide, christliche und marxistische Zukunftshoffnung, seien sich
einig, daß die jetzige Gestalt der menschlichen Gesellschaft beziehungsweise
der Menschenwelt nicht die wahre Gestalt sein könne. Beide würden auch die
paradoxe, revolutionäre Botschaft verkünden, daß das kommende Reich
schon im Anbruch begriffen, die Zukunft im vorweggenommenen Sinne
schon Gegenwart geworden sei. Im Gegensatz aber zur christlichen
Zukunftshoffnung, deren Reich nicht aus der geschichtlichen Welt der Menschen, nicht
vom Menschen her stamme, sondern als Reich von Gott her auf die geschicht-

105



liehe Welt des Menschen zukomme, betrachte die marxistische Eschatologie
den Menschen als seinen eigenen Schöpfer und setze die Klasse des

Proletariats genau an die Stelle, die im christlichen Erwartungsglauben Jesus

Christus einnehme. Vieles spricht für diese Auffassung Professor Richs, so auch
der äußere Verlauf des Marxismus. Er ist für viele seiner Gläubigen zu einem

Religionsersatz geworden, zu einer Pseudo-Kirche erstarrt. Er kennt Priester,
Glaubenslehre, Dogmen, Orthodoxie, Sündenbekenntnisse, Exkommunikation,
Inquisition, Hexenprozesse und Folterungen; nur daß man die marxistischen
Ketzer nicht mehr auf Scheiterhaufen verbrennt, sondern sie in den Kellern
der Geheimpolizei durch Genickschüsse erledigt oder sie in den
Konzentrationslagern zum ewigen Schweigen bringt. So führte der Marxismus, von
seinen russischen Nachbetern in die Irre geleitet, zu einem Ende, das Marx
sicher nicht gewollt und nicht erwartet hat.

Zweifellos hatte Marx mit seiner Kritik an der Gesellschaft seiner Zeit
weitgehend recht. Weder der Vorwurf des Materialismus, noch des

Klassenkampfes, noch der Gottlosigkeit, den das «christliche» Bürgertum bis auf
den heutigen Tag gegen den Marxismus erhoben hat, ist von dieser Seite

begründet. Der marxistische «Materialismus» hat ja mit dem, was man
landläufig unter Materialismus versteht, nichts zu tun; in dieser Hinsicht steht
der Idealismus und die Opferbereitschaft, mit dem die marxistische Bewegung

für die Rechte des Proletariats gekämpft hat, turmhoch über dem
wirklichen Materialismus der bürgerlichen Welt. Auch der Klassenkampf ist keine
Erfindung von Marx, sondern er ist eine geschichtliche Tatsache, und Marx
hatte vollkommen recht, wenn er die große Bedeutung der wirtschaftlichen
Verhältnisse und Kämpfe für den Gang der Geschichte hervorhob. Und was
die Gottlosigkeit betrifft, so haben Marx und seine orthodoxen Anhänger
tatsächlich kein Geheimnis daraus gemacht, daß sie Atheisten seien und die
Religion zum ideologischen Überbau gehöre, der in der klassenlosen Gesellschaft

von selbst verschwinde. Ich habe jedoch von vielen Marxisten den

Eindruck, daß ihr Atheismus weniger Gott als der Religion gilt, und soweit
verstehe ich ihre Gegnerschaft vollkommen, wenn ich mir vergegenwärtige,
was diese Religion aus dem christlichen Glauben gemacht hat und zu welch
gottlosen menschenfeindlichen Dingen sie sich selber mißbrauchen ließ. In
dieser Hinsicht ist mir der marxistische Atheismus immer noch
sympathischer als die Gottlosigkeit mancher bürgerlichen Christen. Ganz abgesehen,
daß ich diesen marxistischen Atheismus im Verdacht habe, daß er im Grunde

genommen doch nicht von Gott loskommt. Viele Leute, nicht nur unter den
Marxisten, sondern auch unter den Bürgerlichen, kommen sich ungeheuer
fortschrittlich und aufgeklärt vor, nicht an Gott zu glauben. «Aber man glaubt
gar nicht, an wie vieles man glauben muß, wenn man nicht glaubt.» Dann
glaubt man an sich selbst, man glaubt an das Geld, an den Erfolg, an die
Macht, an die Technik, bestenfalls an die Vernunft, meinetwegen auch an

106



Mazdaznan, an Yoga, an Psychoanalyse, man glaubt an irgendeine Ideologie,

man macht sogar aus der Gottlosigkeit einen neuen Glauben, und manchmal

findet man unter den Atheisten ein schlimmeres Pfaffentum als unter
Kirchengläubigen.

Nicht Materialismus, Klassenkampf und Religionskritik sind es, was wir

gegen den Marxismus einzuwenden haben. Hier sind vielmehr — recht
verstanden — Wahrheiten im Marxismus vorhanden, die, von Vereinfachungen
und Vorurteilen befreit, noch heute ihre Geltung haben. Seine Irrtümer liegen
unseres Erachtens auf einer andern Ebene. Die Marxsche Voraussage von der

«Vertausendfachung» der Produktivkräfte war richtig, ebenso jene von der

Akkumulation des Kapitals. Aber schon seine Konzentrationstheorie erwies
sich als einseitig und wurde dem komplizierten Vorgang der Kapitalvermehrung

und Kapitalverteilung nicht gerecht. Noch weniger traf die Behauptung
ein, daß das immer mehr zusammenschrumpfende Häuflein der

Kapitalmagnaten sich gegenseitig selber vernichte («Je ein Kapitalist schlägt viele
tot») und der Kapitalismus sich seinen eigenen Untergang bereite. Es ist
richtig, daß eine Konzentration des Kapitals stattgefunden hat, gleichzeitig
aber ist heute auch eine unvergleichlich größere Zahl von Menschen als früher

zu Kapital gekommen. Die Zahl der Millionäre hat nicht ab-, sondern

zugenommen, und es hat seit Marx eine eigentliche nationalökonomische
Umschichtung der Eigentumsverhältnisse stattgefunden. Die industrielle und
technische Revolution ließ neue Unternehmungsformen erstehen. Neben
privatem Kapitalbesitz entwickelten sich die Aktiengesellschaften. Große
Vermögen erwarben sich Staat und Gemeinden, eine beträchtliche Zahl
öffentlich-rechtlicher Institutionen betreiben ausgedehnte und ertragreiche
Erwerbsgeschäfte und besitzen das Monopol in der Versorgung der Bevölkerung mit
Gas, Wasser, Elektrizität, Bahnen, Post, Telephon, Luftverkehr. Ein
ausgedehntes Kredit- und Versicherungswesen deckt die Geldbedürfnisse und
das Risiko dieser Unternehmungen. Einen ungeahnten Aufschwung hat
daneben auch das Genossenschaftswesen genommen, und zwar sowohl im
Gebiete der Produktion wie des Handels und der Konsumtion. So vollzog
sich beim Kapital eine weitgehende Sozialisierung und Nationalisierung,
und neben dem Privateigentum erhielt das kollektive Eigentum, in dessen
Dienst eine wachsende Zahl von Beamten, Angestellten und Arbeitern steht,
eine immer größere Bedeutung. Die Kapitalisten brachten sich nicht gegenseitig

um, sondern es kam so etwas wie eine Solidarität der Kapitalistenklasse

zustande, indem sich die Einzelunternehmer, statt sich durch wilde
Konkurrenz und Preisunterbietungen gegenseitig zu vernichten, zu Kartellen,
Syndikaten, Trusts und Konzernen zusammenschlössen. Der Kapitalismus von
1957 hat ein wesentlich arideres Gesicht als derjenige, den Marx erlebte.

Der heutige Kapitalismus hat die Unnahbarkeit des Manchesterliberalismus

erkannt. Auch dessen Prognose, daß der Menschheit am besten

107



gedient sei, und die Harmonie sich von selbst einstelle, wenn in der
Wirtschaft jeder für sich selber sorge und freie Konkurrenz herrsche, ist völlig
zusammengebrochen. Diese brutale Rücksichtslosigkeit kann sich der heutige
Kapitalismus nicht mehr leisten. Er kann gewisse soziale Verpflichtungen
nicht mehr leugnen. Er kann nicht mehr ohne weiteres machen, was er will.
Er kann es nicht mehr leichtfertig zu Krisen kommen und die Arbeiter auf
die Straße werfen lassen. Er kann auch nicht mehr hemmungslos Vermögen
anhäufen und es der Gemeinschaft entziehen. Im kapitalistischen Land par
excellence, in Amerika, werden die größten Einkommen bis zu 90 Prozent

weggesteuert. Der moderne Kapitalismus hat, teilweise wenigstens, auch

erkannt, daß es in seinem eigenen Interesse ist, eine qualifizierte und sozial

einigermaßen gesicherte Arbeiterschaft zu erhalten. In den fortschrittlichen
Unternehmungen wird deshalb der sozialen Wohlfahrt große Bedeutung

beigemessen: es gibt hygienische Arbeitsräume, technische Schutzvorrichtungen,
Pensionskassen, Wohnsiedlungen für die Arbeiter, billige Konsumgüterversorgung

durch die Fabrik u. a. m. Es bleibe dahingestellt, wie weit diese soziale

Wohlfahrt aus eigener Einsicht an die Hand genommen wurde und wie weit
sie die Frucht der Arbeiterbewegung selber ist.

Denn auch in bezug auf den Arbeiter ist Marxens Prognose und seine

Verelendungstheorie nicht eingetroffen. Das Einkommen der Arbeiterklasse
und das Niveau ihrer Lebenshaltung sind nicht immer tiefer gesunken,
sondern es vollzog sich das Gegenteil. Der Reallohn des Arbeiters hat sich seit
Marx wesentlich gehoben. Er verdient mehr, er wohnt besser, er ernährt sich

besser, er kleidet sich besser, er ist gegen Unfall, Krankheit, Arbeitslosigkeit,
Alterssorgen versichert. Die Arbeitszeit ist um einen Drittel reduziert worden.
Die Kinderarbeit wurde verboten, die Frauenarbeit der weiblichen Konstitution

angepaßt. Das Lehrlingswesen ist geregelt, ebenso das Recht auf
Ferien. Das gesamte Arbeitsverhältnis ist durch Gesetz und Gesamtarbeitsvertrag

geordnet. Der Arbeiter ist aus seiner früheren Rechtlosigkeit zum
ebenbürtigen Sozialpartner der kapitalistischen Unternehmungen aufgestiegen.

Das allerdings ist im wesentlichen das Ergebnis des jahrzehntelangen
Kampfes der gewerkschaftlichen und politischen Organisationen der
Arbeiterschaft gewesen, wenn man auch billigerweise anerkennen muß, daß auch
in bürgerlichen Reihen sich Männer fanden, die sich ihrer sozialen

Verantwortung bewußt waren und Hand boten, um zu einer fortschrittlichen
Arbeitsverfassung zu gelangen.

Natürlich ist mit dieser Feststellung nicht gesagt, daß die soziale Frage
gelöst sei. Der Kapitalismus bleibt im Blickfeld sowohl des Christentums wie
des Sozialismus eine Gesellschaftsordnung, die überwunden werden muß.
Diese Feststellungen wollen lediglich eine Widerlegung der Marxschen
Verelendungstheorie sein. Der Theoretiker Marx scheint auch die Bedeutung

108



des gewerkschaftlichen Kampfes um die reale Besserstellung des Arbeiters
unterschätzt zu haben. Der Arbeiter wollte nicht in tieferes Elend absteigen.
Der proletarische Klassenstolz und die Marxschen Zukunftsverheißungen
boten ihm keinen genügenden Ausgleich für die Erduldung der täglichen
Not und Unsicherheit. Er strebte vielmehr aufwärts, heraus aus dem
Proletarierdasein. Zweifellos hat der moderne Industrialismus und Kapitalismus
viele kleine selbständige Existenzen vernichtet und sie in die Arbeiterklasse

herabgedrängt, aber es ist damit auch ein neues Element dem Proletariat
angegliedert worden, und gleichzeitig entstand ein neuer Mittelstand, der

zwar ebenfalls eigentumslos blieb, aber dennoch sich mit allen Kräften
dagegen wehrte, als Proletariat deklassiert zu werden: die Angestellten,
Beamten und die übriggebliebenen Kleingewerbetreibenden und Kleinbauern.
Die soziologische Struktur der Gesellschaft und der soziologische Charakter
der Arbeiterschaft haben sich seit Marxens Zeiten gänzlich verändert, und
sie werden sich im Zeitalter der Atomenergie und der Automation noch weiter
ändern, wo der Techniker und der Ingenieur eine immer überragendere
Rolle spielen wird. Es ist tatsächlich seit Marx eine andere Welt geworden.

M. BARDACH

Das Franco-Regime wackelt

Während die Aufmerksamkeit der ganzen Welt auf die Ereignisse in
Ungarn, im Mittleren Osten und in Nordafrika gerichtet sind, nehmen die
inneren Kämpfe in Spanien ihren Fortgang; die verschiedenen Gruppierungen

bereiten sich auf die Zeit nach Francos Verschwinden vor. Auch die
spanische Kirche ist nicht nur ein passiver Beobachter, auch sie will nach
Francos Verschwinden aktiv in die Entwicklung des Landes eingreifen.

Die schweigende Kirche

Das spanische Volk haßt die katholische Kirche, die im 16. Jahrhundert
fast die Hälfte des Volksvermögens besaß, im Luxus erstickte und gegenüber
dem Volke hartherzig war. Der katholische Amerikaner John Hughes schreibt
in «Report from Spain», Neuyork 1947: «Die heutige Kirche zeigt für die
herrschende Macht eine Hochachtung, die fast an Unterwürfigkeit grenzt.»
In der katholischen Presse außerhalb Spaniens wird zugegeben, daß viele
Kirchenfürsten im Dienst des Franco-Regimes stehen, in ihr wird auch dem

109


	Christentum und Sozialismus

