
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 35 (1956)

Heft: 3

Artikel: Kultur im Zeitalter der Atomwissenschaft

Autor: Mussard, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336894

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JEAN MUSSARD

Kultur im Zeitalter der Atomwissenschaft

Ich möchte an die Spitze meiner Ausführungen die Worte setzen, die
Goethes Faust in seinem berühmten Monolog ausspricht:

«Habe nun, ach! Philosophie,
Juristerei und Medizin
Und leider auch Theologie
Durchaus studiert mit heißem Bemühn.
Da steh' ich nun, ich armer Tor,
Und bin so klug als wie zuvor.»

Ich will versuchen, den Nachweis dafür zu erbringen, daß die pessimistische

Auffassung des alternden Dr. Faustus nicht richtig ist.
Das Studium der Wissenschaften sowie die philosophische Weltschau, die

sich für uns aus solchem Studium ergibt, ist durchaus nützlich und kann uns
arme Toren zu klügeren, wissenden Menschen erheben.

Gern würde ich es vermeiden, das Wort «Gott» in meinen Ausführungen
zu gebrauchen. Dieser Ausdruck ist mit persönlichen Emotionen und
vorgefaßten Meinungen so schwer beladen, daß eine saubere Überlegung sehr
erschwert wird.

Der Versuch, auf dem Boden philosophischer Betrachtung zu verbleiben
und meine Leser nicht auch vor Glaubensfragen zu stellen, ist mißlungen. Je
stärker ich mich bemühte, Gott aus der Diskussion auszuschalten, desto
unwiderstehlicher drängte er sich mir auf. Ich habe mich daher entschlossen,

von ihm zuerst zu sprechen.
Das kam so. Alles Philosophieren erwies sich als sinnlos, wenn die Existenz

eines schöpferischen Willens im Kosmos nicht anerkannt wird. Das Vorhandensein

eines solchen Willens ohne einen Träger dieses Willens ist nicht denkbar.

Wir müssen uns also bequemen, vom Schöpfer zu sprechen, und wollen
ihn uns vorläufig ganz abstrakt vorstellen, ohne dabei an eine besondere

Religion zu denken.
Historisch gesehen, verhalten sich die Dinge ungefähr so: In ältester Zeit

glaubten die Menschen, das Universum bestehe aus Stoff und Geist. Die
Beziehungen und Wechselwirkungen zwischen dem stofflichen und dem geistigen

Kosmos verursachten ihnen manches Kopfzerbrechen. Vor etwa drei
Jahrhunderten kam dann Newton und erklärte, das Atom sei die letzte, unzerstörbare

Realität. Newton war zwar fromm und glaubte, Gott habe das Atom als

ewig währenden, unveränderlichen Baustein der Natur erschaffen, damit von
Menschenhand nicht zerstört werden könne, was Gott geschaffen hat. Diese

Ansicht, die von der Wissenschaft als endgültige Erkenntnis angenommen

63



wurde, führte aber zur einseitig materialistischen Weltanschauung. Der
Weltablauf wurde als vom Parallelogramm der Kräfte bestimmt angesehen. Im
Parallelogramm der Kräfte gab es keinen Platz für geistige Kräfte, also auch

keinen Platz für Gott. Alle Ereignisse im Universum erschienen also als

mechanistisch vorbestimmt und theoretisch berechenbar. Der Geist wurde auf
elektrische und chemische Vorgänge in unserem Hirn reduziert. An Stelle der

früheren, dualistischen Weltanschauung trat eine monistisch-materialistische
Weltschau. Das Wort «Gott» verschwand aus dem Vokabular wissenschaftlicher

Werke und wurde in die Sprache religiöser Schriften und Reden

relegiert. Manche Wissenschafter sahen zwar ein, daß dies zu inneren
Widersprüchen führte. Einen freien Willen und irgendeine Verantwortung für
unsere Handlungen konnte es praktisch nicht mehr geben, denn alles, was
geschah, mußte so und nicht anders geschehen. Die Absenz Gottes war sehr

unbequem. Mangels besseren Wissens hielten die Wissenschafter jedoch im
großen und ganzen an der einseitig materialistischen Weltanschauung fest.

Ein berühmter Arzt sagte: «Ich habe viele Leichen seziert und von einer Seele

keine Spur gefunden.» Das also war der Stand der Dinge noch zu Beginn
des zwanzigsten Jahrhunderts.

Erst in der neuesten Zeit änderte sich die Lage wieder.

Die Atomwissenschafl

hat gezeigt, daß Newtons Vorstellung von der Materie falsch ist. Es ist
erwiesen, daß Atome eminent vergänglich sind. Materie ist beständig in Bildung
und im Zerfall begriffen. Es scheint, daß die Neubildung von Materie rascher

vor sich geht als der Zerfall, und das Entstehen neuer Atome im interstellaren
Raum wird als Erklärung für die Expansion des Universums angesehen. Die
Astronomie entdeckte die Existenz ungeheurer Mengen von Milchstraßen,
welche wie die Funken einer gewaltigen Explosion mit rasenden Geschwindigkeiten

auseinanderstieben. Die alte Anschauung von den ehernen Bahnen der
Gestirne ist damit zusammengebrochen. Wir leben inmitten dieser ungeheuren
Explosion. Sterne werden da geboren und zerfallen zu Gas und Staub wie wir
Menschen. Atome sind nicht — wie Newton und mit ihm die Wissenschafter

von drei Jahrhunderten glaubten — ewig währende Klötzchen materieller
Wirklichkeit. Die Materie ist eine vorübergehende Form zusammengeballter
Energie. Was Energie ist, das wissen wir nicht. Wir erkennen die Energie nur
an ihren logischen Wirkungen. Die letzte Realität ist das Logos, der Geist.

Der englische Gelehrte Jeans sagte, das Atom gleiche einem Gedanken
viel mehr als einem materiellen Wirklichkeitsklötzchen.

Die Trennung der Natur in zwei Gebiete, das Reich der Materie und das

Reich des Geistes, scheint damit endgültig aufgehoben zu sein. Die Einheit
des Universums ist bekräftigt; doch zeigt sich die Welt nicht mehr von stoff-

64



licher, sondern von geistiger Struktur. Der Weltablauf ist nicht eine Folge
von materiellen Ereignissen, sondern eine gewaltige Gedankenfolge. Diese ist
nicht zu Ende. Die Schöpfung geht weiter.

Damit bahnt sich für das menschliche Denken ein großer Umbruch an.
Wir können uns zum Geist bekennen, ohne hohle Phrasen zu machen. Wenngleich

vieles mathematisch mit großer Sicherheit und ziemlicher Genauigkeit
berechenbar ist, bleibt Platz für einen freien Willen. Die Vorstellung von der
absoluten, mechanistischen Vorbestimmung aller Dinge gehört in die
Rumpelkammer des finstersten Aberglaubens. Da das Universum eine geistige
Schöpfung, also in ihrer Essenz Gedanke ist, wird die Existenz geistiger Kräfte
glaubwürdig und ihre Wirkung verständlich.

Der Mensch hat Philosophie bitter nötig. Unsere Unzufriedenheit mit der
Welt und mit uns selbst liegt vornehmlich am Mangel an philosophischer
Einsicht. Das Gesagte wäre ein Gemeinplatz, wenn wir im Ringen um
Erkenntnis nicht aufregenden Wahrheiten begegnen würden. Haben wir einmal
Geschmack daran gefunden, so wird das Suchen nach Wahrheit zu einer
Leidenschaft, von der wir uns nie mehr trennen können.

Der Mensch will glücklich sein. Er fragt: «Hat das Leben einen Sinn?
Oder muß ich in Angst und Kummer verweilen. Wenn ja, warum? Wie soll
ich mich stellen zum unabwendbaren Übel? Warum gibt es das Gute und das
Böse »

Es ist nicht das Ziel des Philosophierens, sich in das Übel stoisch zu fügen
und sich mit den Dingen einfach abzufinden. Dieses passive Verhalten kann
unter Umständen als Notlösung gerechtfertigt sein und entspricht dem Schwachen

vor der Gewalt. Doch hat jede Gewalt ein Ende. Vernunft aber bleibt
Vernunft und kommt schließlich immer zu ihrem Recht. Zweck der
Philosophie ist, das Übel zu überwinden und an seine Stelle das Beglückende zu
setzen.

Wir stellen die Frage nach dem Sinn des Lebens

Es ist ein Irrtum zu glauben, es genüge, ein braver Mensch zu sein, fleißig
zu arbeiten und sich beruflich zu bewähren, um das Dasein sinnvoll zu
gestalten. Ein Beispiel: Der Ingenieur, der seine ihm von der Gesellschaft
zugeteilten technischen Funktionen gewissenhaft und mit Erfolg erfüllt, ist wohl
ein nützliches Mitglied dieser arbeitsteilenden Ordnung, indem er zur Hebung
des allgemeinen Lebensstandards beiträgt und seine Familie ehrlich ernährt.
Als Mensch kann er dennoch ekelhaft und letzten Endes ein Versager sein.
Wir haben eben auch unsere allgemein-menschlichen Funktionen zu erfüllen.

Diese Funktionen bestehen nicht nur in unserer Einbildung, und wir können

sie nicht nach Belieben erfinden. Sie reihen sich vielmehr in eine höhere

65



Ordnung ein, die nach Möglichkeit zu erforschen Aufgabe der Philosophie
ist. Wenn ich von einer höheren Ordnung spreche, so sage ich implizite, daß

eine höhere Vernunft diese Ordnung geschaffen hat oder zumindest bestrebt

ist, sie zu erschaffen.
Gibt es eine solche Vernunft? Wir sahen, daß das Universum von geistiger

Struktur ist; also hätten wir mit der Existenz eines schöpferischen Willens
zu rechnen.

Wenn es einen weltumfassenden, schöpferischen Willen gäbe, so hätten

wir allen Grund, diesen so gut wie möglich zu erkennen. Die Auseinandersetzung

des Individuums mit der Umwelt wäre nämlich nicht mehr nur eine

Auseinandersetzung mit materiellen Gegebenheiten und mit dem Willen
anderer Menschen, sondern ein Problem unseres Verhältnisses zu der die Natur
erfüllenden, geistigen Macht. Die Betrachtung der Schöpfung und die Erkenntnisse

der Wissenschaft können uns dabei behilflich sein.
Manche meiner Leser sind vielleicht einer religiösen Überzeugung

verhaftet, und ich fürchte, ich werde sie enttäuschen. Sie werden hier schon ihre
Vorbehalte machen und sagen, man dürfe Glauben und Wissen nicht vermengen.

Ich aber sage, die Natur ist uns eine Offenbarung des Schöpfers; wir
erkennen ihn an seinen Werken, und folglich darf die Wissenschaft — auch

wenn sie die letzten Schleier nicht lüftet — uns helfen, nach dem Urheber der

Schöpfung zu forschen. Zudem wird ja jeder Glaube, der im Widerspruch
zum Wissen steht, zum Aberglauben. Ich kann mich dem «Credo quia absurdum»

nicht ergeben. Meine Philosophie ist also insofern von einer Art
Religiosität erfüllt, als sie auf dem Wege des logischen Denkens dazu führt, die
Existenz des schöpferischen Geistes zu bejahen. Dieser muß nicht —
philosophisch gesehen — unbedingt der christliche Gottvater sein. Es bleibt also

neben der philosophischen Überzeugung Raum für religiösen Glauben, und
da wir für die Gedankenfreiheit einstehen, mag jeder den freien Raum auf
seine Art und Weise ausfüllen. Wer zum Beispiel an die Schlüsselgewalt der

katholischen Kirche glaubt, dem will ich keineswegs widersprechen. Es kommt
mir hier lediglich darauf an, festzuhalten, daß der absolute Atheismus und
die Vorstellung von einer jeden Geistes baren Welt mit der Logik und dem

Stand des modernen Wissens unvereinbar sind. Wohl ist mir bekannt, daß es

unter den jüngsten Wissenschaftern auch eine Schule gibt, welche zur Doktrin
des Determinismus zurückzukehren versucht. Doch kann es sich nicht um
einen mechanischen Determinismus handeln, weil eben das Entstehen und

Vergehen der Materie, also ihre Vergänglichkeit, nicht vorstellbar ist ohne

etwas, das außerhalb des Materiellen liegt. Ja, um was für einen Determinismus

handelt es sich dann? Um einen sehr abstrakten, physikalischen
Determinismus? Dieser bleibt zu erfinden. Wir könnten gerade so gut von einem

geistigen Determinismus reden, dessen Wirkungsweise noch niemand be-

66



schrieben hat und dessen Wirkungsbereich uns unbekannt ist. Wir landen also
immer wieder beim Geist. Die Hypothese vom Logos und seinem logischen
Willen bietet uns also die einzige, mit dem Stand des heutigen Wissens
vereinbare Weltschau.

Doch zurück zum Menschen und den von ihm im Dasein zu erfüllenden
Funktionen.

Die Lebensaufgabe, die einem jeden von uns gestellt ist, besteht darin, sich
zu einem geistig wohlausgewogenen, glücklichen und die Umwelt beglückenden

Wesen zu entwickeln. Wenn wir den Lebenszweck so definieren, so müssen
wir leider im gleichen Atemzug zugeben, daß die wenigsten von uns ihre
Aufgabe in der Welt erfüllen. Deshalb scheint so vielen (sofern sie überhaupt
denken) das Leben so sinnlos, und daher kommt der heute so verbreitete, ich
möchte fast sagen populäre, existentialistische Ekel vor dem Dasein.

Das Leben ist in der Tat sinnlos, wenn wir es nicht verstehen, ihm einen
Sinn zu geben. Ein sinnvolles Leben wird uns in der Regel nicht geschenkt,
wir müssen es uns machen. Dies ist nicht möglich ohne Philosophie, und
deshalb dürsten wir alle nach tieferer Einsicht.

Der Berufsmensch, der nicht zugleich auch Philosoph ist, gleicht einem
Wesen, dessen Beine ihn zwar befähigen, sich fortzubewegen, der aber nicht
weiß, wrohin er geht. Er ist ein unmündiger Mensch, ein seelischer Krüppel.
Meine Ausdrücke sind hart. Wer sich davon betroffen fühlt, der frage sein
Gewissen, ob die Worte nicht für ihn zutreffen. Er wird sich so eine erste,
philosophische Frage stellen, und das wird ihm nützen.

Die Philosophie soll nicht, wie schon Cicero sagte, eine nur für wenige
Menschen zugängliche, abstruse Wissenschaft sein. Leider zeichnen sich viele
Lehrer der Philosophie dadurch aus, daß sie schwer verständliche Bücher
schreiben. Je abgründiger, desto gescheiter. Der Laie hat beim Lesen solcher
Werke oft Mühe, überhaupt zu erfassen, wovon eigentlich die Rede ist, und
legt sie rasch ermüdet zur Seite. Muß das so sein? Nein, denn Philosophie ist
letzten Endes die Kunst, glücklich zu sein und andere glücklich zu machen.
Das ist nicht leicht, aber es geht jeden an, auch wenn er nicht akademisch

gebildet ist.

Ich rede hier nicht von den Berufsphilosophen, die sich mit Forschungsarbeit

befassen. Letztere erfordert weitgehende wissenschaftliche Kenntnisse,
heute insbesondere auf den Gebieten der Physik, Mathematik, Biologie,
Psychologie usw. Diese Kenntnisse kann nicht jeder haben. Doch sollte jeder sich
in großen Zügen über die Ergebnisse der Wissenschaft zu orientieren suchen,

um sich ein Bild zu machen von der Welt, in der er lebt. Er muß mit dieser
Welt in Frieden leben, ohne seine Persönlichkeit aufzugeben, sich also in die
höhere Ordnung, wie er sie sieht, einordnen.

67



Der Philosoph, wie ich ihn sehe, ist sich seiner allgemein-menschlichen
Funktionen bewußt. Auch wenn wir diese Funktionen ungenügend erfüllen,
so ist dieses Wissen doch der Anfang der Weisheit. Zur Weisheit zu gelangen,
ist, wenn das Tor geöffnet ist, allerdings noch ein weiter Weg. Aber jeder
kann, wenn er es will, zur Weisheit ein Stück Weges gehen.

Beruf und Technik sind insofern sinnlos, als sie keine echten Werte schaffen.

Sie sind nur Fragmente eines Ganzen, wie die Beine Stücke eines
Menschen sind. Beruf und Technik können dienen, aber wozu, das ist die Frage.
Wer darauf keine Antwort hat, bleibt ewig unbefriedigt und im Grunde tief
unglücklich. Er hat keine Weltanschauung und kennt seinen Platz im Universum

nicht. Er ordnet sich nirgends ein. Nur derjenige, der sich zu einer klaren
Weltanschauung durchgerungen hat, findet im Universum eine Heimat.

Zweierlei Buchhaltung

Mangels einer allgemein gültigen Philosophie hat die Gesellschaft eine

Ersatzphilosophie erfunden, das ist die Buchhaltung. Die Gesellschaft mißt
den Wert jeder Leistung an ihrer Rentabilität. Die Buchhaltung ist eine Art
Philosophie der Technik, allerdings eine einseitige. Sie ist eben nur eine

Ersatzphilosophie, die den Geldmaßstab verwendet, um Werte zu messen. Sie

sagt nichts, oder nur wenig, über die menschlichen Werte des Betriebes und
der Personen, die darin stehen.

Hoch über jedem Betrieb steht eine andere Buchführung, welche Werte
nicht in Ziffern, nicht in Geldwertzeichen mißt. Es handelt sich um das Soll
und Haben der ethischen Werte des Unternehmens. In primitiver Weise kann

man sagen, es geht um die natürliche oder göttliche Gerechtigkeit, die über
Recht und Unrecht Buch führt. Sie mißt unsere Handlungen gewiß nicht an
der Geschäftsbilanz.

Ich will nicht behaupten, daß eine solche höhere Buchführung konkret
existiert. Das ist eine rein religiöse Frage, und ich möchte mich darauf
beschränken, nur die philosophische Seite des Problems zu besprechen. Hat die
Existenz des Betriebes und der einzelnen, die im Betriebe stehen, einen Sinn?
Wenn das Leben sinnlos wäre, so hätten der Dienst am Menschen und alle

Errungenschaften des Wissens keinen Sinn.
Wir sehen, wir kommen um die religiöse Fragestellung nicht ganz herum.

Wir müssen eben darüber im klaren sein, ob das Universum ein zufällig
entstandenes, materielles Gebilde ist, bar allen Geistes und letzten Endes völlig
sinnlos — oder ob es eine geistig-sinnvolle Struktur aufweist, welche auf die
Existenz eines Weltgeistes, der am Anfang aller Dinge steht, schließen läßt.
Das menschliche Leben kann nur im Rahmen eines sinnvollen Universums
einen Sinn haben.

68



Es gibt keinen vernünftigen Menschen, der sich nicht zum Geiste bekennt.
Zumindest bekennt er sich gern zu seinem eigenen Geist, und — wenn er
nicht ganz unbescheiden ist — glaubt er auch an die Intelligenz einiger
anderer Menschen. Die Existenz des menschlichen Geistes in einem geistlosen
Universum scheint mir eine unsinnige Annahme, denn sie ist in sich
widerspruchsvoll. Daß Materie denken, fühlen und lieben kann, wird niemand je
verstehen. Faßt man aber die Materie als ein Produkt des Geistes, das Atom
als eine Idee auf, so verbleiben die Dinge allerdings wunderbar, sind aber
nicht in unlösbarem Konflikt zum Verstehbaren.

Die Vermutung, die menschliche Intelligenz sei eine Form (eine Funktion
oder ein Funke) einer höheren, weltumfassenden Vernunft, hat viel für sich.
Sie hat jedenfalls die Logik und damit die größere Wahrscheinlichkeit für sich.

Im geistigen Umbruch

Ich darf nun zurückkommen auf die eingangs erwähnten Entdeckungen
der modernen Wissenschaft. Sie scheinen die Auffassung von der Einheit der
Natur als geistigem Gebilde stark zu bekräftigen. Die Vorstellung von der
Einheit des Kosmos als rein materiellem Gebilde ist uns mit der Erkenntnis
zerronnen, daß die Materie selbst nur eine recht kurzlebige Form von einem
immateriellen Etwas ist, das nicht sichtbar und nicht faßbar, wenngleich in
seiner Wirkung manchmal meßbar ist, das also am besten als Äußerung des

Geistes oder als Geist selbst zu betrachten ist. Wir erkennen dieses Etwas nur
an den Wirkungen, die von ihm ausgehen und die wir manchmal berechnen
können, manchmal auch nicht.

Die althergebrachte Mathematik läßt uns übrigens auch teilweise im Stich.
Wir sagten es schon: das Weltgeschehen ist nicht eindeutig vorbestimmt. Es

folgt vielmehr «statistischen Regeln» und der Wahrscheinlichkeitsrechnung.
Diese ist aber für die physikalische Berechnung nur im dreidimensionalen
Makrokosmus anwendbar und — wie es scheint — sofern man nicht in das

Unendliche extrapoliert. Nichts beweist, daß das Universum auf die drei
geometrischen Dimensionen beschränkt ist, in denen wir unser körperliches
Dasein fristen.

Die statistischen Regeln der Mechanik, Physik und Chemie, die wir als

«Naturgesetze» anzusehen gewohnt sind, sind hingegen im Bereich des
Mikrokosmos — also für Größenordnungen von vereinzelten Atomen — nicht gültig.
Sie haben ausschließlich zu tun mit Vorgängen, die äußerst häufig (also
statistisch erfaßbar) und wiederholbar sind. Einmalige Willensakte scheiden

ganz aus dem Bereich des mathematisch Berechenbaren aus.
Wir stehen also vor einem Weltbild, das von demjenigen der letzten drei

Jahrhunderte grundsätzlich verschieden ist. Indem der Weltablauf nicht einer
absoluten Berechenbarkeit, sondern in beschränktem Maß der Wahrschein-

69



lichkeitsrechnung unterliegt, ist das Tor für das Unwahrscheinliche weit
geöffnet. Innerhalb des in großen Zügen Berechenbaren, und außerhalb
desselben, ist Platz für unendlich viel Einmaliges, nicht Voraussehbares, also

auch für Willensakte.
Dieses neue Weltbild zwingt uns zu einer Revision unserer Anschauungen

und bisherigen Erkenntnisse. Das Bild der Wahrheit ist veränderlich. Wenngleich

viel Hergebrachtes bestehen bleibt und erstaunlich viel Uraltes und
fast Vergessenes wieder auf den Plan tritt, so kommt doch Neues und Bedeutendes

hinzu.
Wir befinden uns inmitten eines geistigen Umbruchs von weltgeschichtlichem

Ausmaß.
Ergeben wir uns der Erkenntnis, daß das Universum eine geistige Schöpfung

ist, so stellt sich für uns die Frage nach dem Sinn des Lebens in neuer
Form. Wir sind offenbar nicht ganz zufällig da. Vielleicht haben wir eine
Mission zu erfüllen.

Ich habe gewiß nicht eine Antwort auf alle Fragen, die sich nun
aufdrängen. Doch glaube ich, daß wir einige sehr wichtige Fragen zu beantworten

vermögen.
Die Natur macht beständig Experimente, manchmal glückliche, manchmal

unglückliche. Mißlingt ein Versuch der Natur, so schlägt sie andere Wege ein
und beginnt von neuem. Der Mensch ist ein Experiment der Natur. Wir wissen
nicht, ob er ein glückliches oder ein unglückliches Experiment ist. Das Einzigartige

am Versuch «Mensch» ist aber, daß er zum Gelingen des Experimentes
beitragen kann. Dazu sind ihm Vernunft und Willensfreiheit gegeben.

Ich will nicht bestreiten, daß unsere Vernunft beschränkt ist. Immerhin
ist das menschliche Hirn ein kunstvolles Instrument, das schon Erstaunliches
geleistet hat und noch mehr zu leisten imstande ist.

Ich will auch nicht behaupten, unsere Willensfreiheit sei sehr groß. Sie ist
uns innerhalb gewisser Grenzen gegeben. Sartre beschreibt die Situation in
köstlicher Weise, indem er sagt, ein Mann sei frei, seine Frau nicht zu
prügeln. Wer behauptet, er schlage seine Frau, weil er so ist und nicht anders

kann, der spricht und denkt unredlich. Meine Meinung ist, wir sind frei, uns
zueinander mehr oder weniger liebevoll oder häßlich zu verhalten.

Wir stoßen hier auf die Begriffe

«Gut» und «Böse».

Haben wir diese aus praktischen Gründen erfunden oder gibt es ein absolutes
Recht und Unrecht? Das ist zu überlegen. In der Natur ist auf den ersten
Blick kein Wertmaßstab erkenntlich, an dem Recht und Unrecht zu ermessen
sind. Ein Stein, der fällt und mich verletzt, ist nicht böse, und sich über ihn
zu ärgern, ist kindisch. Auch die belebte Natur weist an der untern Grenze

70



keine Werte auf. Ein Raubtier, das mich anfällt, handelt nicht schlecht. Es

wird von Hunger, Angst oder Notwehr gegen mich getrieben. Ich wehre mich

gegen das Tier, so gut ich kann, und der Stärkere behält recht. Auch bei
Kindern sind die Begriffe von Gut und Böse keine klaren Wegweiser. Das

Kind ist manchmal in größter Unschuld grausam. Immerhin habe ich an
meinem vierjährigen Knäblein erlebt, daß es von der Entdeckung, es gebe
Böses in der Welt und Unschuldige müßten darunter leiden, zutiefst betrübt
und erschüttert war. Um die seelische Bedrängnis des Kleinen zu lindern und
ihn zu trösten, mußte ich eine Erlösungsgeschichte erfinden. Alles endete mit
dem Versprechen des Bösen, sich zu bessern, und der Vergebung der Sünde,
worauf der Bub seine Ruhe wenigstens scheinbar wiederfand.

Der erwachsene Mensch ist das einzige Wesen in der Natur, das in sich
einen klaren Wertmaßstab trägt. Es ist gleichgültig, ob dieser Maßstab
angeboren, vererbt, anerzogen oder alles zugleich ist. Sartre als Atheist sagt
dazu, die Absenz Gottes sei sehr unbequem. Es wäre viel angenehmer, eine

Offenbarung von Gut und Böse zu erhalten. Da es aber keine Offenbarung
gebe, müsse der Mensch sich seine Werte selbst erschaffen, und es treffe ihn
eine große Verantwortung, denn ohne allgemeinverbindliche Werte, die er
selbst auch respektiert, könne man nicht auskommen.

Man kann es nicht leugnen, daß jeder einigermaßen normale, erwachsene
Mensch über einen Wertmaßstab verfügt. Das läßt sich beweisen. Der Lügner
ist entrüstet, wenn er angelogen wird. Der Dieb will nicht bestohlen werden.
Wir töten Tiere, um uns zu ernähren, ohne ein Schuldbewußtsein zu empfinden.

Aber wir sind alle tief erschüttert über Tierquälerei. Die Vorstellung
einer grausamen Mißhandlung, ja selbst schon einer Ungerechtigkeit, löst in
uns schweres Mißbehagen und schmerzliche Erregung aus. Wir sehen, in
unserem Geiste besteht eine Hierarchie von Wertungen für verschiedene

Handlungen. Wir dürfen also die Behauptung von Zynikern und Sophisten,
welche die Existenz des absolut Guten und Bösen wegleugnen, als tatsachenwidrig

übergehen.
Aber dies führt zur alten, gnostischen Frage, wieso es das Böse gebe?

Diese uralte Frage wurde auch so gestellt: Wieso gestattet Gott, der Allmächtige

und Allgütige, die Existenz des Bösen? Ich glaube, die Antwort ist
einfach. Wenn wir gezwungen wären, gut zu handeln, so hätten wir weder
Willensfreiheit noch Vernunft. Wir wären Maschinen gleich, deren Handlungen
nichts anderes sind als mechanisch vorbestimmte Operationen. Vernunft
wurde uns gegeben, damit wir Gut und Böse unterscheiden, und die Willensfreiheit,

damit wir die freie Wahl haben. Religiös gesprochen heißt die
Antwort vielleicht: Gott nahm das Risiko auf sich, uns böse handeln zu sehen,
auf daß wir freie Wesen seien; und damit wir die Freiheit nicht mißbrauchen,

versah er uns mit einem Funken seiner Vernunft. Das Böse ist also im

71



Grundgesetz der lebendigen Natur zutiefst verankert und auf seine Art
sinnvoll.

Aber wir neigen dazu, dem weltumfangenden Geist allzu willkürlich
Eigenschaften beizumessen. Wir wollen, daß er so sei, wie es uns paßt. Als kleiner
Knabe bat ich ihn um Zinnsoldaten, denn es stand für mich fest, er könne sie

mir geben. Als Erwachsene möchten wir ihm die Verpflichtung auferlegen,
unsere Wenigkeit für alle Ewigkeit zu erhalten und uns einen guten Platz im
Jenseits vorzubereiten. In Wirklichkeit verhalten sich die Dinge sicher ganz
anders, als wir uns vorstellen.

Immerhin ist die Frage durchaus nicht unvernünftig, weshalb und

wozu wir da sind?

Hier gibt uns die Natur, wenn wir recht hinsehen, eine klare Offenbarung.
Die Natur ist bestrebt, immer höhere Wesen zu entwickeln. Wir stehen

nun auf einer Entwicklungsstufe, die uns zur Liebe in höchster und edelster
Form befähigt. Es ist bemerkenswert, mit welcher Folgerichtigkeit und
Zielstrebigkeit die Natur im Tierreich das Experiment begonnen hat und es seit
Millionen Jahren mit jedem einzelnen Individuum wiederholt. Es ist offenbar

so, daß jede Liebestat eine konstruktive, gute Tat ist; und jeder Akt des Hasses

ist eine destruktive, böse Handlung. Der Mensch ist das Experiment der Liebe.
Der Wille des schöpferischen Geistes ist offenbar, eine edlere Menschheit

zu erschaffen. Wir sind berufen, an dieser Schöpfung mitzuwirken. Tun wir
es, so wird das Leben sinnvoll. Weigern wir uns und handeln wir dem Prinzip
der Liebe zuwider, so erweist sich der Mensch als ein unglückliches Experiment

und wird ausradiert werden.
Wir stehen heute an einem Scheideweg. Die Atomwissenschaft gibt der

Menschheit das Mittel zur Selbstzerstörung in die Hand. Ein großes Sterben
kann morgen eintreten, wenn wir den Weg der Liebe verlassen.

Zyniker und Skeptiker erwidern: der Mensch sei heute nicht besser als

vor ein paar tausend Jahren. Sie stellen uns eine düstere Prognose. Ich glaube
und hoffe, daß sie im Unrecht sind.

In den sechstausend Jahren der historischen Entwicklung ist viel
Nützliches geschehen. Bei den alten Ägyptern ist der Begriff des Gewissens

geboren, für das es früher kein Wort gab. Später wurde der Prototyp des

vollkommenen Menschen in einigen hervorragenden Gestalten entwickelt: Sokra-
tes, Christus, St. Franziskus von Assisi, Gandhi. Wahrscheinlich gibt es unter
uns Heilige, die unbekannt sind und von denen niemand spricht. Wir haben
heute eine soziale Gesetzgebung, den Schutz der Frauen und Kinder,
Beschränkung der Ausbeutung von Menschen durch andere Menschen. Das ist
nicht nichts. Mit der Massenfabrikation besserer Menschen haben wir bisher
nicht viel Erfolg gehabt. Aber es liegt nur an uns, damit Ernst zu machen.

72



Zudem rechnet die Natur nicht mit ein paar tausend Jahren. Sie hat Zeit.
Es brauchte 20 Millionen Jahre, also 600 000 Generationen, um das Gewicht
des menschlichen Hirns zu verdreifachen. Der Menschenaffe vom Geschlecht
der Prokonsuln, die unsere direkten Vorfahren sind, hatte ein Hirn, das nur
400 Gramm wog. Heute wiegt es ein Kilo und 200 Gramm. Die historische
Zeit des Menschen umfaßt nur etwa 200 Generationen. Es war eine kurze, aber
große Zeit. Die Pessimisten übersehen die Maßstäbe der Natur und kommen
daher zu ihren kläglichen Schlüssen.

Die Erkenntnis, daß diese Welt eine geistige Schöpfung ist und wir alle
Kinder des Geistes sind, muß uns charakterlich formen. Ja sie wird
unweigerlich einen entscheidenden Einfluß auf die Gestaltung menschlicher
Beziehungen ausüben. Das Individuum muß seinen Mitmenschen, die Partei den
andern Parteien, die Nation den andern Nationen mit Achtung und Liebe
begegnen.

Als Kinder des Geistes sind wir alle Brüder. Der Dienst am Menschen wird
sinnvoll, wenn wir dem Leben einen Sinn geben. Ideologisch begründete
Haßgefühle sind auszumerzen. Ich glaube, wir dürfen Ausdrücke wie «Erbfeind»,
«Klassenfeind», «Klassenkampf» nicht leichtfertig gebrauchen... Den blinden

Aggressionsgeist muß jeder von uns in sich selbst zähmen. Er darf die
Beziehungen von Mensch zu Mensch nicht bestimmen. Das Recht zur
Verteidigung persönlicher Interessen, von Klasseninteressen und nationalen Interessen

besteht selbstverständlich; aber dieses Recht ist mit Maß auszuüben.
Menschen unter sich sind eben nicht nur Haufen von Materie, die aufeinander

prallen, sondern geistige Wesen, geschaffen zur Zusammenarbeit an einem
großen Schöpfungswerk.

Was für Konsequenzen ergeben sich aus dieser Betrachtungsweise für die
politische Doktrin? Ich möchte hier nur die eine erwähnen, daß jede Doktrin,
welche sich grundsätzlich auf Unterdrückung, Ausbeutung, Gewaltanwendung
stützt, verdammenswert ist. Man bedenke doch, welche Zugkraft die Partei
hätte, welche das geistige Prinzip an die Spitze ihrer Parolen setzte und sich
im übrigen ganz zu den Grundsätzen der Achtung, Zusammenarbeit und
Vernunftanwendung bekennen würde. Sie hätte die öffentliche Meinung der Welt
für sich.

Descartes sagte: Ich denke, folglich bin ich. Sartre fügt hinzu: Die andern
denken ebenfalls, folglich sind sie auch da. Wir können die Tatsache der
Existenz der andern nicht aus der Welt schaffen. Am meisten schaut für alle
heraus, wenn wir — ohne auf legitime Rechte zu verzichten — in Frieden
miteinander schaffen.

73


	Kultur im Zeitalter der Atomwissenschaft

