
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 35 (1956)

Heft: 10

Artikel: Sozialistisches Manifest

Autor: Mussard, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336911

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


35. JAHRGANG

OKTOBER

HEFT 10
ROTE REVUE

JEAN MUSSARD

Sozialistisches Manifest

Ein persönlicher Beitrag zur Programmdiskussion

Über hundert Jahre sind seit der Niederschrift des Kommunistischen Manifestes

verstrichen, ohne daß die sich zum Marxismus bekennenden Staaten
sich dem gesteckten Ziel, nämlich der Errichtung einer glücklicheren, klassenlosen

Gesellschaft, sichtlich genähert hätten. KarlMarx hielt das Proletariat für
dazu berufen, den Idealzustand zu erzwingen. Wo aber die gewaltsame
Machtergreifung im Namen des Proletariats gelang, wandelt sich diese zur Diktatur
einer Minderheit von Idealisten im Bunde mit ehrgeizigen Politikern. Die
Idealisten sind verschwunden. Geblieben ist die Macht der Politiker. Sie üben
eine Gewaltherrschaft aus, die sich sozialistisch nennt, aber mit den

Verheißungen der Doktrin nichts Gemeinsames mehr hat. Das Volk hat in diesen
Staaten das Recht der Selbstbestimmung verloren, und das Stimmrecht wurde
daselbst zur Farce.

Aber auch der Lehre Christi ist nichts Besseres widerfahren. Bald sind

zwanzig Jahrhunderte seit ihrer Verkündung verflossen, und noch ist es den
sich christlich nennenden Nationen nicht gelungen, eine Gesellschaftsordnung
zu gründen, welche dem verkündeten Ideal einigermaßen entspricht.

Weder der milde Zwang der Religion noch die harte Gewalt der Diktaturen
erwiesen sich bisher als fähig, die Menschen zu dem Mindestmaß an sozialer

Gesinnung, Brüderlichkeit und gegenseitiger Achtung anzuhalten, ohne welche
ein erträgliches Zusammenleben nicht möglich ist.

Die Enttäuschung der Völker ist groß. Keine neuen Ideale sind an die
Stelle der alten getreten. Sehen wir uns nach Begriffen um, welche die
Nationen noch zu begeistern vermöchten und am verdunkelten politischen
Firmament als letzte, leuchtende Sterne erscheinen, so drängt sich uns zunächst
das Wort "Demokratie» auf. Dieses Wort versinnbildlicht in der Tat sowohl
in östlichen wie in westlichen Ländern eine große Sehnsucht nach Freiheit.
Die Erkenntnis verbleibt, daß ein echter Fortschritt nur in der echten Demokratie

möglich ist. Der Wunsch, Fesseln aller Art zu sprengen, ist so stark,
daß selbst die Regierungen, welche ihr Dasein mit den Mitteln der
Volksunterdrückung stützen, gezwungen sind, sich unter dem Namen «Volks-

241



demokratie» zu tarnen. Sie geben vor, den Volkswillen zu verkörpern, auch

wo Millionen in Sklaverei gehalten werden.
Gewiß erleidet auch der Begriff der Demokratie zurzeit eine Abwertung.

Sehen wir doch, wie manche der ehrwürdigsten demokratischen Staaten auf
dem Wege sind, die Prinzipien, auf denen sie beruhen, zu diskreditieren. Das
den Parlamenten gegebene Recht, schlechte Regierungen zu stürzen, wird
mißbraucht. Dies führt zur Funktionsunfähigkeit. Die großen und dringenden
Aufgaben der Gegenwart können ohne ein Mindestmaß an Kontinuität nicht
gelöst werden. Es muß jeder Regierung, der schlechtesten wie der besten, das
Recht zugebilligt werden, aus der Erfahrung zu lernen. Auch die bedeutendsten

Staatsmänner sind Menschen, und keiner ist frei von Irrtum. Wenn

Regierungen allzuoft wirklicher oder vermeintlicher Fehler wegen gestürzt und
durch unerfahrenere ersetzt werden, wird gegen die elementarste Vernunft
verstoßen.

Es nützt wenig, über den Zerfall hergebrachter Werte, über die ethische,

politische und religiöse Haltlosigkeit der heutigen Welt zu klagen. Auch hilft
uns nicht seichtes Ccrcdc über die Notwendigkeit besserer Menschenerziehung.
Wir leugnen nicht grundsätzlich den Wert der Erziehung. Aber Erziehung zu
was? Zur Individualität oder zum Gemeinschaftssinn? Zum Glauben oder

zum selbständigen Denken? Zum Gehorsam, zur persönlichen Initiative, zum
Verantwortungsbewußtsein? Wünschen wir einen kühnen Geist zu züchten,
oder wollen wir die Anerkennung bestehender Hierarchien? Beklagen wir
einen Verlust an Autorität oder das Schwinden der Freiheit? Sollen die

Jungen zu Christen, zu Soldaten, zur staatsbürgerlichen Haltung, zum
Weltbürgertum erzogen werden? Es fehlt offenbar an Klarheit und Einigkeit über
die Ziele der Erziehung. Und wo nehmen wir die so notwendigen Erzieher her?

Die Enttäuschung der demokratischen Völker, das unbefriedigende
Funktionieren ihrer Institutionen wird als Altersmüdigkeit der abendländischen
Zivilisation ausgelegt. Ihre inneren Schwächen wirken abschreckend auf
andere Nationen. Es wird vergessen, daß die freie Welt in ihrem Daseinskampf

gegen die despotischen Volksdemokratien der riesigen Menschenmassen
Asiens und Afrikas als Bundesgenossen bedarf. Wenn diese sich auf die Seite

der totalitären «Demokratien» schlagen sollten — und dafür bestehen
drohende Anzeichen —, so könnte das Licht der Freiheit für die nächsten
Generationen erlöschen. Die Fehler der ehemaligen Kolonialwirtschaft haben
böses Blut hinterlassen. Wirtschaftlich rückständige Länder, die ausgebeutet
wurden und die Freiheit nie kannten, sind für unser abendländisches

Gedankengut schwer zugänglich. Sie neigen dazu, den Lockungen der
«Befreiung» durch den Kommunismus zu verfallen.

Die Haltlosigkeit der Menschen ist um so gefährlicher, als ihnen der
technische Fortschritt gerade jetzt die furchtbarsten Todes- und Zerstörungsmittel

in Gestalt thermonuklearer Waffen in die Hand gibt. So bewaffnete

242



Nationen bedürfen einer Kontrolle über ihre eigene Macht, um diese im
Zaume zu halten, wenn sie — und mit ihnen vermutlich alles Leben auf
Erden — nicht der Vernichtung anheimfallen sollen.

Aber wir dürfen uns der Schwarzseherei nicht hingeben. Es wäre der erste
Schritt zu nicht gutzumachendem Unheil, wenn wir verzweifeln wollten.

Es gibt für Sozialisten kein Desertieren im Kampf um die höchsten und
letzten Güter.

Doch greift der Sozialismus für diesen Kampf nicht zu den Waffen.
Unserer Zeit gemäß ist die Verwendung geistiger Kräfte.

Die Geschichte lehrt, daß die Anwendung von Gewalt weder auf einzelne
Klassen noch auf wenige Völker beschränkt bleiben kann, sondern nur noch
den totalen Krieg heraufbeschwören kann, der zum Untergang aller führt.

Deshalb hat die Sozialdemokratie auf Gewaltanwendung verzichtet.
Wir haben auch Vertrauen, daß Gewaltherrschaft, wo sie vorhanden ist,

nicht immer dauern wird. Sie muß sich humanisieren und so allmählich in
Freiheit aufgehen — das wäre der Weg der Vernunft. Oder sie wird bei den

eigenen Völkern auf immer größeren Widerstand stoßen und den ihr
innewohnenden Krebsübeln erliegen. So oder so muß sie verschwinden. Das
Dasein ohne die Freiheiten des Gewissens, des Denkens und des Glaubens ist
nicht lebenswert. Alle unfreien Völker wollen diese Freiheiten und werden
sie erringen.

Wir wollen reinen Herzens, ohne Zorn und unvoreingenommen prüfen,
weshalb die Gesellschaft unserer Zeit in so große Not geraten ist, obgleich die
Menschheit noch nie über so unermeßliche materielle Hilfsmittel und
handgreiflichen Reichtum verfügte. Zu diesem Zwecke ist eine Analyse der
Vergangenheit notwendig.

Unsere nächste Aufgabe ist es dann, Ausschau zu halten, ob und wo sich
Wege aus der Gegenwart in eine bessere Zukunft öffnen.

Um nicht mißverstanden zu werden, sei an die Spitze unserer Betrachtungen

die Feststellung gesetzt, daß alles, was wir als ein Versagen der
christlich-abendländischen Zivilisation ansehen, keineswegs eine grundsätzliche

Verurteilung des christlichen Ethos in sich schließt. Diese Feststellung
ist so außerordentlich wichtig, weil zweifellos die Schuld am chaotischen
Zustand der Welt heute vornehmlich bei den Völkern weißer Rasse liegt,
welche das Banner des Christentums, aber zugleich auch die moderne Wissenschaft

und den technischen Fortschritt in die Welt getragen haben. Es ist
vielmehr so, daß die Menschen nicht fähig waren, den hohen Anforderungen der
christlichen Gebote zu genügen. Nicht die Völker Asiens und Afrikas kamen
zu uns, wir sind zu ihnen gegangen und haben sie mit unserem Handel, mit
den Mitteln unserer Industrie aus der Erstarrung aufgerüttelt. Wir haben sie

kolonisiert, ausgebeutet und bewaffnet. Für die gewiß auch positiven Leistungen

unserer Zivilisation ernten wir Undank; zu spät kamen die echten Be-

243



mühungen, Kolonialvölker in freie Nationen umzuwandeln. Nun stehen sie

im Aufruhr und begehen die abscheulichsten Greuel, in der Meinung, uns
Gleiches mit Gleichem zu vergelten. Viele dieser Völker sind zu demokratischer

Freiheit nicht reif, und wenn sie den Europäer vertreiben, werden sie

der Despotie eigener Stammeshäuptlinge oder derjenigen der Volksdemokratie
verfallen.

Ein Gegensatz zwischen der christlichen Lehre und den natürlichen
Bestrebungen der Menschen nach materiellem Wohlstand muß hier gesehen werden.
Wir halten diesen Gegensatz eher für äußerlich und scheinbar. Christus lebte
in einer Zeit weithin verbreiteter Armut. Nur wenige Fürsten und Privilegierte

waren mit Reichtum gesegnet. Folgerichtig empfahl Christus den
Massen Entsagung. In der Bergpredigt ist kein Wort den Forderungen nach

Beteiligung an irdischen Gütern und Erhöhung des Lebensstandards gewidmet.

Dies war weise. Es war das einzige, damals mögliche Verhalten. Armut
war höchste Tugend, Empörung nutzlos, und Verzicht würde im Jenseits
belohnt. In unserem Zeitalter ermöglicht es die Industrie, materielle Not mit
materiellen Mitteln zu lindern. Die Massenproduktion erlaubt,
Massenansprüche zu erfüllen. Es ist verständlich und keineswegs unchristlich, wenn
die wirtschaftlich Benachteiligten einen Anteil am Wohlstand, den ihre
Arbeitskraft zu erschaffen hilft, verlangen. Es wäre vielmehr unchristlich,
ihnen eine Besserung ihrer Verhältnisse zu verweigern.

Bis zur Französischen Revolution von 1789 war die Ausübung der
Barmherzigkeit ein öffentlicher Dienst, der den Kirchen oblag. Diese besaßen große
Güter, die ihnen geschenkt oder vermacht waren. Die Donatoren verfolgten
einen Zweck. Es war nicht ihre Absicht, die Priester als Individuen zu
bereichern, sondern den Klerus in Stand zu setzen, wohltätig zu wirken, sich der
Armen anzunehmen und Almosen auszuteilen. Als dann die Kirchen zugunsten
der Nation enteignet und ihre Güter verkauft wurden, ging die Verpflichtung,
Not zu lindern, auf den Staat über. Die Verfassung Frankreichs von 1793

proklamierte: «Öffentliche Hilfe ist eine heilige Pflicht. die Gesellschaft
schuldet unglücklichen Bürgern die Mittel zu ihrem Lebensunterhalt, sei es,
indem sie ihnen Arbeit gibt, sei es, indem sie Arbeitsunfähige erhält.» An
Stelle der Almosen trat also ein Recht auf das Dasein. Die ersten Sozialisten

proklamierten schon um 1800 das Recht auf Arbeit oder Entschädigung der

Arbeitslosigkeit.
Mit dem Fortschritt der Technik wird die Barmherzigkeit überflüssig. Der

Eintritt der Industrie in das Zeitalter der Atomkraft verspricht eine unerhörte
Steigerung der Produktion materieller Güter. Erst jetzt wird es wirklich möglich,

grausamen Entbehrungen ein Ende zu bereiten, Armut auszurotten,
wirtschaftlich rückständigen Völkern wirksame Hilfe zu bringen. Die Ausnützung
solcher Möglichkeiten steht nicht in Widerspruch zur christlichen Lehre von
der Armut und der Entsagung, denn die Verhältnisse sind heute anders.

244



Es geht nicht an, in einem Manifest der Grundsätze, das sich an die
Menschheit als Ganzes wendet, den christlichen Glauben als allein selig
machende Wahrheit über die andern großen Religionen zu stellen. Den Disput
darüber müssen wir den Kirchen überlassen. Wir bekennen uns zur politischen
Toleranz, die unmöglich ist ohne religiöse Duldsamkeit. In gleichem Sinne
sei es uns gestattet, mit Ernst die Grundlage einer allgemeinen Religiosität ins

Auge zu fassen, welche keine der höheren Glaubensformen ausschließt oder
verdammt. In diesem Manifest ist kein Platz für eine Verdammung. Es geht
nur darum, den Geist in seine Rechte wiedereinzusetzen, welche ihm von der
am Materialismus zehrenden Wissenschaft streitig gemacht wurden. Es wäre
in der Tat eine schwer verständliche Inkonsequenz, wenn wir uns anmaßten,
das Universum als ein zufällig entstandenes, materielles Gebilde, das jeden
Sinnes und Geistes bar ist, zu erklären und im gleichen Atemzug behaupten
wollten — wie wir es soeben taten —, nur die Verwendung geistiger Waffen
sei unserer Zeit gemäß.

Vielleicht werden wir dem Einwand begegnen, Religion sei das Opium des

Volkes und an sich schlecht. Doch trifft uns der Vorwurf nicht. Wir sprechen
nicht als Verbündete einer Kirche, und keine Kirche erwartet Zuzug von uns.
Wir wollen insbesondere nicht einen Glauben stärken, der bestehende Macht-
und Besitzverhältnisse stützt.

Hingegen achten wir Religiosität, die in den Herzen vieler Menschen aller
Stände, in ihrer natürlichen Veranlagung wurzelt. Solche Religiosität verfolgt
nicht materielle Ziele. Sie ist nicht eine Erfindung von Herrschenden zur
Imzaumehaltung von Unterdrückten. Sie ist eine geistige Macht, die für die
Erhaltung der Menschheit von wachsender Bedeutung ist. Wir können nicht
verkennen, daß gerade in unserer haltlosen Gegenwart ein großes Verlangen
immer weiterer Kreise nach transzendenter Wahrheit, eine unendliche Sehnsucht

nach einem durchgeistigten Weltbild in Erscheinung treten. Diese
Religiosität verdient Achtung und Beachtung unsererseits, soweit sie nicht in
Widerspruch zum positiven Wissen steht. Denn ein Konflikt zwischen Wissen
und Glauben macht letzteren zum Aberglauben.

Wir haben uns zur Mangelhaftigkeit moderner Demokratien geäußert.
Trotz unserer Kritik an ihnen bekennen wir uns vorbehaltlos zur liberalen
Demokratie.

In den historischen Blütezeiten demokratischer Institutionen wurde die
Volksvertretung von Eliten gebildeter und weitsichtiger Männer ausgeübt, die
es verstanden, über vaterländische Probleme in Ruhe und Würde zu
verhandeln. Es ging in solchen Zeiten mehr um grundsätzliche Fragen als um
die Verfechtung lokaler oder Gruppeninteressen. Die sozialen Probleme kamen
oftmals zu kurz, und der Fortschritt war langsam. Dies führte notgedrungen
zu einer kämpferischen Einstellung benachteiligter Volksschichten.

245



Die Entwicklung der ursprünglich aristokratischen Demokratie zur modernen

Demokratie der Massen war nicht gefahrlos. Jede Evolution ist eine
Veränderung, die entweder zu einer höheren Stufe oder zur Dekadenz führt. Hier
finden wir die Erklärung der Umstände, welche zu Erkrankungen demokratischer

Institutionen und zu ihrer Abwertung führten. Die Volksvertretungen
stehen zwar nominell zur Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit, bieten uns
aber in der Praxis zu oft das Bild kleinlicher Parteienkämpfe, gegenseitiger
Verunglimpfung und grenzenlosen Gruppenegoismus. Solche Zustände wecken
den Ruf nach Führung. Dieser mündet in den autoritären Kurs, den Verlust
der Freiheit und die damit verbundenen Greuel. Am Ende des Zyklus steht die
Revolution und nach weiteren Greueln die Rückkehr zur Demokratie.

Dieser Zyklus wurde in der Geschichte so oft beobachtet, daß er fast einem
Naturgesetz zu entsprechen scheint.

Es liegt wohl in der Natur der menschlichen Institutionen, daß sie — wie
alle Formen des Lebens — einer biologischen Korruption und Zersetzungsgefahr

ausgesetzt sind. Es ist die Aufgabe aller wahren Demokraten, die
Zerfallserscheinungen zu beobachten und dem Verlauf des tragischen Zyklus
Einhalt zu gebieten.

Das Idealbild der echten Demokratie zeigt uns folgendes. Es ist Sache des

Parlaments und insbesondere der Opposition, die Handlungen der Regierung
zu überwachen und sie zurechtzuweisen. Unkontrollierte Macht führt immer
und rasch zur Korruption. Das Recht der freien Meinungsäußerung und
Kritik gehört daher zu den unentbehrlichsten Grundlagen der Demokratie.

Im Parlament tagen die gewählten Abgeordneten der verschiedenen
Volksschichten. Die moderne Gesellschaft ist von komplizierter Struktur. Je

entwickelter die Nation, desto vielschichtiger ist sie. Denn sie besteht aus Arbeitern,

Bauern, Handel- und Gewerbetreibenden. Unternehmern aller Art,
Finanzleuten, Ärzten, Künstlern, Rechtsanwälten, Vertretern religiöser
Anschauungen und anderen Gruppen. Wir wollen diese Schichten «Klassen»

nennen. Die Theorie der klassenlosen Gesellschaft faßt alle, die einen Beruf
ausüben, unter dem Begriff «Arbeiter» oder «Werktätige» zusammen. Es

sollte demnach — außer Kindern und Invaliden — nur noch Arbeitende, aber
keine Ausbeuter und Schmarotzer mehr geben. Diese Theorie sieht bewußt

von der Kompliziertheit der Gesellschaftsstruktur ab und will diese zugleich
abändern, indem das selbständige Unternehmertum und die freie Bauernschaft

ausgemerzt werden. Die marxistische Lehre sah im Grunde nur noch
zwei Klassen: Auf der einen Seite die Bourgeois oder Millionäre, auf der
andern die besitzlosen Proletarier. Die ersteren hätten zu verschwinden, und

so kämen wir zur klassenlosen Gesellschaft. Es ist dies eine äußerste
Vereinfachung der Dinge, die vor hundert Jahren politisch und propagandistisch
zweckmäßig war.

246



Mit dem vom Proletariat zum Teil erkämpften, zum Teil erhandelten
sozialen Fortschritt stellt sich die Frage, ob der seinerzeit notwendige, so
erbitterte und schonungslose Klassenkampf heute noch unvermeidlich oder
nützlich ist.

In der liberalen Demokratie wird die bestehende Struktur der Gesellschaft
anerkannt und allen Schichten der Bevölkerung das Recht zugestanden, ihre
oft entgegengesetzten Interessen im Parlament vertreten zu lassen. Das
demokratische Parlament hat also auch die Aufgabe, Interessengegensätze
abzuwägen und bestmögliche Kompromisse abzuschließen. Niemand soll gewalt*
sam beseitigt werden. Jeder darf sich zum Wort melden. Es ist in der
modernen Demokratie ebenso wie im internationalen Zusammenleben keine
Ordnung ohne Kompromisse denkbar, also ohne Verzichte mit Rücksicht auf
die andern.

Marx glaubte, Verzichte würden von der damals vorherrschenden, bürgerlichen

Gesellschaft niemals freiwillig geleistet. Daher sei nur die gewaltsame
Machtergreifung durch das allein rechtliebende und gerechte Proletariat von
Nutzen, um den Idealzustand herbeizuführen. War diese Ansicht richtig?

Niemand wird leugnen, daß die Auseinandersetzung auf legalem,
parlamentarischem Boden bedeutende Erfolge zeitigte. Allerdings mußte manchmal
mit Streik und Macht nachgeholfen werden. Manchmal war die Anwendung
von Machtmitteln nicht vernünftig und auch nicht nützlich. Davon zeugen
zusammengebrochene Ausstände und blutige Unruhen. Wie dem auch sei,
selbst die bürgerliche Gesellschaft nahm schließlich ihren Vorteil an der

Hebung des allgemeinen Wohlstandes, am schrittweisen Wachstum der Kaufkraft

wahr.

Die Erhöhung des Reallohnes, die Einführung bezahlter Ferien, der gesetzliche

Schutz arbeitender Kinder und Frauen, die Begrenzung der Arbeitszeit,
die Alters- und Hinterbliebenenversicherungen, der Anspruch auf wenigstens
teilweise Entschädigung bei Arbeitslosigkeit, Krankheit und Invalidität, die

Freizügigkeit und das Recht der Wahl des Arbeitsplatzes, die Anerkennung
der Gewerkschaften und des einzelnen Arbeiters als gleichberechtigte Partner
sind die hauptsächlichsten Marksteine auf dem Wege des sozialen Fortschritts.
Gewiß ließ der Fortschritt oft auf sich warten, gewiß war entsagungsvolle
Arbeit der Pioniere der Sozialdemokratie notwendig, und ebenso gewiß bleibt
noch vieles zu tun übrig.

Doch muß gesehen werden, daß diese Fortschritte im Rahmen der
liberalen, parlamentarischen Demokratie erfolgten. Trotz aller Unvollkommenheit
ihrer Institutionen und berechtigter Kritik an ihrem Funktionieren halten wir
sie für die einzige Ordnung, welche eine ruhige und vielleicht dennoch
raschere Entwicklung in der Zukunft bei wachsender Produktivität verspricht.
Im Gegensatz zu autoritären Ordnungen aller Schattierungen entspricht sie

247



allein der menschlichen Würde und dem allgemeinen, unabdingbaren
Bedürfnis nach Freiheit.

Schon seit geraumer Zeit wurden von aufgeschlossenen und durchaus

getreuen Sozialisten Zweifel an der Richtigkeit mancher marxistischer Thesen

geäußert. Das Kommunistische Manifest ist dem Geist einer Epoche
entsprungen und war als Kampfschrift der damaligen Zeit bedeutsam. Allein es

enthält Behauptungen, die heute überholt sind, und Voraussagen, welche mit
der wirklichen Entwicklung der letzten hundert Jahre nicht übereinstimmen.

Marx hat die Leistungen der kapitalistischen Gesellschaft zwar durchaus
anerkannt. Stark vereinfachend nennt er sie in seinem Manifest die Leistungen
des Kapitals oder der Bourgeoisie. Der Bauernstand findet im Manifest kaum
Erwähnung. Die Bourgeoisie, so sagt er, habe enorme Städte geschaffen und
die städtische Bevölkerung gegenüber der ländlichen in hohem Maße
vermehrt. So habe sie «einen bedeutenden Teil der Bevölkerung der Idiotie des

Landlebens entrissen». Diese Äußerung ist sonderbar. Wir sehnen uns heute
zurück nach mehr Landleben und glauben nicht, daß die Existenz im Dorf
kulturell auf viel niedrigerer Ebene sei als in den Städten. Übrigens sind auch
in den Volksdemokratien (nach der Ausrottung der Bourgeoisie) Städte
entstanden und gewaltig gewachsen, obschon es dort nicht leicht ist, von einem
Ort zum andern überzusiedeln. Das Entstehen moderner Großstädte gehört
zu den zwangsläufigen Entwicklungen der Technik. Es ist keine besondere

Leistung der bürgerlichen Gesellschaft. Nur die Verbesserung der Verkehrsmittel

ermöglicht es einem Teil der Bevölkerung, den Wohnsitz aus dem

Zentrum wieder in die ländliche Vorstadt zu verlegen.

Marx verrät für die Bourgeoisie eine Art Haßliebe. Er identifiziert die

Bourgeois mit industriellen Millionären, den Chefs ganzer industrieller
Armeen. Sie haben, sagt er, das Mittelalter und die Feudalherrschaft
überwunden, dem Handel, der Schiffahrt, den Eisenbahnen eine unermeßliche

Entwicklung gegeben, den Weltmarkt erschlossen und die modernen
Produktionsmittel geschaffen. Die Bourgeoisie hat erst bewiesen, was die Tätigkeit

der Menschen zustande bringt. Diese habe Wunderwerke vollbracht,
größer und erstaunlicher als ägyptische Pyramiden, römische Wasserleitungen,

gothische Kathedralen und Kreuzzüge. Es mutet fast wie eine Ironie an,
wenn er im Kommunistischen Manifest, dieser großen Anklageschrift gegen
die bürgerliche Gesellschaft, schreibt, die wohlfeilen Preise ihrer Waren seien

die schwere Artillerie, mit der sie sich den Zugang zu verschlossenen
Kontinenten öffnete, alle chinesischen Mauern in den Grund schoß und den

hartnäckigsten Fremdenhaß der Barbaren zur Kapitulation zwang. Es ist erstaunlich,

daß Marx die Wohlfeilheit der mit modernen Produktionsmitteln
hergestellten Waren so hervorhob, die offensichtlich nur die Hebung des

allgemeinen Lebensstandards zur Folge haben konnte — und dennoch voraus-

248



sagle, der moderne Arbeiter müsse mit dem Fortschritt der Technik immer
tiefer in die Armut versinken.

Es zeigt sich hier ein erster Ansatz zu inneren Widersprüchen der
marxistischen Lehre.

Dieser Irrtum wird mit Behauptungen verdeckt, deren Unrichtigkeit heute
ebenfalls erwiesen ist.

Mit der Entwicklung der maschinellen Produktion, sagte Marx, wird der
Arbeiter ein bloßes Zubehör der Maschine, von dem nur die einfachsten,
eintönigsten, am leichtesten erlernbaren Handgriffe verlangt werden. Indem so

die Widerwärtigkeit der Arbeit zunimmt, nehme der Lohn deshalb ab. Noch
mehr, in demselben Maße wie Maschinerie und Teilung der Arbeit zunehmen,
nehme auch die Masse der Arbeit zu, sei es durch Vermehrung der in einer
Zeit geforderten Arbeit, sei es durch beschleunigten Lauf der Maschinen usw.

Die Entwicklung ist jedoch einen anderen Weg gegangen. Der Reallohn
ist nicht gesunken, sondern gestiegen. Die Arbeitszeit wurde nicht verlängert,
aber verkürzt. Die Arbeit selbst hat sich keineswegs immer vereinfacht,
sondern sie ist — trotz Ausnahmen am laufenden Band — im allgemeinen
vielgestaltiger geworden. Marx hätte wohl recht behalten, wenn der technische
Fortschritt sich in der Verbesserung der Maschinerie erschöpft hätte und
nicht immer neue Produkte von immer wachsender Vielfalt auf den Markt
gekommen wären. Wohl sind die Handwerker von einstmals im Aussterben
begriffen, und dies ist in mancher Hinsicht bedauerlich. Dagegen hat der
Bedarf an beruflich ausgebildeten Arbeitern, Technikern, Ingenieuren,
Laboranten, Chemikern und Physikern, an deren Wissen und Geschicklichkeit stets
höhere Anforderungen gestellt werden, ununterbrochen zugenommen. Mehr
denn je zuvor sind lange Lehrzeiten notwendig, um den Nachwuchs
heranzuziehen. Dasselbe gilt, trotz Schreib- und Rechenmaschinen, auch von den
kaufmännischen Angestellten. Die Buchführung ist zur Wissenschaft geworden.

Man fordert mehr Sprachkenntnisse und juristisches Wissen. Man
braucht mehr Zeichner, Graphiker, Setzer, Reklametechniker, Elektriker, Tele-

phonfachlcute. Immer neue Berufe entstehen, immer mehr Fachwissen wird
der Arbeiterschaft zugemutet für den Bau und Unterhalt von Automobilen,
Flugzeugen, Radioapparaten und für die Herstellung immer vollkommenerer
Werkzeuge, Lehren, Maschinen. Und nun kommen erst die Elektronen- und
Atomindustrien.

Diese Entwicklung ist in der kapitalistischen wie in der sozialistischen
Wirtschaft dieselbe. Sie ist technisch bedingt, nicht von einer herrschenden
Klasse gewollt. Auch in den Volksdemokratien wird am laufenden Band
gearbeitet. Aber auch sie brauchen mehr bestausgebildete Fachleute und
verkünden, sie seien auf dem Wege, solche in größerer Zahl heranzuziehen als
die kapitalistischen Länder. Wir sehen: die Entwicklung der Industrien hat

249



eine Eigengesetzlichkeit. Sie zwingt die Völker zum Wettbewerb untereinander.

Rußland und Amerika gehen technisch und wirtschaftlich ähnliche Wege,
ohne Rücksicht auf ihre politischen Strukturen. Dies konnte Marx nicht
voraussehen. Ist eine übernationale Planwirtschaft vorstellbar? Wir sind jedenfalls

nicht reif dafür. Aber wir gehen ganz neuen Wirtschaftsformen entgegen,
die weder kapitalistisch im Sinne von Marx noch sozialistisch — wie er es

sich vorstellte — sind.

Marx erklärte, mit der Begründung der Großindustrie und der Erschließung

des Weltmarktes habe die Bourgeoisie sich die ausschließliche, politische
Herrschaft im modernen Repräsentativstaat erkämpft. Die großen
Monarchien, welche die Völker mit ihrer Polizei, ihren Armeen und ihrer Presse

materiell sowie geistig beherrschten, seien nichts als ein Ausschuß zur
Verwaltung von gemeinschaftlichen Geschäften der Bourgeoisklasse. Diese
Monarchien sind seither mit wenigen Ausnahmen verschwunden. In den liberalen
Demokratien besteht die Volksvertretung heute aus Gewählten aller Stände,
und Sozialisten bekleiden nicht selten die höchsten Ämter.

Marx sagte, auch die geistigen Erzeugnisse aller Nationen müßten Gemeingut

werden. Die regionale Einseitigkeit und Beschränktheit werde mehr und
mehr unmöglich, und aus den vielen völkischen Literaturen bilde sich eine
Weltliteratur. Wir wollten, Marx hätte in diesem Punkte recht behalten!
Solange jedoch in den Volksdemokratien Presse und Bücher einer strengen
Zensur unterworfen bleiben, solange die Nation nur lesen darf, was der
Regierung genehm ist, sind wir vom Idealzustand weit entfernt.

Kurz gesagt, Marx spricht vom Typus des einzelnen Bourgeois, der an
einem Ort dem Arbeiterheer gegenübersteht und dieses direkt ausbeutet. Diesen

Typus des Bourgeois gibt es nicht mehr und hat es kaum je gegeben, es

sei denn in vereinzelten Fällen. Wäre dieser Typus wirklich vorherrschend

gewesen, so hätte die Revolution des Proletariats selbstverständlich längst
und erfolgreich stattgefunden.

Eine saubere Erörterung dieser Tatsachen kann der guten Sache des
Sozialismus nur dienen. Es ist notwendig, die sozialistische Doktrin im Lichte der

Wirklichkeit immer neu zu überdenken, Irrtümer und überholte Anschauungen

über Bord zu werfen.

Die Sozialdemokratie als eine Jahrhunderte überdauernde Partei der
wirtschaftlich Schwächsten und Mittellosen wird nur an Kraft und Ansehen
gewinnen, wenn sie dies tut. Sie soll sich nicht mit einer Doktrin, die aus einer
bestimmten Zeit und bestimmten Umständen gewachsen ist, ohne Rücksicht
auf Zeit und Umstände, die veränderlich sind, identifizieren. Diese Identifikation

wird in der Presse und Propaganda politischer Gegner bald irrtümlich,
bald unehrlich, immer wieder vorgenommen, obschon es nachgerade bekannt
sein sollte, daß Sozialismus und Marxismus nicht identisch sind.

250



Die Sozialdemokratie ist stark genug, um Selbstkritik zu ertragen, und sie

distanziert sich ausdrücklich von Anschauungen, welche der Wirklichkeit
nicht oder nicht mehr entsprechen.

Erstaunlich ist es, daß die kommunistischen Parteien so lange an den
marxistischen Lehren, einschließlich ihren Irrtümern, festgehalten und es
verstanden haben, ihnen eine Art mystischen Gehalt zu verleihen. Es würde gewiß
nicht leicht sein, den Kirgisen und Samojeden die Irrtümer von Marx zu
erläutern. An Stelle dieses hoffnungslosen Unternehmens mag es zweckmäßiger
sein, solchen Völkern Marx als unfehlbaren Heiligen hinzustellen. Wenn man
jedoch annähme, daß die volksdemokratischen Führer an das marxistische
Gedankengut vorbehaltlos glauben, müßte man sie für dumm halten. Das sind
sie sicher nicht. Es dürfte sich vielmehr um propagandistische Vereinfachung
und politischen Opportunismus handeln. In Anbetracht der unerhörten
Wendigkeit der Kommunisten, die bald dieses, bald jenes Idol anbeten, ist es

durchaus möglich, daß sie sich plötzlich auch von Marx lossagen und den
Völkern einen neuen Propheten vorstellen. Wir wissen nicht, ob es morgen
Gandhi oder Christus, Peter der Große oder Tamerlan sein wird. Alles ist
möglich, wenn der Wechsel nur mit einem guten, politischen Geschäft
verbunden ist. Es ist daher lohnend, den bei den Kommunisten jeweils in Kurs
stehenden Abgott mit kritischen Augen zu betrachten.

Kapitalismus und Sozialismus sind während hundertfünfzig Jahren als

zwei unvereinbare, feindliche Systeme einander gegenübergestanden.
Charakteristisch für die Einstellung der bürgerlichen Gesellschaft zu den gerechtesten
Forderungen war die Haltung ihrer bedeutendsten Lehrer. Paul Leroy-Beau-
lieu schrieb, die Geschichte der sozialen Ideen handle von nichts als von einer
Folge umstürzlerischer Gedanken, die auf dem Konzept der Unordnung
beruhen. Die Neigung zum Sozialismus sei «ein krankhafter Zustand der
Gesellschaft». Paul Janet lehrte an der Sorbonne, Sozialismus sei ein «gesellschaftlicher

Unfall». Die Meinung bestand, den Forderungen des Proletariats müsse

unbeugsamer Widerstand geleistet werden, denn es sei unersättlich, und jedes
Entgegenkommen werde gefolgt von weiteren Forderungen. So lehrten die

klügsten Köpfe des Bürgertums an den Hochschulen, so waren sie mit Blindheit

für die Wirklichkeit geschlagen.

Kein Wunder, daß die Wortführer des Proletariats, erschüttert von den
reellen Leiden der Völker und überzeugt von der Gerechtigkeit ihrer Sache,
der Ansicht waren, die Sturheit des Bürgertums könne nur mit Gewalt
überwunden werden. Kein Wunder auch, daß man dazu gelangte, alles — auch das

Unmögliche — zu verlangen, in der Hoffnung, nur etwas zu erlangen.
Das kompromißlose, von gegenseitigem Haß erfüllte Verhalten der

Parteien konnte nicht fruchtbar sein. Bürgertum und Proletariat lebten nicht mit-

251



einander, sondern nebeneinander, gleichsam in getrennten Welten, die jeden
gegenseitigen Verkehr möglichst mieden. Am meisten litten darunter die
Unschuldigsten, die Kinder der Proleten. Unser Gerechtigkeitssinn empört sich,
wenn wir uns zum Beispiel daran erinnern, daß noch vor hundert Jahren
Kleinkinder in den englischen Kohlengruben Dienste verrichten mußten. Man
setzte sie an die Eingänge der unterirdischen Galerien, und es war ihre
Aufgabe, die Türe zu öffnen und zu schließen, wenn die mit Kohle beladenen
Karren vorbeifuhren. Die Kinder wurden meist nie wieder ans Tageslicht
befördert, sie schliefen auf Steinen und Kohlenstaub und starben in der
Finsternis. In aller Ewigkeit werden solche Verbrechen gegen die Menschlichkeit
nicht gutgemacht werden.

Und doch gab es einen Fortschritt. Die grausame Ausbeutung von Kinderarbeit

ist heute weitgehend verunmöglicht, wenngleich das Schicksal unserer
Verdingbuben auf dem Lande oft noch empörend ist.

Das Kommunistische Manifest war ein Manifest des Hasses. Eines Hasses,
der seinerzeit verständlich, vielleicht berechtigt war.

Wir sagten, die Welt gehe neuen Wirtschaftsformen entgegen, die weder

kapitalistisch im Sinne der vollkommenen Unternehmerfreiheit noch
sozialistisch in marxistischem Sinne sind. Was sind diese neuen Formen? Es ist
gefährlich, die Zukunft prophezeien zu wollen. Dafür zeugen die unvorsichtigen

Voraussagen der marxistischen Lehre. Wir können nur die derzeitigen
Entwicklungstendenzen studieren, die leider erst von wenigen gesehen und
verstanden werden.

Wir wollen uns dabei auf die Beobachtung der Vorgänge in den parlamentarischen

Demokratien beschränken. An der Erhaltung dieser ist uns in erster
Linie gelegen, denn wir glauben, daß ihnen die Zukunft gehört. Wir haben
schon die Überzeugung geäußert, daß die Gewaltherrschaften, wo es solche

gibt, so oder so verschwinden werden.

Vorab ist zu beobachten, daß die Wirtschaft der parlamentarischen
Demokratien aus zwei Sektoren, einem gemeinwirtschaftlichen und einem vom
privaten Llnternehmertum beherrschten, besteht. Zum gemeinwirtschaftlich sn
Sektor gehören unter anderem die bedeutendsten Verkehrs- und Transportmittel,

Post, Telephon- und Telegraphenverwaltungen, das Schulwesen, das

Gesundheitswesen mit seinen Spitälern, ein Großteil des Bankwesens, der

Elektrizitätswerke, Staats- und Gemeindebetriebe, die Organisationen der
Landesverteidigung mit ihren Fabriken, kurz das meiste der sogenannten öffentlichen

Dienste. Vermutlich werden die für die Zukunft entscheidenden, heute

erst im Entstehen begriffenen Atomindustrien im gemeinwirtschaftlichen Sektor

stehen, denn Gründung und Betrieb derselben erfordern so ungeheure
Mittel an Geld und Forschungsarbeit und sind mit so gewaltigen Risiken
verbunden, daß sie nicht im Kraftbereich des privaten Unternehmers stehen. Ja
selbst die meisten Staaten der Welt sind nicht imstande, die Atomindustrien

252



allein zu entwickeln und müssen sich zusammenschließen, um die notwendigen
Mittel dazu aufzubringen. Man darf hier eine Tendenz zur Integration der
Welt, verbunden mit einem wahrscheinlich starken Auftrieb der Gemeinwirtschaft

sehen.

Wir beschreiben diese Verhältnisse in sehr groben Zügen. Sie sind von
Land zu Land verschieden. So wurden in England die Kohlengruben
verstaatlicht, in anderen Ländern nicht. In den Vereinigten Staaten von
Nordamerika sind die großen Telephon- und Telegraphendienste noch private
Unternehmen, ebenso ein Großteil der Eisenbahnen.

Auch gibt es zahlreiche gemischtwirtschaftliche Unternehmen, in denen
Staat oder Gemeinde, oder beide, als Aktionäre beteiligt sind.

Entscheidend ist folgendes: In Zeiten der Not, des Krieges oder
Wirtschaftsabstieges dehnt sich der gemeinwirtschaftliche Sektor auf Kosten des

privatwirtschafllichen aus. Natürlich, denn das notleidende Individuum oder
Unternehmen ruft die Hilfe des Staates an. In Zeiten wirtschaftlicher Blüte
verspricht das private Unternehmen hingegen Profit und Erfolg. Selbstverständlich

floriert dann die persönliche Initiative besonders gut, und der
privatwirtschaftliche oder «freie» Sektor entwickelt sich stürmisch. In solchen
Umständen ertönt der Ruf nach Eindämmung der staatlichen Intervention lauter.

Man kann dies als eine Inkonsequenz des Unternehmertums anschauen.
Freiheit ist schön, wenn alles gut geht. Freiheit ist sehr unbequem, wenn man
sich einschränken muß oder mit wirtschaftlichem Untergang bedroht ist. Man
läßt in der Not gern den Schrei nach staatlicher Stützung ertönen. Die Liebe
zur Freiheit erfordert viel Charakterstärke, denn sie ist sinnlos ohne die
Bereitschaft, für sie auch zu leiden.

Unsere Betrachtung gipfelt in der Feststellung, daß in der liberalen Demokratie

beide Sektoren der Wirtschaft, der private ebenso wie der gemeinsame,
eine Existenzberechtigung haben, ja unentbehrlich sind. Ein Kriegszustand
zwischen den Befürwortern der Privatwirtschaft und denjenigen der
Gemeinwirtschaft ist sinnlos. Er zeugt von geistiger Unreife bei beiden Parteien. Die
einen stehen hüben, die andern drüben, beide sind nützlich, wenn sie ihre
Funktionen erfüllen. Von Fall zu Fall ist zu entscheiden, ob bestimmte
Aufgaben besser in diesem oder im anderen Sektor durchgeführt werden können.

Die friedliche Koexistenz beider Sektoren der Wirtschaft und ihr fruchtbares

Zusammenspiel beweisen, daß sie keineswegs unvereinbar sind. Weit
entfernt davon, unversöhnliche, feindliche Systeme sein zu müssen, von denen
eines das andere nur ausrotten kann, ist brüderliche Zusammenarbeit der in
beiden Sektoren stehenden Menschen notwendig und allein ersprießlich.

Wir teilen also nicht die Meinung prominenter liberaler Wirtschaftslehrer,
welche jedes Teilnehmen oder Teilhaben des Staates an unserem Wirtschaftsleben

als einen sicheren Schritt auf dem Wege zu unvermeidlicher Knechtschaft

ansehen. Staatliche Intervention ist allerdings nicht ungefährlich, ihre

253



Folgen sind oft unübersehbar. Es ist überhaupt gefährlich, zu leben. Doch ist
das moderne Leben ohne staatliche Eingriffe und behördliche Aufsicht nicht
möglich. Politische Entwicklungen und technischer Fortschritt zwingen dazu.

Die «Prawda» hat einmal Kritik an den russischen Wissenschaftern geübt,
indem sie ihnen vorhielt, sie seien über die Erfolge der kapitalistischen
Wirtschaft nicht genügend informiert. Es sei notwendig, auch die Masse der

Sowjetbürger darüber aufzuklären. Dieser Gedanke könnte den Ansatz zu
überaus fruchtbaren Überlegungen bilden. Wir wollen den Vorwurf nicht
verdienen, sondern unvoreingenommen sehen und anerkennen, was die
sogenannte freie Wirtschaft an positiven Leistungen aufzuweisen hat.

Eine Annäherung des «liberalen» und des «sozialistischen Standorts» hat
offenbar in den letzten zwanzig Jahren stattgefunden. Zwei Weltkriege haben

gezeigt, wie sehr die Klassen der Gesellschaft in der Not aufeinander
angewiesen sind. Wir sagten auch schon, daß die Erfüllung von Massenansprüchen
durch die moderne Massenproduktion ermöglicht wurde. Der Absatz der
Produktion von Massengütern wurde durch eine Erhöhung der Kaufkraft, also

durch die Aufbesserung der Reallöhne erzielt. Die Spannung zwischen Arbeitgebern

und Arbeitnehmern ließ in der Folge nach. Der Patriotismus der
Arbeiterschaft und ihr Einsatz zur Verteidigung der nationalen Unabhängigkeit

taten ein weiteres, um die Klassen einander näher zu bringen. Die
Entwicklung verlief in einer Weise, die Marx nicht voraussehen konnte. Damit
ist unsere Meinung von der Revisionsbedürftigkeit der marxistischen Thesen
erhärtet.

Die Herstellung von Massengütern im modernen Maßstab kann nur mit
Hilfe von Mammutfabriken erfolgen, welche finanziell und in bezug auf
erforderliches Wissen und Arbeitsaufwand die Möglichkeiten des einzelnen,
freien Unternehmers bei weitem übersteigen. Die industrielle Konzentration
ist eine vom technischen Fortschritt und wirtschaftlicher Notwendigkeit
erzeugte Tatsache. Wir sehen dies besonders deutlich in der amerikanischen
Industrie, doch greift die Erscheinung auf alle technisch hochentwickelten
Länder über. Wir mögen die Großindustrie lieben oder nicht, wir müssen sie
als notwendige Tatsache ansehen. Als Alternative für sie gibt es nur den

Staatskapitalismus der Sowjetländer.
In der Tat, die industrielle Entwicklung verläuft in der liberalen wie in

der kommunistischen Wirtschaft parallel. Beide Systeme bedürfen derselben

Fabriken, verwenden dieselben Maschinen und Arbeitsmethoden, sei es am
laufenden Band, sei es in hochspezialisierten Präzisionswerkstätten. In beiden

Systemen tritt Forschungsarbeit immer mehr an die erste Stelle. Beide brauchen

Planung, nur wird an verschiedenen Orten geplant: die liberale
Wirtschaft plant dezentralisiert, die kommunistische in zentralen Planbüros.

254



Wir sehen hier wieder die Eigengesetzlichkeit des technischen Fortschritts
am Werk. Die vermeintlich grundsätzlichen Unterschiede in Doktrin und
Theorie werden von der materiellen Wirklichkeit immer mehr verwischt; es

verbleiben relativ nebensächliche Unterschiede der Methode. Man darf fragen:
Hat die gehässige Auseinandersetzung zwischen Liberalismus und Kommunismus

noch einen Sinn? Handelt es sich nicht vielmehr um Machtprobleme
und Aggressionslust einzelner Regierungen, gedämpft von der Angst vor
modernen Kriegswaffen? Wir glauben, die Qualität der Menschen, insbesondere

derjenigen in führender Stellung, ist viel wichtiger als Unterschiede der pa-
piernen Doktrinen.

Die industrielle Konzentration ist kein besonderes Merkmal der bürgerlichen

Gesellschaft. Sie kennzeichnet ebensosehr die kommunistische Ordnung.
Auch kann heute keine Rede mehr sein von einer fortschreitenden

Konzentration des Kapitals. Amerika ist in dieser Hinsicht wegweisend. Die
Einkommenssteuern erreichen daselbst bis zu 91 Prozent der Einkommen, die
Erbschafts- und Hinterlassenschaftssteuern übersteigen 50 Prozent der
Erbmasse. Solche Sätze dezimieren die größten Vermögen. Die Milliarden schmelzen,

und eine deutliche Dezentralisation des Kapitals findet statt.
Ein großes amerikanisches Unternehmen der Automobilindustrie beschäftigt

über 500 000 Arbeiter und Angestellte. Es hat ungefähr ebenso viele
Aktionäre. Man kann mit Recht sagen, die amerikanische Industrie ist bereits
weitgehend in Volksbesitz übergeführt worden. Marx glaubte, dieses Ziel sei

nur mit Gewaltanwendung erreichbar. Die parlamentarische Demokratie
bringt es mit Milde fertig. Dabei hat die amerikanische Nation den höchsten
Lebensstandard unter allen Völkern erreicht. Dem Ideal der klassenlosen
Gesellschaft sind wir wahrscheinlich in den USA näher gekommen als in den

Sowjetstaaten.
Das Beispiel der Vereinigten Staaten von Nordamerika eröffnet uns einen

Ausblick über die Möglichkeiten der liberalen Ordnung in anderen Ländern.
Man kann nun aber der kulturellen Entwicklung Amerikas skeptisch

gegenüberstehen. Es ist überhaupt nicht bewiesen, daß es um die Aussichten für
wahre Kultur in der Welt zum Besten steht. Ist man jedoch der Meinung, daß
Armut und Elend nicht kulturfördernd sind, so scheint die Ansicht berechtigt,
der materielle Boden, auf dem ein kultureller Aufschwung einmal möglich sein

wird, werde in unserem Zeitalter gelegt.

*

Die heute bekannten Reserven der Erde an Uran genügen, um den
gegenwärtigen Energiebedarf der Menschheit für 80 000 Jahre zu decken. Rechnen
wir mit einem zukünftigen mittleren Energiekonsum von zwanzigmal dem
heutigen Bedarf, so sind die Bedürfnisse der Menschheit an Kraft und Licht
für viertausend Jahre durch spaltbares Uran gedeckt.

255



In einer relativ naheliegenden Zukunft wird die weitere technische
Aufgabe, die in der Wasserstoffbombe enthaltene, viel größere Energie industriell
zu verwerten, gelöst werden. Damit erscheinen die der Menschheit zur
Verfügung stehenden Energiequellen als praktisch unerschöpflich.

Ein besonderer Vorteil der Atomenergie liegt in der Möglichkeit, diese mit
sehr geringen Transportkosten an irgendeinen Punkt des Erdballs dem
Verbrauch zuzuführen. Der Größenordnung nach genügen 500 bis 1000

Kilogramm Uran 235, um den gesamten Energiebedarf der Schweiz während eines

Jahres zu decken. Wirtschaftlich rückständige Gebiete, wie Nordafrika und
Indien, die über keine oder nur sehr ungenügende Mengen an Wasserkraft
und Kohle verfügen, kann praktisch nicht geholfen werden, solange sie keine

Energiequellen besitzen. Der Lebensstandard der Völker ist begrenzt durch
die Anzahl Pferdekräfte, über die sie verfügen. Hilfe in Dollars oder Schweizer
Franken versiegt wie Wassertropfen in der Wüste. Die Menschen brauchen
Pferdekräfte, nicht Gold.

Es ist leicht, mit Flugzeugen Uran in Mengen von einigen hundert

Kilogramm an jeden Ort in jedem Kontinent zu verfrachten. Es besteht also die

Möglichkeit, überall, ohne Rücksicht auf Klima und geographische Lage,
gewaltige Kraftzentralen zu errichten.

Wir sprechen hier nicht von utopischen Hoffnungen, welche in einer
entfernten Zukunft vielleicht verwirklicht werden können. Die Wissenschaft
erklärt, die mit dieser Verwertung der Atomenergie zusammenhängenden
technischen Probleme seien gelöst. Die heute lebende Generation wird das
Entstehen der Atomzentralen in immer rascherem Tempo sehen. Erst damit wird
den wirtschaftlich rückständigen Gebieten wirksame Hilfe zuteil werden.
Unsere Aufgabe ist es, ihnen Ingenieure und Techniker sowie die zur Ausbildung
einheimischer Arbeiter notwendigen Lehrkräfte zu sichern.

Die Errichtung eines Atomkraftwerkes erfordert soviel Arbeit wie der Bau
einer hydraulischen Kraftzentrale in den Alpen. Es werden Hunderte solcher
Zentralen gebaut werden. Der Bau jedes Werkes bedeutet Arbeitsbeschaffung
für die Stahl- und Maschinenindustrien. Aber auch die chemischen und
pharmazeutischen Industrien sowie die Landwirtschaft werden damit eine
Belebung erfahren. Der Aufstieg Afrikas und Asiens zu blühenden, kaufkräftigen
Industrieländern wird der Weltwirtschaft größeren Auftrieb verleihen als

einst die Entdeckung der Goldminen.
Wenn es gelingt, den Frieden zu erhalten und die Völker zu ersprießlicher

Zusammenarbeit zu führen, so stellen die Aussichten der Menschheit auf
materiellen Wohlstand alles Bisherige in den Schatten.

*

Wir haben viel von der materiellen Zukunft der Menschheit gesprochen.
Wenden wir uns nun den geistigen, weltanschaulichen und ethischen
Problemen zu.

256



Zahlreiche Menschen aller Zeiten haben geglaubt, es müsse im Weltall
einen allumfangenden, schöpferischen Geist geben. Die moderne Wissenschaft
steht keineswegs im Widerspruch zu dieser Annahme. Obschon ein Gottesbeweis

nie erbracht wurde und vermutlich nie erbracht werden wird, sprechen
doch gewichtige Gründe für die Existenz einer geistigen Macht im Universum.

Man mißverstehe uns nicht: wir reden hier nicht von hergebrachten
Vorstellungen eines Gottvaters, eines ewigen Lebens mit Lohn und Strafe im
Jenseits. Schon Spinoza wurde aus der jüdischen Glaubensgemeinschaft unter
schrecklichsten Umständen ausgestoßen, weil er die Überzeugung aussprach,
Gott existiere, doch hätten die Menschen von ihm eine ganz falsche Vorstellung.

Einstein und andere prominente Wissenschafter der Neuzeit teilen die

Meinung Spinozas.
Historisch gesehen, verhalten sich die Dinge ungefähr so: In ältester Zeit

glaubten die Menschen, das Universum bestehe aus Stoff und Geist. Die
Beziehungen und Wechselwirkungen zwischen dem stofflichen und dem geistigen

Kosmos verursachten ihnen manches Kopfzerbrechen. Vor etwa drei
Jahrhunderten kam dann Newton und erklärte, das Atom sei die letzte, unzerstörbare

Realität. Newton war zwar fromm und glaubte, Gott habe das Atom als

ewig währenden, unveränderlichen Baustein der Natur erschaffen, damit von
Menschenhand nicht zerstört werden könne, was Gott geschaffen hat. Diese

Ansicht, die von der Wissenschaft als endgültige Erkenntnis angenommen
wurde, führte aber zur einseitig-materialistischen Weltanschauung. Der
Weltablauf wurde als vom Parallelogramm der Kräfte bestimmt angesehen. Im
Parallelogramm der Kräfte gab es keinen Platz für geistige Kräfte, also auch
keinen Platz für Gott. Alle Ereignisse im Universum erschienen also als

mechanistisch vorbestimmt und theoretisch berechenbar. Der Geist wurde auf
elektrische und chemische Vorgänge in unserem Hirn reduziert. An Stelle
der früheren, dualistischen Weltanschauung trat eine monistisch-materialistische

Weltschau. Das Wort «Gott» verschwand aus dem Vokabular
wissenschaftlicher Werke und wurde in die Sprache religiöser Schriften und Reden

relegiert. Manche Wissenschafter sahen zwar ein, daß dies zu inneren
Widersprüchen führte. Einen freien Willen und irgendeine Verantwortung für unsere
Handlungen konnte es praktisch nicht mehr geben, denn alles, was geschah,
mußte so und nicht anders geschehen. Die Absenz Gottes war sehr unbequem.
Mangels bessern Wissens hielten die Wissenschafter jedoch im großen und

ganzen an der einseitig materialistischen Weltanschauung fest. Ein berühmter
Arzt sagte: «Ich habe viele Leichen seziert und von einer Seele keine Spur
gefunden.» Das also war der Stand der Dinge noch zu Beginn des zwanzigsten

Jahrhunderts.
Erst in der neuesten Zeit änderte sich die Lage wieder. Die Atomwissenschaft

hat gezeigt, daß Newtons Vorstellung von der Materie falsch ist. Es ist
erwiesen, daß Atome eminent vergänglich sind. Materie ist beständig in Bil-

257



düng und im Zerfall begriffen. Die Atome sind also nicht — wie Newton und
mit ihm die Wissenschafter von drei Jahrhunderten glaubten — ewig
währende Klötzchen materieller Wirklichkeit. Die Materie ist eine vorübergehende
Form zusammengeballter Energie. Was Energie ist, das wissen wir nicht. Wir
erkennen die Energie nur an ihren logischen Wirkungen. Damit erscheint
uns das Logos, der Geist, als letzte Realität.

Der englische Gelehrte Jeans sagte, das Atom gleiche einem Gedanken viel
mehr als einem materiellen Wirklichkeitsklötzchen.

Die Trennung der Natur in zwei Gebiete, das Reich der Materie und das

Reich des Geistes, scheint damit endgültig aufgehoben zu sein. Die Einheit
des Universums ist bekräftigt; doch zeigt sich die Welt nicht mehr von
stofflicher, sondern von geistiger Struktur. Der Weltablauf ist nicht einfach eine

Folge von materiellen Ereignissen. Er hat eher den Charakter einer gewaltigen
Gedankenfolge. Diese ist nicht zu Ende. Die Schöpfung geht weiter.

Damit bahnt sich für das menschliche Denken ein großer Umbruch an.
Wir können uns zum Geist bekennen, ohne hohle Phrasen zu machen. Wenngleich

vieles — aber lange nicht alles! — mathematisch mit großer Sicherheit
und ziemlicher Genauigkeit berechenbar ist, bleibt Platz für einen freien
Willen.

Die Vorstellung von der absoluten, mechanistischen Vorbestimmung aller
Dinge gehört in die Rumpelkammer des finsteren Aberglaubens. Wir dürfen
das Universum als eine geistige Schöpfung, also in ihrer Essenz als «Gedanke»,
ansehen. Damit wird die Existenz geistiger Kräfte erst glaubwürdig und ihre
Wirkung verständlich.

Nichts steht uns ferner, als neue Dogmen aufstellen zu wollen. Wir halten
am Prinzip der religiösen Gedankenfreiheit vorbehaltlos fest. Es geht uns
lediglich darum, veraltete und mit dem heutigen Stand des Wissens unvereinbare

Weltanschauungen auszuräumen und mögliche Wege zu einem klaren
Weltbild zu weisen. Dieses Weltbild läßt Platz für Religion, schreibt aber
keinen besonderen Glauben vor.

Wir halten fest, daß der absolute Atheismus als Vorstellung einer jeden
Geistes baren Welt mit der Logik und dem Stand des Wissens nicht gut
vereinbar ist. Ja wie kann denn der Mensch an seinen eigenen Geist glauben,
wenn er das Universum als völlig geistlos ansieht?

Wie kann irgend etwas mathematisch berechenbar sein, wenn es keine
Logik, also keinen Geist gibt? Die althergebrachte Mathematik läßt uns übrigens

auch teilweise im Stich. Wir sagten es schon: das Weltgeschehen ist nicht
eindeutig vorbestimmt. Es folgt vielmehr «statistischen Regeln» und der

Wahrscheinlichkeitsrechnung. Diese ist aber für die physikalische Berechnung
nur im dreidimensionalen Makrokosmus anwendbar und — wie es scheint —
sofern man nicht in das Unendliche extrapoliert. Nichts beweist, daß das

258



Universum auf die drei geometrischen Dimensionen beschränkt ist, in der
wir unser körperliches Dasein fristen.

Die statistischen Regeln der Mechanik, Physik und Chemie, die wir als

«Naturgesetze» anzusehen gewohnt sind, sind hingegen im Bereich des
Mikrokosmus — also für vereinzelte Atome — nicht gültig. Sie haben ausschließlich
zu tun mit Vorgängen, die äußerst häufig, also statistisch erfaßbar und
wiederholbar sind. Einmalige Willensakte scheiden aus dem Bereich des
mathematisch Berechenbaren aus.

Das heutige Weltbild ist also von demjenigen der letzten drei Jahrhunderte
grundsätzlich verschieden. Indem der Weltablauf nicht absolut vorbestimmt,
sondern im Rahmen der Wahrscheinlichkeit von Fall zu Fall und in
beschränktem Maße berechenbar ist, erscheint das Tor für das Unberechenbare,
ja Unwahrscheinliche geöffnet.

Sehen wir das Universum als eine geistige Schöpfung an, so stellt sich

nun die Frage nach dem Sinn des Lebens in neuer Form. Möglicherweise
sind wir nicht ganz zufällig da. Vielleicht haben wir eine Mission zu erfüllen.

Wir haben gewiß nicht eine Antwort auf alle Fragen. Doch vermögen wir
es, zu einigen wichtigen Fragen Stellung zu beziehen.

Die Natur macht beständig Experimente, manchmal glückliche, manchmal
unglückliche. Mißlingt ein Versuch der Natur, so schlägt sie andere Wege ein
und beginnt von neuem. Der Mensch ist ein Experiment der Natur. Wir wissen

nicht, ob er ein glückliches oder ein unglückliches Experiment ist. Das

Einzigartige am Versuch «Mensch» ist aber, daß er zum Gelingen des
Experimentes beitragen kann. Dazu sind ihm Vernunft und ein gewisses Maß von
Willensfreiheit gegeben.

Worin besteht nun dieses Experiment? Weshalb und wozu sind wir da?
Die Natur ist bestrebt, immer höhere Wesen zu entwickeln. Wir stehen nun

auf einer Entwicklungsstufe, die uns zur Liebe in höchster und edelster Form
befähigt. Es ist bemerkenswert, mit welcher Folgerichtigkeit und Zielstrebigkeit

die Natur im Tierreich das Experiment begonnen hat und es seit Millionen
Jahren mit jedem einzelnen Individuum wiederholt. Es ist offenbar so, daß

jede Liebestat eine konstruktive, gute Tat ist; und jeder Akt des Hasses ist eine

destruktive, böse Handlung. Der Mensch ist das Experiment der Liebe.
Wenn es im Universum einen schöpferischen Willen gibt — und dafür

sprechen manche Gründe — so ist es offenbar sein Ziel, eine edlere Menschheit

zu erschaffen, Es scheint, wir seien dazu berufen, an dieser Schöpfung
mitzuwirken. Tun wir es, so wird das Leben sinnvoll. Weigern wir uns und
handeln wir dem Prinzip der Liebe zuwider, so erweist sich der Mensch als

ein unglückliches Experiment und wird ausradiert werden.

Wir stehen heute an einem Scheideweg. Die Atomwissenschaft gibt der
Menschheit das Mittel zur Selbstzerstörung in die Hand. Ein großes Sterben
kann morgen eintreten, wenn wir den Weg der Liebe verlassen.

259



Zyniker und Skeptiker erwidern: der Mensch sei heute nicht besser als vor
ein paar tausend Jahren. Sie stellen uns eine düstere Prognose. Wir glauben,
daß sie im Unrecht sind.

In den sechstausend Jahren der historischen Entwicklung ist viel
Nützliches geschehen. Bei den alten Ägyptern ist der Begriff des Gewissens
geboren, für das es früher kein Wort gab. Später wurde der Prototyp des
vollkommenen Menschen in einigen hervorragenden Gestalten entwickelt: Sokra-

tes, Christus, St. Franziskus von Assisi, Gandhi. Wahrscheinlich gibt es unter
uns Heilige, die unbekannt sind und von denen niemand spricht. Wir haben
heute eine soziale Gesetzgebung, den Schutz der Frauen und Kinder, Beschränkungen

der Ausbeutung von Menschen durch andere Menschen. Das ist nicht
Nichts. Mit der Massenfabrikation besserer Menschen haben wir bisher nicht
viel Erfolg gehabt. Aber es liegt nur an den Menschen, damit Ernst zu machen.

Zudem rechnet die Natur nicht mit ein paar tausend Jahren. Sie hat Zeit.
Es brauchte zwanzig Millionen Jahre, also 600 000 Generationen, um das
Gewicht des menschlichen Hirns zu verdreifachen. Der Menschenaffe vom
Geschlecht der Prokonsuln, die unsere direkten Vorfahren sind, hatte ein Hirn,
das nur 400 Gramm wog. Heute wiegt es ein Kilogramm und 200 Gramm. Die
historische Zeit des Menschen umfaßt nur etwa 200 Generationen. Es war eine

kurze, aber große Zeit. Die Pessimisten übersehen die Maßstäbe der Natur
und kommen daher zu ihren kläglichen Schlüssen.

Wir sind alle Kinder des Geistes. Als solche sind wir alle Brüder. Der
Dienst am Menschen wird sinnvoll, wenn wir dem Leben einen Sinn geben.
Ein sinnvolles Leben wird uns nicht geschenkt, wir müssen es uns machen.

Menschen unter sich sind nicht nur Haufen von Materie, die aufeinander
stoßen. Sie sind geistige Wesen, geschaffen zur Zusammenarbeit an einem
großen Schöpfungswerk.

Wir stellen hier dem Manifest des Hasses ein Manifest der Liebe gegenüber.
Das Recht der Verteidigung persönlicher Interessen, von Klasseninteressen

und nationalen Interessen besteht selbstverständlich. Aber alles Recht ist
maßvoll auszuüben.

Descartes sagte: ich denke, folglich bin ich. Sartre fügt hinzu: die andern
denken ebenfalls, folglich sind sie auch da. Wir können die Tatsache der
Existenz der andern nicht aus der Welt schaffen. Es ist am besten, wir begegnen

ihnen mit Würde, Achtung und Wohlwollen. So bahnen wir auch der
Liebe den Weg.

Die Sozialdemokratie lehnt sturen Materialismus in allen seinen Formen
ab. Sie spricht die Überzeugung aus, daß alles menschliche Denken und Handeln

— sowohl in der intimeren Sphäre der privaten Existenz wie auf
politischem Gebiet — den Anforderungen des Geistes und der Güte entsprechen
muß, also von echter Kultur getragen sein soll.

260


	Sozialistisches Manifest

