
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 35 (1956)

Heft: 7

Artikel: Sind die Sozialisten Materialisten?

Autor: Gerteis, Martel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Direktor einer schweizerischen Großbank einen Alarmruf über das

Vordringen kollektivwirtschaftlicher Unternehmungen ausgestoßen hat, ist diese

Bewegung eher noch in beschleunigtem Tempo weitergegangen. Ich möchte

gerne wissen, welches Ausmaß etwa die genossenschaftliche Eigenproduktion
bis in fünfzig Jahren erlangt haben wird oder wie ums Jahr 2000 die
schweizerische Landwirtschaft aussehen wird. Sie wird sich der weltwirtschaftlichen

Technisierung und Motorisierung nicht haben entziehen können, es

wäre denn, man hätte unter Beibehaltung unzeitgemäßer Produktionsweisen

aus ihr eine Reservation auf Kosten der übrigen Volkswirtschaft gemacht.
Dazu werden aber die übrigen Sektoren unserer Wirtschaft vielleicht nicht
mehr genügend ertragreich sein, denn daß die ausnahmsweise Situation der
letzten zehn Jahre in unserer Exportindustrie kein Dauerzustand wird bleiben

können, dafür gibt es der Gründe genug.

Warum hat die GemeinWirtschaft im Gebiete der großen Industrie und
der größeren gewerblichen Unternehmungen bisher so wenig Boden gefaßt?
Obgleich die mannigfachen Gründe dafür deutlich zu sehen sind, wäre eine
besondere Untersuchung darüber wünschenswert. Sicher ist, daß die
wirtschaftliche Entwicklung keine Rücksicht nimmt auf Lehrsätze und Theorien.
Wenn die Gemeinwirtschaft in unserem Land heute ein so breites Terrain
einnimmt, wie ich in diesen vier Aufsätzen gezeigt habe, so war für diese

Entfaltung sicher nichts anderes maßgebend als der allgemeine Nutzen. Diesen

unablässig im Auge zu behalten, wird ihr Leitstern auch in der Zukunft
bleiben müssen. Je mehr die Privatwirtschaft gegen das allgemeine Interesse

sündigt und gewissenlosem Gewinnstreben huldigt zum Nachteil großer
Volkskreise, desto eher wird sie weiter Terrain verlieren.

MA RTEL GERTEIS

Sind die Sozialisten Materialisten?

Materialismus und Idealismus — mit diesen beiden Begriffen wird im
allgemeinen Sprachgebrauch ein heilloser Unfug getrieben. Immer wieder wurde
der Unterschied zwischen dem Materialismus im philosophischen Sinne und

jenem anderen «Materialismus» klargestellt, mit dem man «Geldgier», «Sucht
nach materiellen Gütern», «Begehrlichkeit nach Besitz von materiellen Gütern»
bezeichnet. Aber solche Klarstellungen werden überhört, auch von Sozialisten
selber. «Bürgerliche» Gesellschaftstheoretiker vermengen die Begriffe dabei
oft absichtlich. Es dürfte nichts schaden, wenn wir eine erneute Klarstellung
und Definition der Begriffe Materialismus und Idealismus versuchen. Ich

168



bin mir dabei bewußt, daß mit solchen Klärungsversuchen der Mischmasch
in der allgemeinen Auseinandersetzung nicht verschwinden wird. Viel eher
wird man einen Ausweg aus der Begriffspanscherei dadurch suchen müssen,
daß man für Materialismus und Idealismus im philosophischen Sinne neue
Wörter verwendet. Den allgemeinen Sprachgebrauch zu reformieren, wird
wohl nicht gelingen.

Materialismus und Idealismus in der Philosophie

Etwa seit dem Beginn des 18. Jahrhunderts unterscheidet man in der
Philosophie (Spekulation über das Weltbild) zwei Hauptrichtungen — den Idealismus

und den Materialismus. Die Gabelung dieser zwei Hauptrichtungen
beginnt bei einer scheinbar unwichtigen, in der täglichen Praxis überflüssigen
Auseinandersetzung unter den Gelehrten. Im Kern der Auseinandersetzung
aber steht eine Diskussion, die weittragende Konsequenzen hat. Das Weltbild,
das sich jemand zulegt, dient ja nicht nur der Befriedigung persönlicher
Gelüste nach dem «Wissen um die letzten Dinge», sondern es hat umfangreiche
Ausstrahlungen und Verästelungen im praktischen Leben des Alltags, zum
Beispiel auf die Rechtsordnung, auf die Klassenstruktur der Gesellschaft und
auch auf die persönliche Lebensgestaltung jedes einzelnen Menschen. Um ein
augenfälliges Beispiel zu nennen: Ein Fatalist, das heißt einer, der alles
Geschehen als vorbestimmte Fügung des Schicksals auffaßt, wird sich mit einem
Sklavendasein eben abfinden, so gut es geht. Gegen des Schicksals Mächte ist
bekanntlich kein Kraut gewachsen. Wer nicht an solche Schicksalsfügungen
glaubt, der wird nach Freiheit dürsten und entsprechende Maßnahmen
ergreifen. Er empfindet die «Koexistenz» von Sklaven und Herren als Unrecht.
Er hat eine bestimmte Rechtsauffassung, deren Grundtendenzen sich bis in
die feinsten Verästelungen eines Rechtssystems auswirken.

Oder ein anderes Beispiel: Wer daran glaubt, daß sein König oder Priester
der Stellvertreter Gottes auf Erden ist und von diesem zur Herrschaft über
die Nichtauserwählten eingesetzt wurde, wird niemals wagen, diese Macht
anzuzweifeln oder etwas zur Veränderung der Klassenstruktur der Gesellschaft

zu unternehmen. Wer Demut als oberstes Rechtsordnungsprinzip
anerkennt, wird niemals ein Revolutionär sein. Wer anderseits der Auffassung
ist, daß alle Menschen gleich seien — meinetwegen von Gott alle gleich
geschaffen —, der wird eine ganz andere Gesellschaftsordnung als gerecht
empfinden. Der geneigte Leser wird gemerkt haben, was ich damit meine:
Das Weltbild spielt im praktischen, täglichen Leben eine ausschlaggebende
Rolle.

Die Welt der Dinge

Die aus dem Altertum stammende Naturwissenschaft ist «materialistisch».
Die Dinge, die materiellen Gegenstände um uns werden mit Hilfe unserer

169



Sinnesorgane untersucht; die Geschehnisse in der Natur werden mit den
menschlichen Sinnesorganen zergliedert, sortiert, systematisch geordnet. Man
forscht nach den Ursachen der Geschehnisse und findet dabei gewisse
Naturgesetze. Für den Naturwissenschafter — und auch für den praktischen
Einzelmenschen — besteht kein Zweifel darüber, daß die Dinge um uns reell
existieren. Für sie besteht kein Zweifel darüber, daß es Materie wirklich gibt.
Diese Materie und die auf der Welt vorkommenden Energien existierten schon

vor uns; sie werden auch weiterexistieren, wenn wir schon lange gestorben
sind. So der Mensch mit «gesundem Menschenverstand».

Nicht so die Philosophen

Jetzt marschieren die Spekulanten des Geistes auf, die Philosophen, und
beginnen verfängliche Fragen zu stellen. Woher haben wir Kunde von den

Dingen, von der Materie und von der Energie? Durch unsere Sinnesorgane!
Zitieren wir wörtlich einen solchen Philosophen (Bischof George Berkeley,
1710):

«Durch den Gesichtssinn erhalte ich die Licht- und Farbenideen in ihren
verschiedenen Abstufungen und qualitativen Modifikationen; durch den Tastsinn

perzipiere ich Härte und Weichheit, Hitze und Kälte. Bewegung und
Widerstand. Der Geruchssinn verschafft mir Gerüche, der Geschmackssinn

Geschmacksempfindungen, der Sinn des Gehörs führt dem Geiste
Schallempfindungen zu. Da nun beobachtet wird, daß einige von diesen Empfindungen

einander begleiten (gleichzeitig auftreten), so geschieht es, daß sie

mit Namen bezeichnet werden und infolge hiervon als Dinge betrachtet werden.

Ist zum Beispiel beobachtet worden, daß eine gewisse Farbe, Geschmacksempfindung,

Geruchsempfindung, Gestalt und Festigkeit vereint auftreten, so

werden sie für ein bestimmtes Ding gehalten, welches durch den Namen

,Apfel' bezeichnet wird. Andere Gruppen von Empfindungen (Ideen) bilden
einen Stein, einen Baum, ein Buch und ähnliche sinnliche Dinge.»

Achtung, jetzt kommt's: «Es besteht in der Tat eine auffallend verbreitete

Meinung, daß Häuser, Berge, Flüsse, mit einem Wort: alle sinnlichen Dinge
eine natürliche oder reale Existenz haben, welche von ihrem Perzipiertwerden
durch den denkenden Geist verschieden sei. Das aber ist ein offenbarer
Widerspruch. Denn was sind die vorhin erwähnten Objekte anderes als die
sinnlich von uns wahrgenommenen Dinge, und was perzipieren wir anderes

(nehmen wir anderes durch unsere Sinnesorgane auf) als unsere eigenen
Ideen oder Sinnesempfindungen? Und ist es nicht ein vollkommener
Widerspruch, daß irgendeine solche (Idee) oder irgendeine Verbindung derselben

existiere, ohne wahrgenommen zu werden?»

In Gebrauchsdeutsch übersetzt, sagt Berkeley etwa folgendes:

170



Es existiert nur das, was uns unsere Sinne melden

Von allen sinnlichen Dingen wissen wir nur dann etwas, wenn sich entsprechende

Sinnesempfindungen in unserem Gehirn zu Ideen formulieren. Es ist
also vermessen (wörtlich: ein vollkommener Widerspruch), zu behaupten,
ein Ding existiere, wenn wir es nicht durch Sinnesempfindungen in der Ideenwelt

unseres Gehirnes wahrnehmen. Folglich existiert überhaupt nur «etwas»,
wenn es in unseren Ideen existiert. Die Dinge existieren nicht außerhalb von
uns. Was wir als Dinge betrachten, sind nur Sinnesempfindungen — Ideen.
Die Welt existiert nicht an sich, sondern nur in unseren Ideen.

Fassen wir zusammen: Der Materialist glaubt, daß die «Dinge an sich»
existieren. Es gibt wirklich Atome, Wellenstrahlen, magnetische Felder,
Schwerkraft, Sonnenflecken, Äpfel, Klaviere, Steine, Bäume, Eier, Samenzellen,

Fötusse, Menschen, Tiere, Amöben, Kristalle, Därme, Sterne, Protonen
usw. Materie und Energie (was nach Einstein und nach der Praxis der
Atomphysik dasselbe ist) existieren außerhalb von uns. Diese Außenwelt kommt
uns zum Bewußtsein durch unsere Sinnesorgane und wird im Gehirn
verarbeitet — richtig oder falsch, zu einem vollständigen oder unvollständigen
Abbild der existierenden Welt. Oder um es mit Lenin auszudrücken (ein
Zitat, das sehr viel mißbraucht wird, aber genau die Zusammenfassung des

Materialismus in einem Satz ist):

«Das Sein bestimmt das Bewußtsein»

«Das Sein...» — das, was existiert, wird in unserem Bewußtsein aufgenommen

und verarbeitet. Die Welt außerhalb von uns wirkt auf uns ein. Wer mit
dieser Auffassung einverstanden ist, der ist ein Materialist — ein philosophischer

Materialist. Das System, das Engels und Lenin auf dieser philosophischen
Auffassung der Welt aufbauen, heißt dialektischer Materialismus. Wir stellen
fest — vorläufig ohne Wertung, sondern einfach als Tatsache —, daß in der
täglichen Praxis jedermann ein Materialist ist.

Die ganze Naturwissenschaft, die an unseren Mittelschulen und an
unseren Hochschulen gelehrt wird, ist materialistisch. Sie geht von der Voraussetzung

aus, daß die Welt der Dinge wirklich existiert. In der Praxis fällt es

auch niemandem ein, das zu bezweifeln oder sich darüber Gedanken zu
machen, daß wir eventuell nur mit Sinnesempfindungen, mit Ideen
experimentieren, rechnen, eine Technik aufbauen usw. Sogar die Idealisten geben

zu, daß sie selber in der Praxis «der Einfachheit halber» eine existierende
Außenwelt voraussetzen.

Der Idealist aber sagt: In Wirklichkeit existiert nur eines — von dem wir
mit Bestimmtheit wissen, daß es existiert —, nämlich die Welt unserer Ideen
und Sinnesempfindungen. Noch niemand hat — so argumentiert der Idealist

171



weiter — den Beweis erbringen können, daß außerhalb von unseren
Sinnesempfindungen «etwas» existiert. Da dieser Beweis noch von niemandem
erbracht wurde, ist es doch ein «offenbarer Widerspruch» — der zwar leider
«weit verbreitet ist» —, die Existenz von «Dingen an sich» behaupten zu
wollen. Man kann doch nicht etwas behaupten, das nie und nimmer bewiesen
werden kann. Das einzige, was ist, ist unsere Ideenwelt.

Das Sein existiert nur in unserer Ideenwelt, dem Bewußtsein

Das also sind — hoffentlich gelang es mir, mich verständlich auszudrücken —

Materialisten und Idealisten im philosophischen Sinne. In diesem Sinne sind
die «Marxisten» Materialisten. Die Gegner des Marxismus (in der Praxis
«der Einfachheit halber» ebenfalls Materialisten) bezeichnen sich meistens
als Idealisten. Es sei gleich beigefügt, daß weite Kreise des «Bürgertums»
sich ebenfalls zum philosophischen Materialismus bekennen — wenn er auch

aus der Mode gekommen ist. Der Materialismus ist ja nicht eine Erfindung
von Marx oder von Engels oder von Lenin. Wie bereits bemerkt, waren schon
die Wissenschafter des Altertums Materialisten, und es gibt eine lange Liste
von auch im Bürgertum anerkannten Philosophen vor und nach Marx, die
offiziell und mit Überzeugung den Materialismus vertreten. Der Materialismus

ist die «natürliche» oder wenn man will: die «aus dem gesunden
Menschenverstand» herauswachsende Art, die Welt zu betrachten. Und hier
könnten wir uns fragen: Was hat es überhaupt für einen Wert, diesen ganzen
Plausch mitzumachen und müßige Spiegelfechterei zu betreiben? Was hat
das schon für einen Wert in hundert Jahren, ob die Welt an sich existiert
oder nur in unserer Ideenwelt! Aber wir brauchen nur darauf hinzuweisen,
daß man den Sozialismus (den das Bürgertum mit Marxismus gleichsetzt)
schon viele tausend Mal widerlegt hat, indem man nachwies, daß der
Materialismus eine hirnverbrannte Philosophie sei. Diese Art, den Sozialismus

zu widerlegen, ist natürlich reiner Unsinn — auch wenn man Idealist ist.
Man kann doch nicht argumentieren:

«Daß Dinge außerhalb unserer Ideenwelt existieren, hat noch niemand
bewiesen. Die reale Existenz von Materie zu behaupten, ist also ein
Widerspruch. Also ist der Materialismus falsch. Marx und Lenin waren
Materialisten, also ist der Marxismus falsch. Sozialismus ist Marxismus-Leninismus,

also ist der Sozialismus falsch.»

Ebensogut könnte man behaupten: «Daß es auf dem Mars nicht auch
Menschen gibt, hat noch niemand bewiesen. Also gibt es Marsmenschen. Die
Wissenschaft aber behauptet, auf dem Mars gebe es keine Menschen. Also ist
die Wissenschaft falsch. Einstein war ein Wissenschafter, also war seine
Relativitätstheorie falsch.» Das wäre ein analoger Unsinn.

172



Auch ein philosophischer Idealist kennt die Gesetze der Logik — denn
damit begründet er ja seinen Idealismus. Wenn aber dann in der Auseinandersetzung

um die «Richtigkeit» des Sozialismus die Gesetze der Logik einfach
über den Haufen geworfen werden, so ist das unanständig und demagogisch.
Es geht nicht an, den Sozialismus samt dem Materialismus zu widerlegen,
indem man die Unrichtigkeit des Materialismus «nachweist» und dann die

Unrichtigkeit des Sozialismus daraus folgert.

Die Konsequenzen des philosophischen Materialismus

Nun müssen wir uns fragen, warum denn der philosophische Materialismus
von reaktionären Philosophen so sehr bekämpft wird. Deshalb, weil die
materialistische Weltanschauung ihre Konsequenzen hat. Ich kann darüber nur
einige Andeutungen machen. Wenn zum Beispiel — auf Grund materialistischer
Gedankengänge — unsere Umwelt, die existierende Materie und ihre Energien,
der Stand der Technik, die Bevölkerungsstruktur, die zivilisatorische Entwicklung

usw. mit unseren Sinnesorganen aufgenommen werden, wenn in unserem
Gehirn die Beobachtungen verarbeitet werden, dann ziehen wir — weil wir an
die Existenz dieser Dinge glauben — gewisse Schlüsse. Wir finden auf dem

Wege logischer Überlegungen zum Beispiel, daß eine gewisse Rechtsordnung
und eine gewisse Gesellschaftsordnung einem bestimmten Grad der Zivilisation

entsprechen. Andern die Voraussetzungen, wenn zum Beispiel die
mittelalterliche gewerbliche Produktion in die industrielle Produktion übergeht,

so ist auch die Rechtsordnung, die Gesellschaftsordnung den neuen
Verhältnissen anzupassen. Wir kommen dann zum Beispiel zum Schluß, daß eine
Klassenstruktur der Gesellschaft etwas Willkürliches ist, den tatsächlichen
Gegebenheiten künstlich aufgepfropft, und daß man sie abschaffen sollte. Als
Materialisten können wir dann zum Beispiel nicht anerkennen, daß eine
gewisse Klasse unter den Menschen dazu auserwählt ist, über die anderen zu
regieren. Wir könnten dann auch etwa auf den dummen Gedanken kommen,
daß auf Grund wissenschaftlicher Erkenntnisse die Intelligenz nicht proportional

zum Reichtum des Familienvaters zunimmt, sondern ganz anders verteilt
ist. Wir könnten dann schlußfolgern, daß es in unserer Rechtsordnung einiges
zu revidieren gäbe.

Wir wollen es kurz machen: Wer materialistisch denkt — (im philosophischen

Sinne) —, der zieht gewisse politische Konsequenzen. Und wegen dieser

politischen Konsequenzen wird der Materialismus so scharf bekämpft. Daß
der Materialismus den Glauben an eine göttliche Sendung der Kirche fördert,
kann man nicht gerade behaupten. Es wäre allerdings noch zu untersuchen,
ob der Materialismus an sich den Glauben an ein höheres Wesen ausschließt,
das die Elektronen, Protonen und Energiefelder im Weltall geschaffen hat.
Ebensosehr könnte man ja auch behaupten, der Idealismus sei gottesfeindlich.

173



Gott wäre ja auf Grund idealistischer Logik nur ein Produkt der menschlichen

Ideenwelt. Der Idealismus anerkennt ja keine Existenz von «etwas»
außerhalb unserer Sinnesempfindungen; nur bei der Existenz eines göttlichen
Wesens macht der Idealismus eine Ausnahme, die durch nichts gerechtfertigt
ist. Die Trennung in «Gottlose» und in «Religiöse» erfolgt nicht bei der Zweigstelle

Materialismus-Idealismus, nicht zu Beginn der Bildung einer
Weltanschauung, sondern erst ganz am Ende der Weltbildausmalung, bei der Frage
nach den «letzten Ursachen». In Wirklichkeit dreht sich der zweitausendjährige

Krieg um die Frage: Ist unsere Gesellschaftsordnung von diesem
«höheren Wesen» durch einen Erlaß vorausbestimmt und deshalb unantastbar,

wobei «die Kirche» (welche?) den Auftrag hätte, für Einhaltung dieser

göttlichen Ordnung zu sorgen; oder ist unsere Gesellschaftsordnung durch die
materielle Außenwelt (inklusive die menschlichen Gefühle, wie
Anlehnungsbedürftigkeit, Suche nach Führung, Liebe, Triebe. Gemeinschaftsgefühl,
«Komplexe», Reaktionen, Erlebnisse, Tradition usw.) bestimmt und deshalb
höchst wandelbar und durchaus ein Objekt menschlicher Organisationskunst?

Zur zweiten Auffassung, zur materialistischen, ringen sich heute weite
Kreise verschiedener Kirchen durch. Es ist zum Beispiel auffällig, wie die
katholische Kirche neuerdings versucht, sich zu einem sehr modernen Gebilde

umzugestalten. Der Heilige Stuhl befaßt sich seit einiger Zeit mit sehr
materialistischen Dingen, wie künstliche Befruchtung, Empfängnisverhütung,
Automation, Wirtschaftsfragen, Atomphysik usw. Ob der Sensation der

Desavouierung des Stalinismus im Osten vergißt man zuweilen, daß nicht nur
das Stalindogma fällt, sondern daß auch in Weltorganisationen, wie in der
katholischen Kirche, bisher unantastbare Dinge neu gemodelt werden. Die
katholische Kirche, die immer so sehr den philosophischen Idealismus
verteidigte, beginnt auf einmal sich auf eine Art und Weise mit den Dingen der
Welt zu befassen, die einem dialektischen Materialismus nicht unähnlich sehen.

Nur das eine wird man nie zugeben: daß es außer den «Auserwählten» auch

noch andere Leute geben könnte, die aus einem göttlichen Auftrag die
Ordnung der Welt neu gestalten dürfen. Ich habe in einer früheren Arbeit («Rote
Revue», 1/2, 1956: «Das Schöne, das Gute, das Heilige?») bereits dargelegt,
daß man sowohl als Materialist wie auch als Idealist, sowohl als Anhänger
eines wissenschaftlichen wie auch als Anhänger eines religiösen Weltbildes

zum Sozialismus kommen kann. Der Sozialismus ist nämlich die logische

Schlußfolgerung und die praktische Anwendung von gemeinsamen
Prinzipien: Freiheit, Rechtsgleichheit, Solidarität usw.

Materialismus und Idealismus im vulgären Sinne

Hier können wir uns kurz fassen. Im gewöhnlichen — und oft
mißbrauchten - sprachlichen Ausdruck heißt heute Materialismus: den mate-

174



riellen Dingen, dem Geld, den Vergnügungen, den Sinnlichkeiten nachjagend.
Idealismus heißt heute: aufopfernd, ohne Erwartung eines Lohnes eine große
Idee verfechtend, für hohe Ideale kämpfend.

Wir brauchen uns nicht zu schämen, daß die Arbeiterbewegung in erster
Linie einmal für materielle Dinge kämpfte, und zwar mit einem großen
Idealismus — mit Verlaub zu sagen. Ungezählt sind die Idealisten in der

Arbeiterbewegung, die unter Hintansetzung der eigenen Vorteile und unter
Aufopferung sogar des eigenen Lebens für die materielle Besserstellung ihrer
Klassengenossen kämpften. Es gab für das Proletariat nichts anderes. Nach

Kulturgütern kann man erst streben, wenn man die primitiven Lebensbedürfnisse

befriedigt hat. Die Vertrauensleute der Arbeiterbewegung dürfen aber
stolz für sich in Anspruch nehmen, daß sie in einem vorerst nur nach
materieller Lebensverbesserung strebenden Proletariat überhaupt den Sinn für
«höhere Dinge», für die Kulturgüter geweckt haben.

FRITZ ERLER

Der Kampf um die Wiedervereinigung Deutschlands

Der Abdruck dieses Artikels in der deutschen Originalfassung erfolgt mit
Genehmigung der Zeitschrift «Foreign Affairs», Neuyork.

Nach dem Zusammenbruch der nationalsozialistischen Gewaltherrschaft
im Jahre 1945 wurde Deutschland von den Streitkräften der Sowjetunion,
Frankreichs, Großbritanniens und der Vereinigten Staaten besetzt. Das
Potsdamer Abkommen legte die vier Besatzungszonen fest. Es stellte auch den
Grundsatz eines einheitlichen deutschen Staates unter Viermächtekontrolle
auf. Die oberste Gewalt über Deutschland sollte vom Alliierten Kontrollrat
in Berlin ausgeübt werden. Deutsche Zentralverwaltungen mit Zuständigkeit
für wichtige Fachgebiete, wie Finanzen, Verkehr und Post, sollten unter dem
Kontrollrat geschaffen werden und für das ganze Land arbeiten. Frankreich
trat jedoch diesen Abmachungen nicht bei, da es damals überhaupt gegen
die Wiederherstellung eines einheitlichen deutschen Staatswesens war. Es

wehrte sich ja auch noch 1946 gegen die Zulassung einheitlicher politischer
Parteien mit dem gleichen Namen auch nur in den drei Westzonen.

Jede Besatzungsmacht versuchte, ihre Zone nach dem Ebenbild ihres
Mutterlandes zu gestalten. Von der Organisation der Polizei bis zu den

Kinoprogrammen erhielten die verschiedenen Teile Deutschlands ihre politischen

175


	Sind die Sozialisten Materialisten?

