
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 34 (1955)

Heft: 12

Artikel: Schiller und die soziale Frage

Autor: Wanner, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-347028

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-347028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gesamten Wählerschaft als besonders geeignet präsentieren. Trotzdem würde
Churchill, wenn er in einem Arbeiterwahlkreis kandidierte, gegen jeden noch

so mittelmäßigen Labourkandidaten durchfallen, und Attlee würde das gleiche
passieren, falls er sich entschlösse, in einem Luxusviertel um die Gunst der
Wählerschaft zu werben. Es geht also nicht so sehr darum, wer überhaupt
entscheiden, sondern darum, was den Inhalt der zu treffenden Entscheidungen
bilden soll.

R. T. McKenzie hat sich durch sein Buch, das man heute schon als
Standardwerk ansprechen kann und das noch viele andere wertvolle Angaben
(zum Beispiel über Parteiorganisation, Finanzen usw.) enthält, die hier nicht
einmal gestreift werden konnten, über Nacht ein ganz ungewöhnliches Prestige
erworben. In früheren Zeiten wäre der Verfasser eines solchen Werkes, das

sich natürlich bloß an eine politisch und an der Politik als Wissenschaft
interessierte Leserschaft wendet, nur in Kreisen der Akademiker bekannt geworden.

Es gibt aber jetzt kaum eine politische Diskussion im Radio oder in
ernsten Zeitschriften, die auf McKenzies Beitrag verzichten würde. Der
deutsche Dienst des Londoner Rundfunks hat ihn seine Gedanken in nicht
weniger als sechs langen Vorträgen vor einer deutschen Hörerschaft
entwickeln lassen. Millionen englischer Fernsehteilnehmer ist er gut bekannt, seit

er in der Nacht nach den letzten Wahlen die einlangenden Wahlergebnisse
fortlaufend kommentierte. Er verdient, daß man nachdrücklich auf sein Buch
aufmerksam macht, das allerdings ohne Kenntnis der obigen einschränkenden

Bemerkungen leicht mißverstanden werden könnte.

J. WAN N E R

Schiller und die soziale Frage

Die Heldenhaftigkeit und die Wahrhaftigkeit in Schillers Gesinnung war
kaum je umstritten. In unablässiger Arbeit bewies er den Adel des Charakters.
Mensch sein hieß für ihn Kämpfer sein. Er selber kämpfte sich ein ganzes
hartes Leben zum wahren Menschensein durch. Viele Jahre lang rang er mit
Not und Entbehrung aller Art, um als gereifter Mann, der in Weimar endlich
einen festen Herd gewonnen hatte, unausgesetzt gegen tückische Krankheit
anzukämpfen. Seinem nie rastenden Geist rang er bis zum letzten Atemzug
unsterbliche Werke ab. Trotz seinen vielfach ungünstigen Lebensbedingungen,
trotz Verfolgung, Verkennung und tiefsten Enttäuschungen hat er in nie
verzagender Bemühung Bedeutendes, ja Unvergängliches geschaffen. In unserer
nüchternen Zeit, in einer Epoche, da Mord, Haß, Terror und Gewalt
triumphieren oder doch vorherrschen, geht bei den meisten Menschen der Sinn für

298



die Größe eines Genies und für Charaktervorbilder vom Format eines Friedrich

Schiller gewöhnlich verloren. Es gab eine Zeit, da das freiheitliche
Bürgertum den Dichter des «Teil» zum begeisterten Wortführer seiner Ziele
machte. Seither hat sich aber, wie der Wiener Soziolog und Sozialphilosoph
Max Adler in seinen «Studien zur Geistesgeschichte des Sozialismus» schreibt,
die «Legende um Schiller immer bürgerlicher gestaltet. Längst ist er der nun
zur Herrschaft gelangten Klasse mehr der Dichter der heiligen segensreichen

Ordnung als jener der Räuber.»

Leider scheinen auch weite Kreise der Arbeiterschaft und ihrer Führer
von den Idealen Schillers nicht mehr so stark beseelt zu sein, wie dies vor
fünfzig und mehr Jahren der Fall war. Man hat auch hier vergessen, was
Schiller zum Vorkämpfer der politischen Arbeiterbewegung stempelte: sein

unbedingter Glaube an die Größe und Würde des Menschengeschlechts.
Schiller war keineswegs in dem Sinne Idealist, daß er die Wirklichkeit
möglichst angenehm dargestellt hätte: er empfand aufs tiefste das Leid und alle

Unbill der Verhältnisse. Das den Menschen Unterscheidende und Erhöhende
fand er in seinem Vermögen der Freiheit, seinem Vermögen der
Selbstbestimmung. Um aber in dieser Welt vorzudringen, bedarf es unermüdlicher
Arbeit und ungebrochenen Mutes, hier gilt kein Zögern und Zagen. Ein
weltfremder «Idealist», der den Ärmsten und Niedrigsten bloß von Menschenwürde

und andern schönen Dingen vorgepredigt hätte, war Schiller nicht.
In seinem Epigramm gegen die Moralprediger heißt es von der Würde des

Menschen:

«Nichts mehr davon, ich bitt euch. Zu essen gebt ihm, zu wohnen.
Habt ihr die Blöße bedeckt, gibt sich die Würde von selbst.»

Ein bedeutender, dem Idealismus Schillers verwandter Sozialist und zugleich
einer der vornehmsten Dolmetscher des Dichter-Philosophen, Friedrich Albert
Lange (1828-1875), war sich viel stärker als die Mehrzahl unserer
Zeitgenossen bewußt, was uns heute nottut. Jeden Tag sollten wir unser
praktisches Handeln unter das Banner jener Wille und Herz erhebenden großen
Idee stellen, die, wie Lange sagt, «den Egoismus hinwegfegt und menschliche
Vollkommenheit in menschlicher Genossenschaft an die Stelle der rastlosen
Arbeit setzt, die allein den persönlichen Vorteil ins Auge faßt».

Das Hauptwerk F. A. Langes, die «Geschichte des Materialismus», gibt
uns einen Einblick in das Geistesleben dieses Mannes. Es finden sich darin
Stellen, die uns zeigen, wie sehr Lange das dichterische Werk und die Persönlichkeit

Schillers verehrte. So schreibt er von Schiller, daß er mit prophetischer
Geisteskraft das Innerste der Lehren Kants erfaßt und sie von schulmäßigen
Schlacken gereinigt habe. Obwohl Lange die Ideenlehre aus dem Reiche der

299



Wissenschaft verbannt wissen wollte, war er überzeugt davon, daß sie durch
ihren ethischen und ästhetischen Gehalt zu einer Quelle reicher Segnungen
werden kann. In einer überaus glücklichen Formulierung, ja in einer beinahe
klassischen Form, äußert er sich hierüber:

«Die Gestalt, wie Schiller so schön und kräftig den abgeblaßten Ausdruck
,Idee' wiedergegeben hat, wandelt noch immer göttlich unter Göttern in den
Fluren des Lichtes und hat noch heute, wie im alten Hellas, die Kraft, auf
ihren Flügeln uns über die Angst des Irdischen zu erheben und in das Reich
des Ideals fliehen zu lassen.»

Schiller wie Lange haben mit der ganzen Kraft ihres Geistes für eine Sache

gekämpft, deren Sieg keiner der beiden erlebt hat. Beiden aber war gewiß,
daß, wenn ein Neues werden und das Alte vergehen soll, zwei große Dinge
sich vereinigen müssen: eine weltentflammte ethische Idee und eine soziale

Leistung, welche mächtig genug ist, die niedergedrückten Massen um eine
große Stufe emporzuheben. Sowenig wie Schiller zweifelte auch Lange daran,
daß nicht bloß mit dem nüchternen und kalt berechnenden Verstand, sondern

nur mit einem kräftigen Idealismus der Sieg über den die Menschen zersplitternden

Egoismus und die ertötende Kälte der Herzen errungen werden kann.

Wenn in der Folge das Verständnis für Friedrich Schiller immer mehr
verlorenging, so sind daran nicht nur herzlose Kritiker, wie etwa Ludwig
Börne (1786—1837) schuld; es mangelt auch heute nicht an Silbenstechern,
die Schiller beim Publikum als unzeitgemäß und überholt hinstellen. Ob
damit unsern Zeitgenossen und Nachkommen besser gedient ist und mehr
geholfen wird, wenn von sogenannten «Kulturträgern» mit einem heuchlerischen
Pathos und mit einem ans Krankhafte grenzenden Selbstbewußtsein verkündet
wird, daß wir in einer realistischen Periode leben, in der es gilt, in erster
Linie für die materiellen Interessen der Menschen und nicht für einen neuen
Aufschwung des Idealismus Stimmung zu machen? An die Stelle der Ideen
der klassischen Zeit sind das Evangelium der Gewalt- und Staatsanbetung,
ein bürokratischer und kostspieliger Militarismus und ein das ganze
politische Leben vergiftender Zwiespalt getreten. Ausspannung sucht der vom
«Leistungsprinzip» zum Automaten erniedrigte Mensch in Sensationen, im
Schausport, in Massenvergnügungen und in Stimulantien niedrigster Art. Von
den vielen Gefahren, wie sie in einer Schrift «Wohin gehen wir?» der
Schweizer Schriftsteller Felix Moeschlin treffend und überzeugend geschildert
hat, ist heute sozusagen das ganze Volk, namentlich auch die Arbeiterschaft
bedroht. Die mit der Volks- und Arbeiterbildung betrauten Frauen und
Männer sollten mehr denn je davon ausgehen, daß mit der zurzeit üblichen

Vermittlung von Bildung und Wissen nicht Genüge geleistet wird, wenn nicht
etwas anderes dazukommt. Letzten Endes geht es nicht um rein Wirtschaft-

300



liches, sondern um die Sammlung im Seelischen und Geistigen, um die charakterliche

Bildung und Erziehung des Menschen.

Schillers Auffassungen und Gedankengänge über die soziale Frage und
den Staat decken sich vielfach mit seinem Bildungs- und Humanitätsideal. Zu
den bedeutenden neueren Sozialphilosophen, die Schiller in seinem Verhältnis
zum Sozialismus studierten, gehört neben F. A. Lange der schon erwähnte
1873 geborene Wiener Sozialphilosoph Max Adler, dessen Bemühungen dahin
gingen, den Marxismus mit dem Kantschen Idealismus in Einklang zu bringen,
also eine Synthese zu finden zwischen den Lehren Kants und Karl Marx' und
dem Aufbau einer streng sozialistischen Kultur- und Lebenslehre zu dienen.
In seinem erstmals 1914 erschienenen Werk «Wegweiser, Studien zur
Geistesgeschichte des Sozialismus» beleuchtet Adler den Sozialismus von
geistesgeschichtlichen Gesichtspunkten aus. Dieses Werk eignet sich wie wenige, das
Wesen des Sozialismus aus dem Wirken der Vorkämpfer und Vordenker der
menschlichen Entwicklung begreifen zu lernen und seine Bedeutung für die

Gegenwart und Zukunft erfassen zu können. In diesem Buch findet sich unter
anderem eine Abhandlung über Friedrich Schiller, in welcher Adler die
Bedeutung Schillers für die sozialistische Idee würdigt und darauf hinweist,
wie wichtig die ethische Konsequenz des sozialen Handelns als Voraussetzung
für immer höhere Ziele der Menschheit ist. Darin erblickt Max Adler den
besonderen, heute leider oft verkannten, viel zu wenig eingeschätzten, da und
dort verlorengegangenen Kulturwert eines von schöpferischen und geistigen
Interessen und eines von bewußtem Fortschrittsglauben getragenen
Sozialismus. Von dieser Grundauffassung vom sozialen Ideengehalt und von
der Erkenntnis des geistigen Zusammenhanges alles wirtschaftlichen und
kulturellen Geschehens sind die ringenden Klassen in den letzten Jahren leider
immer mehr abgekommen. Heute herrschen in Wirtschaft und Politik die
Realpolitiker und jene, die auf dem Rücken von Parteien oder Institutionen
Karriere zu machen wünschen. Wir könnten wohl nicht behaupten, daß unter
Bismarck, Wilhelm IL, Krupp, Mussolini oder Hitler die Entwicklung eine

Richtung genommen hätte, durch die unser Dasein eine Form hätte erhalten
können, wie dies unter der Führung der großen Humanisten Lessing und
Herder, Schiller und Goethe mit großer Wahrscheinlichkeit möglich geworden
wäre. Für Schiller war es eine der niederschmetterndsten Erfahrungen, zu
sehen, wie die unkultivierten Massen, statt zu einem Nährboden für höhere

Bildung zu werden, dumpf blieben, schwiegen und duldeten. Er mußte
erkennen, daß seiner erträumten Welt vorläufig die Menschen fehlten, die sie

bevölkern sollten, und so kam es, daß sich der Dichter und Denker von dieser
leidvollen Realität dem Reich des Ideals zukehrte. Wie sehr er im Innersten
enttäuscht war, schildert er in der Klage:

301



«Er ist dahin, der süße Glaube
An Wesen, die mein Traum gebar,
Der rauhen Wirklichkeit zum Raube,
Was einst so schön und göttlich war.»

Max Adler erblickt die Charaktergröße Schillers darin, daß er sich trotzdem

mit dieser rauhen Welt auseinandersetzen und das Übel an der Quelle
aufsuchen und es tilgen will. Es geht ihm darum, den Menschen umzubilden
und ihn fähig zu machen, das Ideal mitten im Leben zu verfolgen. Adler sieht
in Schiller den revolutionären Feuergeist, der sich trotz dem ihm in der Welt
begegnenden Schmerz und Elend nicht in Selbstgenügsamkeit resignierend
in das Reich des Schönen zurückgezogen hat. Für die endliche Menschwerdung
der Freiheit tätig zu sein, darin zeigen sich der Großmut und das Heldenhafte
in Schillers Gesinnung. Seine Hinwendung zur ästhetischen Bildung und
Kultur bildet den Ausgangspunkt zu einer sozialkritischen Untersuchung der

geistigen Verfassung seiner Zeit. Er beginnt den Klassencharakter der bürgerlichen

Gesellschaft zu erfassen. Er gelangt zu der Erkenntnis, daß wegen der

in der Gesellschaft noch immer unversöhnt gebliebenen Bildungsgegensätze
die Umwandlung des vorhandenen Naturstaates in den Vernunftsstaat unmöglich

ist. Adler weist sodann darauf hin, daß bei Schiller, wie bei vielen andern
kritischen Denkern des 18. Jahrhunderts, der gesellschaftliche Entwicklungsbegriff

noch vollständig fehlte und daß er daher den Erziehungsgedanken
überschätzte. Der von der marxistischen Ideologie ausgehende Sozialphilosoph

Max Adler erblickt in der Erziehung nicht eine Macht, die gleichsam
mit einem Schlage künstlich verwirklichen kann, was in Wahrheit erst durch
eine lange ökonomische und kulturelle Entwicklung erreicht wird. Schiller
hat aber doch vorausgesehen, daß die Würde des Menschen mit seiner
gesicherten Existenzmöglichkeit als eine Bedingung einer wirklich solidarischen

Gesellschaftsordnung zu gelten hat.

Im Charakter seiner Zeit findet Schiller die Gewähr nicht für eine solche

gesellschaftliche Entwicklung. Zwei Extreme sind es, die den menschlichen
Verfall herbeiführen: auf der einen Seite sind die unteren Klassen der Wildheit,

der Zügellosigkeit und einem gesetzlosen Triebleben verfallen, auf der
andern Seite die höheren Klassen der Erschlaffung aller sittlichen Grundsätze.
Schiller hat in dem bereits eingangs erwähnten Vers von der Blöße und Würde
Worte geprägt, die, wie Adler bemerkt, auch heute noch gegen die Heuchelei
oder das Unverständnis vieler Privilegierter gelten, die meinen, man müsse

zuerst die «Roheit» des «Pöbels» zur «Würde des Menschen» erheben. In den

Briefen «Über die ästhetische Erziehung des Menschen» finden sich unzählige
Stellen, in denen Schiller von den Folgen einer einseitigen Aufklärung des

Verstandes, den Kulturwidersprüchen und vom Egoismus spricht, der im
Schöße der raffiniertesten Gesellschaft sein System gegründet hat.

302



In seinen sozialkritischen Untersuchungen ahnt Schiller wohl den

Klassengegensatz, sieht ihn aber nicht in seiner ökonomischen Gestalt, sondern bloß
in der Form der Berufs- und Ständegliederung. Aber es findet sich bei ihm
bereits ein scharfer Blick sowohl für die Verderblichkeit des Bildungsmonopols

einerseits, als auch für die gefährlichen Auswirkungen einer Arbeitsteilung,

welche die große Masse zu dem ewigen Einerlei der Erwerbsarbeit
verurteilt. So empfindet Schiller klar, daß der Klassencharakter des Staates

jede Gemeinsamkeit der Staatsidee für seine Bürger ausschließt und daß wir
heute im Staate es überall nur mit der Machtorganisation der herrschenden
Klasse zu tun haben. Er kommt zum Ergebnis: «Es fällt die positive Gesellschaft

in einen moralischen Naturzustand auseinander, wo die öffentliche
Macht nur eine Partei mehr ist.» Fassen wir alles das ins Auge, was in den

letzten fünfzig Jahren an Verirrungen, Roheiten und Schandtaten geschehen

ist, dann müssen wir uns fragen, ob Schiller mit seinem Bildungs- und Humanitätsideal

der ursprünglichen Konzeption der sozialistischen Idee nicht näher
stand, als wir es heute sind.

Max Adler ist sich bewußt, daß im Rahmen einer eigentlich mehr feuille-
tonistischen Abhandlung Schillers Bedeutung als Vorläufer des Sozialismus
nicht voll gewürdigt werden kann. Ebensowenig ist es möglich, das Mittel zu
prüfen, mit dem Schiller sein Zeitalter aus seiner Verderbnis herausführen
wollte. Immerhin hält er es für notwendig, den vielen bestehenden
Mißverständnissen zu begegnen und Aufklärung darüber zu geben, was Schiller unter
ästhetischer Erziehung des Menschen gemeint hat.

Als den ästhetischen Zustand des Menschen bezeichnet Schiller die «mittlere

Stimmung, in welcher das Gemüt weder physisch noch moralisch genötigt
und doch auf beide Art tätig ist». Die «ästhetische Bildung» ist die
Heranbildung des menschlichen Charakters zu seinem inneren Gleichgewicht der
Triebe und Anlagen. In den Ausführungen über naive und sentimentale Dichtung

definiert Schiller den Begriff Schönheit und schreibt dazu: «Die Schönheit

ist das Produkt der Zusammenstimmung zwischen dem Geist und den
Sinnen.» Möglich ist dies nur, wenn in dem Menschen selbst ein solcher
Zustand aller seiner Kräfte, der geistigen wie der sinnlichen, hergestellt ist, daß
sie alle sich zusammen entfalten können. - Mit dieser Erklärung und
Begriffsbestimmung kommt uns zum Bewußtsein, warum Schiller verlangt, daß die
Schönheit der Freiheit vorangehen müsse und wieso er die Schönheit «als
eine notwendige Bedingung der Menschheit», das heißt der Menschwerdung,
bezeichnet. Erst die Schönheit schafft die seelischen Voraussetzungen einer
wirklich gesellschaftlichen Ordnung durch die Bändigung aller widerstrebenden

Gelüste und durch die Milderung aller schmerzlichen Unterwerfung in die
Ausgeglichenheit einer schönen Seele. «Es gibt keinen andern Weg, den
sinnlichen Menschen vernünftig zu machen, als daß man denselben zuvor

303



ästhetisch macht.» Das eigentliche Leitmotiv in Schillers Gedankenentwicklung
über die gesellschaftliche Bedeutung der ästhetischen Erziehung findet sich
im Gedicht «Die Künstler» und im 24. Brief über die ästhetische Erziehung,
wo es heißt: «Der Mensch in seinem physischen Zustand erleidet bloß die
Macht der Natur; er entledigt sich dieser Macht in dem ästhetischen Zustand,
und er beherrscht sie in dem moralischen.»

Der Sozialstaat der Zukunft, den sich Schiller als Ideal wünscht, ist der
ästhetische Staat, also jenes Gebilde, in dem die Ordnung nicht mehr bloß
auf Zwang, sondern auf Wohlgefallen und Freude beruht. In der bestehenden
staatlichen Ordnung ist aber überall noch Zwang. Erst die zur Schönheit und

zur inneren Ausgeglichenheit gediehene Natur jedes einzelnen kann den

ästhetischen Staat wirklich machen. Schiller sucht uns klarzumachen, daß
sich nur durch Verwirklichung seiner ästhetischen Begriffe eine Besserung
seines Zeitalters und der Zukunft erhoffen lasse. Sie waren ihm nicht Selbstzweck,

sondern Wegmacher für die moralische und intellektuelle Kultur der
Menschen. Schiller war nicht der Träumer, der die Größe der Aufgabe, die er
der ästhetischen Bildung gestellt hatte, verkannte — «eine Aufgabe, für mehr
als ein Jahrhundert» — wie er sich selber ausdrückte. Für Adler besteht der

Irrtum Schillers darin, daß er die Änderung des Gesellschaftszustandes bloß

von der inneren Änderung der Menschen erwartete. Aber Adler betont gleichzeitig,

daß Schiller mit dem Seherblick des Dichters und Historikers die
historische Aufgabe erkannt hatte, der die geschichtliche Entwicklung zutrieb: ein

neues Menschengeschlecht für eine neue Gesellschaft zu gewinnen. Die
Erfüllung dieser Aufgabe ist, wie Adler bemerkt, heute bereits auf dem Wege -
zwar auf einem völlig andern, als den Schiller gewiesen.

Der innerste Sinn der ästhetischen Bildung ist nach Adlers Auffassung
politisch zu verstehen, da sie aus dem Menschen nicht etwa einen Schöngeist,
sondern einen vollkommenen Bürger eines vollkommenen Staates machen
wollte. Adler schließt seinen tiefgründigen Beitrag über Friedrich Schiller
mit folgenden, die Persönlichkeit und das Lebenswerk des Dichters und Denkers

würdigenden Sätzen:

«Schillers Hinwendung zur ästhetischen Bildung steht im vollen Einklang
mit seinem Wesen: weder als müde Resignation noch als weltfremde Schwärmerei,

sondern als eine großherzige, selbst in tiefster Enttäuschung nicht
verzagende Bemühung um den Fortschritt des Menschen. Das Irrige in Schillers

Grundauffassung vermag nicht zu beeinträchtigen, was an Größe der
Empfindung und Tiefe der Gedanken hier zugrunde liegt. Und wer sich ganz
versenkt in diesen ausgebreiteten Reichtum eines großen Geistes, den ergreifen
die wunderschönen Verse Schillers als echteste Kennzeichnung seiner selbst:

304



«Was schöne Seelen schön empfinden,
Muß trefflich und vollkommen sein.»

Wie F. A. Lange und Max Adler hat sich auch ein anderer hervorragender
Theoretiker des Sozialismus über Schillers große Persönlichkeit und seinen
Charakter geäußert: Franz Mehring, wohl der bedeutendste Historiker der
deutschen Arbeiterbewegung (1846—1919). Mehring, ein nicht bloß
sozialistisch, sondern auch literarisch und philosophisch gebildeter Kopf, dazu ein
scharfer Kritiker und eine kämpferische Natur, würdigt Friedrich Schiller in
seiner Literaturgeschichte in vornehmer Art als den stets nach dem Höchsten

ringenden Schaffer und Dichter, der bis an die Schwelle des Grabes mit dem
Schicksal gekämpft hat. Mehrings Urteil über Schiller sei namentlich jenen
Sozialisten in Erinnerung gerufen, denen der Sozialismus eine unser ganzes
existentielles Sein umfassende Bewegung, also nicht nur ein Emanzipationskampf

des Proletariats um wirtschaftliche Befreiung, vielmehr ein Kampf um
die Menschwerdung und um Menschenwürde bedeutet. Mehring schreibt:

«In rastloser Arbeit hat Schiller geschaffen, solange es für ihn Tag war,
und alles, was er geschaffen hat, durchdrang ein Geist der Wahrhaftigkeit bis
in die letzte Fiber des Gedankens. In seinem Gelingen wie in seinem Verfehlen
war kein Falsch. In allem Irr- und Wirrsal einer unrettbar verkommenden
Welt blieb sein Blick den hohen Zielen der Menschheit zugewandt; und wie
sein erstes Drama sich gegen die Tyrannen erhob, so verkündet sein letztes
Drama das Recht jedes Volkes, sich gegen den unerträglichen Druck der

Tyrannei zu erheben.»
Wenn wir alles das, was zu den Belangen des geistig-kulturellen, des

sozialen oder politischen Lebens gehört, näher ins Auge fassen, so haben wir
sehr oft Gelegenheit, zu beobachten, daß die Menschen der Gegenwart, die
Arbeiterschaft und leider auch viele ihrer Funktionäre nicht ausgenommen,
für den Fortschrittsglauben und die Lebensauffassung Friedrich Schillers und
für die weltumspannenden Ideen, welche die meisten seiner Werke durchfluten,

nur geringes Verständnis und Interesse an den Tag legen. Der in weiten
Kreisen zunehmende Kulturschwund, die augenfällige Geringschätzung der
klassischen Literatur und die Tatsache, daß selbst «Gebildete», namentlich

die im verstandesmäßigen Denken verhafteten Menschentypen, denen der
Sinn für eine echte Lebensgemeinschaft völlig abhanden gekommen ist, die
Gefahren unserer entarteten Daseinsformen nicht erkennen oder oberflächlich
daran vorbeigehen, sind nicht im geringsten dazu angetan, an eine kommende
Ordnung zu glauben, in der die Ideale Schillers Wirklichkeit werden können.

Fragwürdig bleibt es auch, ob sich je einmal genügend Menschen zu der
Schillerschen Auffassung durchringen werden, daß die Menschheit eine Ganzheit

bildet, in welcher sich jedes Individuum der Ganzheit des Lebens
verpflichtet fühlt.

305



So düster uns die jüngste Vergangenheit und die Gegenwart oft auch
erscheinen mögen, so sollten wir gleichwohl nicht vergessen, daß der Sinn
des menschlichen Daseins darin liegt, unsere Kräfte in den Dienst höherer
Ziele zu stellen. Es darf nicht geleugnet werden, daß sich immer wieder
Menschen finden, die sich treu und unverdrossen zu dem bekennen, was Schiller
verkündet und selber gelebt hat. Diese verehren und schätzen ihn auch heute
noch als den Herold und Anwalt der Freiheit. Zum Glück gibt es unter jenen,
die berufen und fähig sind, uns den großen Dichtern und Denkern näher

zu bringen, unter den Literaturhistorikern und Professoren, immer wieder
solche, denen Schiller tiefstes inneres Erlebnis geworden, die mit einem

Einfühlungsvermögen subtilster Art aus seinem reichen geistigen Born

zu schöpfen wissen und damit eine begeisterungsfähige Jugend und selbst
ältere Generationen auf Pfade zu weisen vermögen, die auf lichtere Höhen
führen und den Erdenbürger für ein reineres Menschentum reif machen. Wie

beglückend eine von den Schillerschen Idealen ausgehende Geistesverfassung
sein könnte, das sagt Schiller selber mit folgenden Worten:

«Es ist ein ungeheures, namenloses Gefühl, wenn das Innere seine eigene
Kraft erkennt, wenn es klarer und immer klarer in ihm wird und unser Geist
sich fest und stark erhebt.»

Von der Philosophie des Idealismus von Piaton bis Kant und Schiller und
über sie hinaus bis zu uns möge das bestehen bleiben, was den Menschen über
das Gewöhnliche hinaushebt. Denn der Mensch bedarf einer Erhebung über
die alltägliche Wirklichkeit. Er wird sich nie völlig befriedigt fühlen durch
die «Erfahrung» allein, das heißt durch die noch so vollständig bis in alle

Einzelheiten erforschte Welt der Wissenschaft. Eine solche Welt aber hat

uns Friedrich Schiller gelehrt, wenn er uns die «Angst des Irdischen von uns
werfen», wenn er uns «aus dem engen, dumpfen Leben fliehen» heißt in
das «Ideale Reich, in das Gedankenland der Idee, wo alle Arbeit ihre Ruhe,
aller Kampf seinen Frieden, alle Not ihr Ende findet». Denken wir uns
einmal die im «Lied an die Freude» zum Ausdruck gebrachte gewaltige Idee der

weltumspannenden Liebe — «Seid umschlungen, Millionen!» —. die immer
glühende und tiefste Sehnsucht in Schillers Leben, übertragen auf die sozialen

und politischen Verhältnisse der Gegenwart. Sie möge das Ziel aller jener
sein und bleiben, für welche soziale Gerechtigkeit, Freiheit und Völkerfrieden
die sichersten Grundlagen für ein harmonisches Zusammenleben der
Menschen darstellen! Diese Werte und Ideale sollten daher den eigentlichen Inhalt
sittlichen, kulturellen und politischen Strebens und einer Gemeinschaftskultur
bilden und immer lebendiger gestaltet werden.

Das ist der Grundgedanke in Schillers Vermächtnis, zu dessen Erfüllung
die Völker der ganzen Erde, diejenigen des Ostens wie des Westens, aufzurufen

und zu verpflichten sind.

306


	Schiller und die soziale Frage

